Christus

Marie
Celle qui a cru

Israél en personne
Entre catholiques et protestants
Pour une parole crédible
Une porte d’'espérance

MON DESIR DE SOIGNANT
ACTUALITE DES SANCTUAIRES MARIALS

o
N°183-60 F 1 S Juillet 1999



UN GRAND THEOLOGIEN OUVRE LE DIALOGUE

Un |iVI‘e de Vie, Bernard Sesboiié

de foi et d’espérance .
Croire

® Un livre qui rejoindra Invitation a la foi catholique
’homme moderne dans pour les femmes et les hommes

sa quéte de la foi. du XXI siecle

@ Un livre qui affronte
les doutes, les soupgons
et les objections

du monde moderne
sans aucune réticence.

o Un livre pour trouver
des raisons de croire

et pour comprendre Droguct & Ardant
ce que |'on croit.

Bernard Sesbolié,

jésuite théologien réputé, professeur au
Centre-Sévres a Paris, s’attache a mettre
en examen les principaux articles de la foi
catholique.

S’appuyant sur le Credo, il développe un
exposé dense et cohérent dans lequel il
invite le lecteur a 'accompagner dans la
découverte et I'intelligence de la foi.

Il s’adresse a tous dans un langage simple
et compréhensible.

A Puoges - CIRIC

Droguet & Ardant - 157 x 235 mm - I50 F
En vente chez votre libraire



Christus

Revue de formation spirituelle
fondée par des péres jésuites en 1954

ToOME 46, N° 183, JUILLET 1999

REDACTEUR EN CHEF
CLAUDE FLIPO

SECRETAIRE DE REDACTION
YVES ROULLIERE

COMITE DE REDACTION
CLAIRE-ANNE BAUDIN - PIERRE FAURE - AGNES HEDON -
MARGUERITE LENA - JACQUES TRUBLET

ADMINISTRATION : JEAN-CLAUDE GUYOT
SERVICE COMMERCIAL . EMMANUELLE GIULIANI
PUBLICITE . MONIQUE BELLAS

14, RUE D'ASSAS - 75006 PaARIs
TEL. ABONNEMENTS : 01 44 21 00 99
TEL. REDACTION : 01 44 39 48 48 - Fax : 01 40 49 01 92
INTERNET (site) : http://pro.wanadoo.fr/assas-editions/ ; (adresse) : assas.editions@wanadoo.fr

TRIMESTRIEL

Le numéro : 60 F (étranger : 67 F)
Abonnements : voir encadré en derniére page
Publié avec le concours du Centre National du Livre

assas
L Y
éditions

association loi 1901

président directeur de la publication
Pierre FAURE


http://pro.wanadoo.fr/assas-editions/
mailto:assas.editions@wanadoo.fr

275

283

297

307

315

319

325

Marie
Celle qui a cru

Editorial

Marie

Bernard SesBout, Centre Sévres, Paris

Peut-on encore parler de Marie ?
Pour une présentation crédible

Michel LepLay, ancien rédacteur en chef de Réforme

Marie entre catholiques et protestants
A la croisée des chemins

Anne-Marie PELLETIER, universitaire

Marie, verus Israél et mére de I'Eglise
Dans le sillage des femmes de I'’Ancien Testament

Jean ZumMsTEIN, Faculté de théologie protestante de Zurich

De Cana a la croix
Le parcours johannique de la mere de Jésus

Ghislaine COTE, sceur du Cénacle, Lyon

Heureux qui écoute la Parole de Dieu
Celle qui offre l'espace de son oui

Texte de JEAN-PauL II

L'union virginale de Marie et Joseph
Un véritable mariage

Antoine LAURAS s.j.

Le rosaire
Origine, histoire et sens

Damien SicaRD, membre du groupe des Dombes
La liturgie, régle de la priére mariale
Le Magnificat de I'Eglise en marche



333

)
!

-

o

344

352

o
~1
-

354

Christus 183 ¢ Juillet 1999

Sophie BINGGELI, germaniste

Le chemin d'Eve a Marie
D’apres Edith Stein

Services

Lectures spirituelles pour notre temps

Sessions de formation pour le semestre a venir

Etudes ignatiennes

Maurice GIULIANI s j

Le mystére de Notre Dame dans les Exercices
Un accompagnement marial

Chroniques

368 Marie-Héléne BoucaNnD, praticien hospitalier, Lyon
Mon désir de soignant
Un chemin en quéte de l'autre ?
375 Jean RIvAIN, recteur du sanctuaire de Pontmain
Actualité des sanctuaires marials
Une étape sur la route
»  Prochains numéros : -, ,
. - L0, e
» Mourir (ocsobre 1999) | - .

* L'homme s Ja Créationt fanvier 2000)* + > * 7

>

& La ésistance spirituelle (dvril 2000)

Un encart est inséré dans ce numéro




260

\

torial

d

rés une longue absence, Marie revient.
11 fallait sans doute que la discrétion de la Mére de Dieu permit
que s’élucident les brouillages du passé : tensions cecumé-
niques, inflation d'une dévotion exorbitante, sacralisation
d’'une condition féminine marquée par la dépendance, malen-
tendus sur la sexualité... La réflexion engagée depuis le Concile
comme le dialogue entre les Eglises ont permis d'avancer sur un
terrain plus ferme et de joindre nos voix avec plus de discerne-
ment a celles de toutes les générations qui la proclament
bienheureuse.

La redécouverte de la place de Marie dans le
mystere du Christ et de I'Eglise vient éclairer le jubilé de I'an
2000. En cette ouverture d'un nouveau millénaire, la foi nous
montre en elle la porte. Elle est la porte par o1 nous est venu le
salut. Elle est aussi la porte d’espérance, au tournant d'un siecle
grevé de violences et de désillusions. Au sein de I'Eglise elle-
méme, la figure de Marie semble bien répondre a certaines
impasses actuelles.

Devant le doute ou la crispation, le « oui »
marial a la Parole que Dieu nous adresse a travers lés événe-
ments est seul capable de rendre confiance : « Faites tout ce
qu'il vous dira ! » Dans un monde o1 prévaut l'efficacité sur
'attention, la rationalité sur la relation, 'immédiat sur la
patience, Marie rappelle que la véritable fécondité est de |'ordre
de la grice. « La dimension mariale de I'Eglise précede la



dimension pétrinienne », a écrit Jean-Paul II. Autrement dit,
I'Eglise est charismatique avant d’étre hiérarchique. La figure de
Marie affirme qu‘au cceur de 1'Alliance l'identité de 1'Eglise est
féminine.

Mais si Marie est figure de 1'Eglise, C’est en tant
qu’elle est une personne bien concrete, celle qui part en hite
visiter sa cousine Elisabeth, qui cherche angoissée avec Joseph
leur enfant perdu a Jérusalem, qui intercéde a Cana... Dans son
oui, renouvelé jusqu'a la croix, Marie est Israél en personne.
« Bienheureuse, toi qui as cru ! » La béatitude prend en elle
visage humain. Le « marial » est personnalisant ; il préserve la
foi de la gnose et la charité de l'activisme. Il nous fait aimer
'Eglise non comme une abstraction — les abstractions, a-t-on
dit, n’ont pas besoin de mére — mais comme une communion
de personnes.

Ainsi, le retour a une « dévotion mariale »
authentique, dégagée des dérives doctrinales et des exubérances
sentimentales, peut purifier 1'Eglise d'une rationalité dessé-
chante comme d’une agitation inquiéte, pour la faire entrer
plus joyeuse et plus confiante dans le temps que Dieu lui
donne.

. Christus

Le dernier « hors-série » de Christus est sorti :

Le Mystere de la Trinité
Pour le grand Jubilé
N° 182 HS-255p.-90F

La foi en un Dieu « communauté de personnes » est au cceur du Credo,
du mystere de I'Eglise comme de la vie spirituelle. A 'aube d'un millénaire
ot le syncrétisme religieux est dans l'air du temps, ce recueil d’articles tirés

du fonds de Christus éclaire vigoureusement la différence chrétienne.

261



NOUVEAUTES

Jacques Arénes
Accueillir la faiblesse

105F. / 176 p.

Rémi Parent

Vivre réconcilié
avec soi-méme

98 F. /128 p.

Marie-Christine
Sanjuan

Mourir et vivre
96 F. /112 p.

Annie Wellens
L’ordinaire des jours

98F. /112p.

Collection
Les chemins du sens

Public IM A G E factory




Marie

263



264

Peut-on encore parler
de Marie ?

~

Bernard SESBOJE s.j.*

savait depuis longtemps que la Vierge Marie était I'objet d'un

contentieux cecuménique. Mais ce que 1'on a découvert
alors, c'est qu'elle est aussi I'objet d'un débat entre catholiques, fait de
soupcons mutuels et d'incompréhensions. C'est ainsi que ce concile a
connu un moment de crise, quand il fallut décider du lieu o il parle-
rait de la Vierge Marie : dans une Constitution indépendante ou dans
le cadre de la Constitution sur I'Eglise, Lumen Gentium (désormais
LG) ? Le concile, d"abord partagé entre deux orientations contradic-
toires presque égales, opta pour la seconde solution, non sans émois
ni souffrances. Les uns se lamentaient de ce qu'il refusait d’'apporter
« une pierre précieuse nouvelle 4 la couronne de la madone », tandis
que d’autres se réjouissaient de ce que '« excommunication ecclésia-
le » de la Vierge Marie était enfin levée. Marie n’est pas au-dessus de

Prenons comme point de départ le concile de Vatican II. On

* Centre Sévres, Paris. A récemment publié chez Desclée de Brouwer Jésus Christ & l'image des
1mages des hommes. Bréve enquéte sur les représentations de Jésus a travers I'histoire (1997) et Rome
et les laics (1998), et, chez Droguet & Ardant : Croire Invitation & la foi catholique pour les
femmes et les hommes du XXI* siecle (1999)

\

[—-—-— Christus n® 183 « 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Peut-on encore parler de Marie ?

'Eglise, elle en est un membre, méme s'il s’agit d'un membre excep-
tionnel'.

Depuis Vatican II, ces deux tendances, théologiquement diver-
gentes, se sont radicalisées, au point de faire place a trois positions :
d’une part, une contestation culturelle de la figure et du role de Marie
dans le mystere chrétien, qui traverse méme des milieux catholiques ;
d’autre part, un retour 2 la « mariologie » de type ancien thez certains
« zélateurs » qui n‘ont pas accepté le tournant pris par Vatican II ;
enfin, un courant qui entend rester fidele aux options de ce concile,
dont le pape Paul VI avait affirmé qu'il avait donné la synthése la plus
large « sur la place que la trés sainte Vierge Marie occupe dans le
mystere du Christ et de I'Eglise ». Ce courant désire bien donner a
celle~ci toute cette place, mais en prenant ses distances a 1'égard des
diverses « inflations » de la dévotion et de certaines théologies, et
méme engager A ce titre un dialogue cecuménique au sujet de Marie.
Ces trois courants seront esquissés dans cet article qui proposera pour
finir quelques critéres d'une parole sur Marie aujourd’hui crédible.

LA FIGURE DE MARIE CONTESTEE

La contestation de la figure de Marie en cette fin de siécle est soli-
daire des grandes évolutions culturelles de 1'Occident. Retenons deux
points majeurs, dont l'un touche a la sexualité et 'autre a la revendi-
cation féministe contemporaine : le premier concerne la virginité de
Marie, dont les affirmations sont accusées de véhiculer un soupgon
grave et injuste sur |'exercice de la sexualité ; le second vise I'image de
la femme soumise et consacrée a la maternité que I'Eglise propose a
ses fideles a travers la Vierge Marie.

La virginité de Marie
Distinguons nettement deux aspects qui n'ont pas la méme portée

au regard du mystere de la foi : la conception virginale de Jésus et la
virginité perpétuelle de Marie®. .

1. Cf R Laurentin, La question manale (Seu1l, 1963), livre d’oplmon que l'auteur jugeait
« urgent d'écrire au seuil du débat marial de Vaucan II »

2. La premiere est certainement beaucoup plus centrale que la seconde, puisqu’elle touche a
la divinité du Christ.

265



266
S

Marie

Depuis une trentaine d’années, la contestation de I'historicité de la
conception virginale de Jésus a pénétré les milieux catholiques. De
graves interrogations ont mis en cause non toujours son sens, mais
son fait, a I'instar d’ailleurs du fait de la résurrection. Pour ne prendre
qu’une référence, on se souvient des débats soulevés naguére autour
du Catéchisme hollandais, qui avaient conduit a la rédaction d'un
nouveau texte. Certains y voient la transposition du mythe paien de la
femme fécondée par un dieu ; d'autres estiment qu’ils ne s’agit que
d'un symbole « jadis » pertinent. Sont aussi en cause la réalité de
I'humanité de Jésus, venu au monde d'une maniére si exceptionnelle,
et le rapport entre anthropologie et sexualité. Le débat semble apaisé,
mais il est toujours latent et réémerge périodiquement, comme le
montrent les prises de position brutales d'Eugen Drewermann. Ce
dernier ramene le sens de la conception virginale aux archétypes égyp-
tiens de 1'« ange » et de I'« enfant divin », et au récit de la naissance de
Pharaon engendré par le dieu Amon qui s’est approché sexuellement
de la reine Ahmosé®.

Le theme a été repris au plan de I'exégese et de la doctrine dans des
débats qui ont permis un certain nombre de clarifications sur la natu-
re et le sens de cette affirmation‘. Tout d’abord, la foi chrétienne ne dit
pas que I'Esprit Saint a joué un réle « procréateur » dans la conception
de Jésus, comme dans les thémes paiens des unions de dieux avec des
femmes, mais un role créateur, ce qui est tout autre chose. La concep-
tion virginale de Jésus n’est ni plus difficile ni plus facile a croire que
la création du monde par Dieu — deux interventions divines « irre-
présentables ». Elle met en honneur le théme de la virginité, mais elle
n'est nullement un signe de mépris de la sexualité. Car elle s'inscrit
dans une tout autre symbolique : par la conception virginale, c'est la
création de toute I'humanité qui est reprise dans son nouveau chef,
Jésus.

Ensuite, si cette affirmation est un signe privilégié de la divinité de
Jésus qui a Dieu seul pour Pére, cette divinité n’en dépend pas immé-
diatement. Elle est fondée sur la résurrection, ou la foi a vu la confir-
mation éclatante par Dieu de sa revendication a étre son Fils en un
sens unique. S'il en est ainsi, la pastorale et la catéchése ne doivent
pas commencer par annoncer cette donnée, sous prétexte qu'elle est

3. De la naissance des dieux 2 la naissance du Chnst (Seuil, 1992)

4. Ne pouvant reprendre 1c1 le dossier de maniere complete, je me permets de renvoyer 2
I'exposé que j'en a1 fait dans Pédagogie du Chnst Eléments de christologie fondamentale (Cerf,
1994, pp 203-229)

.



Peut-on encore parler de Marie ?

attestée dans les récits de 1'enfance. Présentée trop tot et privée du
contexte de la vie, de la mort et de la résurrection de Jésus, la concep-
tion virginale ne peut qu‘étre prise pour un mythe. Personnellement,
je crois a la conception virginale de Jésus, parce que je crois a sa résur-
rection et que ma foi a I'ensemble de cet événement me permet
d’accéder 2 la foi en un mystére que je ne peux atteindre que par des
traditions évangéliques limitées.

Aujourd’hui, c'est plutét la question de la virginité perpétuelle de
Marie qui est a I'ordre du jour et défraie la chronique’, en raison des
nombreuses mentions des fréres et sceurs de Jésus dans les évangiles.
Le cas est délicat au regard de I'histoire : personne ne peut, dans 1'état
actuel de la recherche, apporter a ce plan la preuve définitive de la
nature exacte de cette parenté, ni pour dire qu'il s'agit de vrais fréres ni
pour dire que ce sont des cousins, parce que les évangiles ne nous
donnent pas les éléments nécessaires pour un tel jugement®. Ce point
doit donc étre jugé a l'intérieur de I'organisme de la foi, a la lumiére
des raisons doctrinales apportées par la tradition chrétienne. Les
chrétiens des premiers siecles ont développé progressivement cette
doctrine, convaincus qu'elle n'était pas contraire aux données des
évangiles. Ils y ont vu la conséquence normale du lien unique créé
entre Marie et Jésus, lien qui engageait une consécration totale de la
mere a la mission du Fils.

Marie, « icone » chrétienne de la femme

Les courants féministes récusent en Marie le modéle de la femme
chrétienne, parce qu'ils y voient un appel a la passivité, au silence, a la
modestie, a 'obéissance, 'humilité et la résignation, bref a l'efface-
ment de la femme dans un rdle d’assistance a 'homme. Sans doute,
au cours de 'histoire, des projections culturelles ont-elles exagéré-
ment et unilatéralement développé cette image. Mais il suffit de reve-
nir aux témoignages évangéliques pour voir que 'humilité de Marie et
son Fiat n'émanent nullement d'une personnalité étriquée et dimi-
nuée. Marie de Nazareth ose chanter le Magnificat, un cantique « révo-
lutionnaire », si 'on fait un peu attention a ce qu'il dit, et qui

5. A partir du livre de ] Duquesne, Jésus (Flammanon/Desclée de Brouwer, 1994) et de la
these défendue par F Refoulé . Les fréres et sceurs de Jésus  fréres ou cousins ? (Desclée de
Brouwer, 1995)

6. Sur ce point, voir la position prise par le groupe des Dombes, Marne dans le dessein de Dieu
et la communion des saints (Bayard/Centunion, 1999, pp. 121-123).

267



268

Marle

déplaisait tant 2 Charles Maurras. Marie se montre dans son obéissan-
ce au dessein de Dieu pleine de courage, d'audace et de liberté.

MARIE VICTIME DES EXCES DE SES ZELATEURS

De l'autre c6té, Marie demeure dans certains milieux 1'objet d'une
dévotion et d'une théologie héritées du mouvement marial antérieur
a Vatican II, et qui, avec les meilleures intentions du monde, résiste a
entrer dans la visée propre a ce concile. Cette tendance se manifeste
plus fortement aujourdhui, au nom sans doute de I'axiome médié-
val : « De Maria numquam satis » (« De Marie, on ne parlera jamais
assez »), couramment attribué a saint Bernard, bien qu'il ne se trouve
pas dans ses ceuvres. Elle s'exprime de manieres diverses, dans la théo-
logie, par des pétitions adressées a Rome et dans certaines manifesta-
tions populaires.

Exces théologiques

De théses non équilibrées’, remises en honneur mais déja
connues, on passe a des theéses nouvelles et surprenantes : puisqu’Eve
a participé au péché d’Adam, Marie doit avoir participé en sens
contraire a la rédemption apportée par le Christ ; Marie est bénéficiai-
re d'une « union hypostatique » avec I'Esprit Saint, de méme que Jésus
vivait de I'union hypostatique avec le Verbe. Telle est la thése curieuse
de Leonardo Boff, franciscain brésilien plus connu comme témoin de
la théologie de la libération. Ce trait est lié chez lui a une considéra-
tion trés forte de la dimension féminine de I'Esprit ; le féminin est
approprié au Saint-Esprit qui aurait de ce fait la mission de « diviniser
hypostatiquement » le féminin, de méme que le Christ divinise le
masculin®. A une telle thése, il convient d’'opposer un non catégo-
rique. Elle est un abus manifeste de l'expression d'« union hyposta-
tique », qui ne concerne que le Christ et qui ferait franchir 4 Marie la
limite du créé.

§'il est légitime de s’interroger sur le lien de I'Esprit Saint A Marie,
certaines affirmations concernant Marie « épouse de I'Esprit Saint »
7. Cf., entre bien d’autres livres, R Javelet, Marte, la Femme médiatnice ((EIL, 1984) ,
D Lacouture, Mare Médatnice de toutes grdces. Raison, enjeux, conséquences (Editions des
Béatitudes, 1995) et 'ouvrage signalé dans la note 10.

8. Voir des formules curieuses, en ce sens, dans O rosto materno de Deus. Ensato interdisciplinar
sobré o feminino e suas formas religiosas (Voces, 1979)

B



Peut-on encore parier de Marie ?

sont dangereusement ambigués, en particulier pour la raison qu'on a
dite : elles invitent A penser que I'Esprit a joué dans l'incarnation un
role « procréateur ».

Demande de définitions nouvelles

La « mariologie » préconciliaire s'était engagée dans la requéte de
définitions dogmatiques nouvelles. Le concile de Vatican II a exprimé
un refus net de continuer dans cette voie, qui ne correspond ni a la
nature ni a la visée des définitions dogmatiques. Or une requéte
s’exprime aujourd’hui dans le sens de nouvelles définitions, comme si
le dogme marial avait besoin d’étre complété ou achevé. Il ne s’agit
plus d’ailleurs d'aspects de l'itinéraire spirituel de Marie, ni de sa place
dans 'histoire du salut, mais de titres personnels que 'on demande
de voir définir.

Ces dernieres années, diverses pétitions, signées de cardinaux (on
parle de quarante), d’évéques (quatre cent trente-cinq) et de fideéles
(quatre millions, dit-on®), sont parvenues au Saint-Siége pour deman-
der la définition de trois nouveaux titres marials, ceux de Médiatrice,
de Corédemptrice et d’Avocate. La théologie de ces requétes est large-
ment développée dans un ouvrage en deux tomes, publié aux Etats-
Unis en 1995 et en 1997, et dédicacé a Jean-Paul II. 11 a pour titre :
Marie, Corédemptrice, Médiatrice et Avocate. Fondements théologiques. Vers
une définition papale™ ? La moitié des contributions de I'ouvrage justi-
fie le titre de Corédemptrice dont on sait combien il est ambigu, pour
ne pas dire « objectivement erroné »". Il a été refusé par Vatican II et se
trouve exclu du discours des papes depuis déja de longues années.
Pour étudier la réponse a donner a ces requétes, le Saint-Siege a
constitué une commission de quinze théologiens qui s’est réunie a
Czestochowa. La réponse fut la suivante :

« Tels qu'ils sont proposés, les titres apparaissent ambigus, car on peut les
comprendre de maniéres différentes. Il est apparu, de plus, que I'on ne doit
pas abandonner la ligne théologique suivie par le concile de Vatican I, qui
n‘a voulu définir aucun d’entre eux. Dans son magistere, il n'a pas employé le
mot “ Corédemptrice “ et il a fait un emploi trés sobre des titres de

9. Chuffres donnés dans le livre de D Lacouture, op ait., p 35

10. Mark I Miravalle (éd ), Mary, Coredemptrix, Mediatnx, Advocate. Theologwcal Foundations
Towards a papal defimtion ? (Queenship Publishing, 1995) , II. Papal, Pneumatological,
Ecumemical (1d , 1997).

11. Quoi qu'il en soit, bien sir, des intentions de ses zélateurs

269



270

Marie

“ Médiatrice “ et d'* Avocate “. En réalité, le terme de “ Corédemptrice “ n’est
pas employé par le magistere des Souverains Pontifes, dans des documents
importants, depuis I'époque de Pie XII. A cet égard, il y a des témoignages du
fait que ce pape a évité intentionnellement de I'employer (...) Enfin, les théo-
logiens, spécialement les théologiens non catholiques, se sont montrés
sensibles aux difficultés cecuméniques qu’entrainerait une définition de ces
titres »*2,

L'Académie pontificale mariale internationale commente ainsi la
réponse de la Commission : « La réponse de la Commission, inten-
tionnellement bréve, fut unanime et précise : il n'est pas opportun
d’abandonner le chemin tracé par le concile de Vatican II et de procé-
der a la définition d'un nouveau dogme. » Elle dit méme sa surprise
devant la demande de définition du titre de Corédemptrice, « & 1'égard
duquel le magistére nourrit des réserves et qu'il écarte systématique-
ment »",

Marie n'a pas a étre 1'objet de nouvelles définitions dans 1'Eglise,
qui — 2 supposer méme qu'elles fussent fondées dans la foi — ne
peuvent que rendre celle-ci plus difficile 2 beaucoup et géner les rela-
tions cecuméniques. Le but du « dogme défini » dans la tradition
ecclésiale est trés précis : il s'agit de dirimer un moment de crise,
quand un point vital de la foi est mis en cause. Si la dévotion devait
gouverner le.dogme, pourquoi ne demanderait-on pas d’abord la défi-
nition de nouveaux dogmes christologiques ?

On souhaiterait qu'aujourd’hui les zélateurs de la Vierge Marie
acceptent enfin de ne plus lui porter tort par leurs outrances et recon-
naissent que le plus grand honneur qu'ils puissent lui rendre, c'est de
la respecter selon ce qu’elle fut dans 1’'Evangile : la servante du
Seigneur.

Le succes des apparitions récentes

Il est impossible de ne pas mentionner ici le succés des appari-
tions les plus récentes de la Vierge, méme s'il ne nous revient pas de
porter un jugement sur leur authenticité : attendons celui de 1'Eglise.
On ne peut que se réjouir quand des fruits spirituels réels se manifes-
tent dans des lieux d’apparition. Mais l'importance qui leur est atta-
chée dans certains milieux et le discours qui se développe 2 leur sujet,

12. Documentation catholique du 2 avnl 1995, n° 2113, p. 693
13. Ibnd., p. 694-695.



Peut-on encore parler de Marie ?

comme les controverses suscitées malgré certaines mises en garde des
évéques, restent inquiétants. On a parfois 'impression que ces appari-
tions sont présentées comme plus importantes que 1'Evangile lui-
méme. Elles constituent méme un point extrémement sensible en
notre temps. La moindre réticence a leur égard est trop vite interprétée
comme le signe d'un manque de foi et d'amour pour la Vierge Marie.

Nous avons connu récemment en France les manifestations des
« vierges pélerines », statues promenées d’églises en églises, accompa-
gnées d'un discours dévotionnel et de gestes de piété qui sont bien
éloignés des orientations de Vatican IlI. La vigilance pour une catéche-
se mariale authentique s'impose plus que jamais.

POUR UNE PRESENTATION CREDIBLE DE MARIE

Référons-nous 2 V'invitation de Vatican Il qui « exhorte vivement
les théologiens et les prédicateurs de la parole de Dieu a s’abstenir
soigneusement, en considérant la dignité singuliere de la Mére de
Dieu, de toute exagération fausse tout comme d'une excessive timidi-
té » (LG 67). Dans l'esprit du dernier concile, essayons donc de déga-
ger les critéres d'une théologie et d'une « dévotion » mariales crédibles
pour notre temps.

m Marie ne devrait jamais étre isolée de 'ensemble du discours de
la foi chrétienne. L'enseignement premier du chapitre VIII de Lumen
Gentium est de situer « Marie, Mére de Dieu dans le mystére du Christ
et de I'Eglise ». L'ambiguité du terme méme de mariologie est de faire
penser que Marie doit donner lieu a un discours spécial qui lui est
exclusivement consacré, et donc l'isole de I'ensemble de la théologie
et de la considération de l'histoire du salut qui a son centre dans la
personne du Christ.

Or, selon la formule de Paul VI, « Marie est toute relative a Dieu et
au Christ ». Il nous faut donc passer de la « mariologie » a la « théolo-
gie mariale » et renoncer définitivement, a I'exemple du concile, a
cette mariologie a prétention spéculative, dérivée de la méthode
scolastique, qui, a coups de distinctions subtiles, permet des audaces
de langage auxquelles elle est aussitot obligée d’enlever par divers arti-
fices toute portée réelle, si elle ne veut pas tout simplement tomber
dans I'hérésie. Le meilleur exemple en est donné par les spéculations
sur le titre de Marie Corédemptrice. Ce qui vaut de la théologie vaut

271



272

Marie

aussi de la prédication et de la dévotion : Marie conduit au Christ, elle
que l'iconographie traditionnelle nous montre portant son jeune
enfant dans les bras ou a c6té de son corps meurtri, descendu de la
croix (Pieta).

m Marie est confessée par 1'Eglise comme « Mére de Dieu » : tout ce
qui la concerne part de la et doit y revenir. La dignité de sa personne
vient de I'élection dont elle a été bénéficiaire par pure grice de Dieu.
Aussi, les deux dogmes définis par Pie IX sur I'lmmaculée Conception
(1854) et par Pie XII sur 'Assomption (1950) ne sont pas 4 considérer
comme des privileges arbitraires qui mettraient Marie en dehors du
destin commun de la famille humaine, mais selon leur signification
dans l'histoire du salut. Llmmaculée Conception de Marie maintient
que Marie a été rachetée du péché originel au méme titre que tout étre
humain — mais d’'une maniere différente, par préservation et non par
purification. Elle exprime, par cette anticipation en Marie, la vocation
de tout étre humain a la sainteté parfaite. LAssomption dit la vocation
de toute 1'Eglise 2 la gloire, dont Marie est le type anticipateur.

a Marie doit toujours étre présentée comme une créature de Dieu,
comme notre sceur en humanité, comme la fille d'Israél, la femme
juive qui a vécu de la foi et de I'espérance de son peuple, comme
celle qui a assumé, avec tous ses risques, la maternité d’'un fils.
L'humanité féminine de Marie doit étre mise en lumiere, avec les
diverses harmoniques qu’elle comprend : disponibilité entiére au
dessein de Dieu sans doute, mais aussi personnalité vivante et parfois
audacieuse, qui non seulement chante le Magnificat mais aussi ose
faire un reproche a son Fils (Lc 2,48). Jamais Marie ne doit étre
présentée comme du c6té de Dieu : elle est et restera toujours du c6té
des hommes. Elle est notre et nous accompagne dans notre marche.
Fille de Sion, Marie est un membre de I'Eglise au méme titre que
tous les autres. Elle est aussi toute corrélative a 1'Eglise (R. Laurentin).
Sans doute tient-elle dans I'Eglise une place primordiale, puisqu'elle
I'a représentée au moment de '’Annonciation et en est devenue le type
ou l'icéne. Mais Yexercice de sa maternité spirituelle suppose qu’elle
assume, dans la grande famille ecclésiale, le role de la mére. Marie a
« avancé dans le pelerinage de la foi » (LG 58), théeme conciliaire

14, Redemptonis Mater (1987), 12-19

e



Peut-on encore parler de Marie ?

largement repris et développé par Jean-Paul II dans son encyclique
sur Marie™.

m Enfin, Marie a été servante avant d’étre Reine. Notre mentalité n'est
plus médiévale et ne résonne plus & F'accumulation des titres de
grandeur et de beauté”. Notre monde est quelque peu saturé de la
théologie de Marie-Reine, pourtant traditionnelle. Marie s’est présen-
tée elle-méme a I'’Annonciation comme la « servante du Seigneur »
(Lc 1,38). Respectons le titre qu’elle s’est décernée A elle-méme. De
méme que Jésus le Serviteur s’est abaissé (Ph 2,8) jusqu’a la mort de la
croix, de méme Dieu a regardé la bassesse (Lc 1,48) de sa servante. Ce
ne sont plus les privileges qui attirent l'attention, mais la Vierge
d'Israél qui représente les pauvres du Seigneur, a mené une vie ordi-
naire et s'est effacée devant la mission de son Fils, pour se retrouver
présente a l'épreuve de la croix, celle qui s'offre ainsi & notre imita-
tion.

& k%

Concluons par une formule qui ne peut que rassembler protes-
tants et catholiques : tout en Marie vient de la grice de Dieu (sola
gratia) ; tout en elle est la réponse de la foi (sola fide) ; tout enfin en
Marie rend gloire & Dieu (soli Deo gloria)'c.

15. Cette préoccupation s'est transportée dans les concours de beauté (Miss France, Miss
Monde) et dans les superlatifs que 'on peut donner aux vedettes du cinéma et de la chanson
Ne faisons pas de Marie une star spinituelle !

16. Theme que j'a1 développé dans une conférence de Caréme de Notre-Dame de Parnis en
1988 (cf Pour une théologie cecumémaque, Cerf, 1990, pp 389-404)

273



« L'original de cette image est un chef-d’ceuvre s1 parfait que le Tout-Puissant qui l'a
fait s’est enfermé dans son ouvrage. »

Roger-Violtet



Marie entre catholiques
et protestants

Michel LEPLAY*

n'pourrait simplifier les deux mouvements de conversion

inspirés a nos Eglises catholique et protestante par le

récent travail du groupe des Dombes consacré a Marie
dans le dessein de Dieu et la communion des saints'. En effet, pour les
uns, un « retour sur Marie » implique un retour au Christ, tandis que
pour les autres un retour au Christ appelle un « retour a Marie »,
Commentant notre texte, un théologien catholique? le qualifie de
« prudent et osé ». C'est bien de cela qu'il s’agit : la prudence et
l'audace. Ainsi peut-on qualifier les deux versants de notre accord
exceptionnel sur la dissymétrie de la controverse reconnue et des
conversions attendues. Prudence catholique et audace protestante,
vertus féminines, sinon mariales...

* Pasteur, ancien rédacteur en chef de Réforme et membre du groupe des Dombes A pubhé
chez Desclée de Brouwer en 1998 Martin Luther et Charles Péguy, et chez Labor et fides en
1999 Le protestantisme et le pape quelques explications

1. En un volume 1 Dans l'hustowre et 'Ecniture, 11 Controverse et conversion (Bayard-Centunon,

1999)
2 Bernard Sesboué, Etudes, avnil 1998, pp 513 518

Christus n® 283 + 14, rue d Assas, 75006 Paris

275



276

Marie

Nul ne peut « prolonger » le Christ

Plus les contentieux sont anciens, plus leur résolution demande
du temps : il aura fallu deux mille ans de christianisme pour saluer
enfin ce qu'avaient été avant lui deux mille ans de judaisme ! Sur une

" moins longue durée, I'accord luthéro-catholique concernant la justi-

fication par la foi a de la peine a aboutir 2 la signature des deux
Eglises®. 1l s'agit bien du centre de la foi chrétienne, du moins dans le
débat occidental, et de I'article sur lequel 1'Eglise tient bon ou se porte
mal : notre salut est totalement gratuit et le juste vivra par la foi seule
(« sola gratia, sola fide »). Ce qui implique pour la théologie protestan-
te classique, depuis le XVI* siécle, que le service et le témoignage
rendus par 1'Eglise 2 'Evangile n'ont aucune consistance propre et
indépendante de 'unique médiation de Jésus Christ lui-méme.

Nous avions posé la question délicate dans une déclaration du
Comité mixte catholique-protestant ; Consensus ececuménique et diffé-
rence fondamentale — le « point de focalisation » étant de déterminer
comment, et si « 'Eglise est sanctifiée de maniére a devenir elle-méme
un sujet sanctifiant ». Il était proposé de répondre, pour les Eglises
issues de la Réforme, que « I'Eglise, signe et instrument de Dieu, doit
rester entiérement transparente i Dieu, seule cause premiére. Elle ne
peut prolonger le Christ [c’est moi qui souligne] sans porter atteinte a la
seule souveraineté de Dieu. L'Eglise n'est que dans la passivité créatrice
de la foi créant chez les hommes la disponibilité a l'action de Dieu
source de toute grace »*. D’oll la question finale posée a tous :
« Quelles conséquences ecclésiologiques tirons-nous de l'affirmation
de la justification par la grice moyennant la foi ? »

La question de la place de Marie « dans le dessein de Dieu » se
situe d’abord dans cet espace de réflexions et de discussions théolo-
giques et ecclésiales ol nos communautés cherchent un accord. La
doctrine enseignée dans 1'Eglise catholique et par les Confessions de
foi protestantes ont, de plus, des statuts différents, qui ne concernent
pas seulement le ministére de Marie dans le dessein de Dieu. Deux
autres questions traditionnellement conjointes, qui ne font pas partie
de notre ordre du jour mais qui appartiennent au méme paysage
théologique, sont celles de I'Eucharistie d'une part, de la papauté
d’autre part. Le sacrement et la présence réelle du Christ, le magistére
et son autorité souveraine constituent, avec la doctrine et la piété

3 Positions luthériennes, juillet 1997, pp. 255-268.
4. Le Centunon, 1987, pp 38 et 88 ‘



Marie entre catholiques et protestants

mariales, les fameuses « trois blancheurs » de la polémique simplifiée
du siécle dernier : La Vierge, 1'Hostie, le Pape...

" O, pas plus que I'Eglise elle-méme, ni la Vierge Marie, ni ’hostie
consacrée, ni le Saint-Pére ne peuvent « prolonger le Christ ». Nous
n‘avons pas a « prolonger » l'action salvatrice de Dieu en son Fils :
c’est Lui qui nous tend les bras, nous attend sur le chemin ot Il nous
a devancés ; c’est Lui dont la main ouverte prolonge le mouvement
intime de sa miséricorde. C'est Lui qui nous rejoint et nous bénit :
nous n'avons pas a organiser des relais, des reperes, des rallonges,
voire des protheéses ecclésiastiques et populaires pour que Dieu nous
atteigne de maniere efficace. Tels que nous sommes, 1a oi1 nous
sommes, entiérement dépendants et localisés, 12 nous sommes
rejoints et atteints par une parole surprenante et neuve. Marie de
Nazareth est a cet égard aussi surprise que l'ont été tant de meres
juives avant elle, en Israél, et aussi surprenante que le seront apres
elle tant de femmes chrétiennes dans 1'Eglise : « Sois joyeuse, toi qui
as la faveur de Dieu, le Seigneur est avec toi... Sois sans crainte,
Marie... » (Lc 1,28 et 30).

Notre accord évangélique sur I'unique et suffisante intervention
de Dieu, dont la grice nous comble et appelle notre foi comblée, cet
accord pourrait-il étre remis en cause par le traitement religieux du
christianisme tel que les Eglises ont tendance a l'organiser ?
Seraient-elles, par les ministéres ordonnés, détentrices de sacrements
efficaces et dispensatrices du salut ? Ou comme des « rallonges » au
bras de I'Eternel trop court pour sauver, 3 sa main trop faible pour
aider (Is 59,1) ? Ou faut-il au contraire, ce qui revient au méme,
relayer un Dieu présumé lointain et sévere, et son Fils peseur d’ames
au gramme pres, faut-il une femme plus proche et plus douce pour
consoler un peuple que son Dieu terrorise ? Car la religion, 4 l'inverse
de la foi, risque de se présenter comme une rallonge, un raccourci,
une sécurité, un arrangement « avec le ciel ».

Au coeur de cette problématique et de notre long débat sur la justi-
fication par la grice, moyennant la foi, Marie apparait comme un
personnage central, unique et symptomatique de la réponse des
Eglises et des fideles 4 la question de leur salut et de leur devenir dans
le plan de Dieu. C'est ce que le groupe des Dombes avait vu et dont il
a voulu s’expliquer : les catholiques pour expliciter que leur dévotion
mariale n’entame en rien leur foi chrétienne, et les protestants pour
reconnaitre que leur abstention mariale ne dévalorisait pas leur foi
également chrétienne. Nous étions donc au pied du mur avec les

277



278

Marie

questions controversées : « Qu'’est-ce qui, dans la doctrine chrétienne
sur Marie, appartient a la nécessaire unanimité de la foi chrétienne ?
Qu'est-ce qui peut faire 1'objet de différences légitimes ? » (§ 204).

Marie et la confession de foi

Un commentaire protestant pourrait ici, chemin faisant, rappeler
ce que nous entendons par « doctrine chrétienne ». On peut en effet
entendre par doctrine (chrétienne) au singulier 'ensemble de l'ensei-
gnement proposé aux fidéles. Un traitement plus autoritaire de la
doctrine y insérera des points précisément définis et a croire, autre-
ment dit des dogmes. Et, dans 1'Eglise catholique romaine, on sait la
pérennité imposée des grandes définitions dogmatiques, celles des
premiers conciles, théologiques et christologiques, qui nous sont
communes, et les définitions plus récentes, ecclésiologiques et mario-
logiques, nullement protestantes... Car, dans le protestantisme, toute
définition recue de la doctrine chrétienne aura le statut plus modeste,
adapté et vérifiable, des « confessions de foi » : ces textes de grande
densité spirituelle n'ont en effet ni le caractére objectif, permanent et
impératif, des dogmes définis comme tels, ni quelque caractere facul-
tatif dépendant de la subjectivité des croyances, mais ils représentent
pour les Eglises qui les rédigent, adoptent et confessent, les éléments
essentiels d'une foi évangélique en situation de témoignage et de
service hic et nunc. Les Confessions de foi de la Réforme, puis dans le
protestantisme mondial, connaitront ainsi une réelle diversité
d’expressions dans une identité constante sur les grandes affirma-
tions : des Confessions d’Augsbourg (luthérienne, 1530) et de La
Rochelle (calviniste, 1559) a celles de Barmen (Allemagne) contre le
nazisme et des baptistes américains contre le racisme, la méme foi est
confessée en communion avec 1’Eglise universelle et en prise avec des
situations actuelles.

Dans cette perspective qui permet de discerner la consistance
ecclésiale, que les uns et les autres attribuons i toute « doctrine
chrétienne », les affirmations concernant Marie ont des statuts tres
différents. Et I'équilibre auquel nous sommes parvenus, qui sera effec-
tivement discuté de part et d'autre, tant par les théologiens des
dogmes qui gardent le « dépot » que par des Eglises confessantes qui
regardent les doctrines, cet équilibre et cette pacification théologique
autour de Marie impliquent qu’'on explicite tant les affirmations
catholiques les plus fermes (Immaculée Conception, Assomption



Marie entre catholiques et protestants

glorieuse) que les silences protestants les plus éloquents sur ces
mémes points de doctrine et de piété.

Nous sommes ainsi conduits 2 la seconde partie du texte d’accord
sur Marie dans le dessein de Dieu et la communion des saints. Apres le
premier volume, dans |'édition originale en deux temps (qui faisait
l'inventaire de la question et la situait « dans I'histoire et I'Ecriture »),
le second allait traiter des controverses successivement suscitées par
I'évolution de la mariologie catholique et des conversions fraternelle-
ment sollicitées par notre engagement cecuménique. *

A la croisée des chemins

Or, a ce point crucial qui pouvait étre d'accord ou de désaccord,
nous avons les uns et les autres pris avec joie -— et non sans émotion,
il faut le dire — le risque de certaines remises en question, tant dans
la compréhension de notre propre identité que dans notre intelligen-
ce et notre reconnaissance de celle de l'autre. Je ne sais qui, des catho-
liques ou des protestants, aura fait le plus de chemin — méme si ce
n’est pas de cela qu'il s'agit, sinon d’'un chemin en direction de la
profondeur et de 1'approfondissement authentique de notre foi
chrétienne... Les uns auraient plutét limité I'étendue de la mariologie
menacée de « mariolatrie », resserrant et concentrant ce qui concerne
Marie sur son Fils. Les autres voudraient bien étendre le champ
marial, au moins biblique et liturgique, que la polémique et l'indi-
gnation avaient largement restreint. Et quand je dis le « champ »,
j'entends surtout... le « chant ». Quand Karl Barth qualifiait d’hérésie
la mariologie catholique, il rejoignait en fait Martin Luther, opposant
la religion qui rallonge pour arranger le salut a « la foi qui renonce a
toute réciprocité et reconnait l'unique Médiateur » (cité au § 209).

Nos partenaires catholiques, devant cette contestation radicale, ont
eu le courage de reconnaitre que leur Eglise avait pu faire « un usage
abusif » du terme de co-rédemption et de la notion de « médiation » a
propos de Marie. Le concile de Vatican II ayant décidé de ne pas
consacrer 2 Marie une déclaration dogmatique indépendante, son
titre de « médiatrice » ne serait plus utilisé indépendamment du mys-
tere de la communion des saints, donc de toute 1'Eglise. Aussi
conviendrait-il désormais de I'éviter, en demandant aux protestants
que, si le mot encore s'échappait d’un sanctuaire ou d'une priére, on
veuille bien prendre acte de la déclaration de bonne foi qui devrait le
dédouaner a jamais (§ 210-211).

279



280

Marie

Restait 2 s'expliquer — les protestants ne faisant grice de rien 2
personne — sur la notion de « coopération ». Les paragraphes 214 a
227, certes fins et subtils, rendent bien compte, me semble-t-il, de la
pleine humanité graciée de Marie, comme de toute autre créature, et
de cette seule participation que Dieu nous demande a notre salut et
qui est de 'accepter. La foi de Marie, comme la nétre, consiste essen-
tiellement en notre accord joyeux avec I'annonce de la grice et notre
association 2 la gratitude et A la reconnaissance du « Magnificat ».

Ainsi, tout ce qui est dit, deviné, aimé chez Marie et qui lui est
propre, en premier, l'est en fonction de son Fils, le premier-né,
I'unique Fils de Dieu, « congu du Saint-Esprit et né de la Vierge
Marie ».

La hiérarchie des vérités

Mais, méme si 'obstacle de la médiation a été neutralisé et celui
de la coopération évangélisé, on se heurte aux deux dogmes marials
de I'Eglise latine d'Occident, et aux pratiques de tant de catholiques,
jusque chez nos amis et parents, confits en dévotions virginales et
comblés, ou encombrés, de pelerinages marials. Il est alors clairement
reconnu, dans ce respect des pratiquants qui n'interdit pas la critique
des pratiques, que les dogmes de 1854, puis de 1950, n‘ont ni fonde-
ment scripturaire explicite — cest le moins qu'on puisse dire — ni
agrément ecclésial cecuménique, et les protestants, plus encore que
les orthodoxes, n’y peuvent donner leur aval.

La seule issue, faute de pouvoir la trouver par en haut dans une
conversion mariale universelle et soudaine, consiste alors a s'engouf-
frer et se réfugier dans l'espace de liberté lucide et responsable ouvert
aussi par Vatican II avec le principe de la « hiérarchie des vérités »
(§ 242). Mais qu’'on n’entende pas par la mépris ou légeéreté par rela-
tivisation paresseuse. Il s’agit au contraire de I'humble accueil fait 2 la
foi de l'autre, qui n’est pas une autre foi mais une foi autrement
structurée et a laquelle nous faisons cette confiance, malgré nos
réserves, d'étre une foi de bonne foi, quand bien méme les convic-
tions qu’elle exprime et les pratiques qu’elle propose ne se situent pas
a la méme distance que pour moi par rapport a Celui qui est « le
centre de tout », Réciproquement, il ne sera pas attendu ou exigé de la
foi chrétienne des Eglises protestantes qu'elles endossent et signent les
deux dogmes catholiques récents sur Marie ; ils ne seraient pas plus
considérés comme faisant partie de la foi « obligatoire » de toute



Marie entre catholiques et protestants

|'’Eglise que comme en contradiction absolue avec la théologie évan-
gélique.

Ne nous cachons pas les difficultés probables qui nous attendent
les uns et les autres, d'autant que la tendance actuellement perceptible
est celle de phénomeénes de réidentifications confessionnelles. Elles
s’entrainent mutuellement et se provoquent réciproquement. Nul ne
peut ignorer, s'il est de Rome, la « Note doctrinale de la Congrégation
pour la Doctrine de la foi illustrant la formule conclusive de la
Professio fidei »°.

. On voit ainsi que, méme quand les questions controversées
peuvent faire 1'objet d’éclaircissements et d’aménagements tels
qu'elles ne paraissent plus séparatrices, « les divergences qui demeu-
rent » (§ 273) ne sauraient étre niées. Le respect mutuel que nous
nous devons exige qu'il en soit ainsi. Mais nous ne sommes pas « au
bout de nos peines », et il faudra bien que le Saint-Esprit nous démul-
tiplie la mesure de ses dons de foi, d’espérance et d'amour. Peut-étre
qu'enfin cette Marie séparatrice — qui n’est pas médiatrice, et encore
moins co-rédemptrice — deviendrait une Marie « réparatrice ». Je le
pense, mais sans doute pas dans le sens convenu de la formule,

« La beauté sauvera le monde »

Ceci pour des raisons beaucoup plus culturelles et d’ordre esthé-
tique qu’au motif traditionnel du culte et de la piété. Dans le protes-
tantisme, en effet, nous ne saurions magnifier ni la virginité, ni la
pureté de I'immaculée conception comme réparatrices de l'initiale
lascivité de nos premiers parents ! La sexualité qui scelle nos amours
et peuple notre avenir ne saurait étre entachée en elle-méme de
quelque péché originel caché 13, dont il faudrait se méfier, s'échapper,
se protéger. La grice annonce, visite une humanité nouvelle a laquelle
aspirent tous les humains. Dans la diversité prudente des Evangiles, et
de leurs témoignages rendus a Marie de Nazareth, cette femme est
épouse confiante, mére protectrice, « sceur ainée en notre humanité »
(§ 323). Son réle a venir concerne notre humanité réelle d’hommes et
de femmes. Et tant d’ceuvres d'art, quand elles ne sont pas affectées de
mievrerie, font signe aujourd’hui, de la Pieta de Michel-Ange au Stabat
Mater de Poulenc : Marie ou l'art d'aimer qui veille au grain qui léve
de son enfant, au vin qui manque de toutes les noces, et qui brise

5. La Documentation catholique, 18 juillet 1998, pp 653s

281



282

Marie

deux solitudes 2 la fois quand au pied de la croix elle recoit Jean qui
'accueille.

Dans la mesure ot elle n'est ni une médiatrice supérieure qui nous
fait la morale, ni une reine des cieux entourée d’étoiles, ni — surtout
pas — une statue solitaire de la vierge idéale, mais toujours une
femme en relation ; dans la mesure ol Marie est une fille biblique et
une femme chrétienne, une image de 1'Eglise qui ne tient a son Fils
que pour nous le donner — mais elle n’est jamais sans Lui — ; dans
cette mesure, Marie est notre aussi.

Si la Mére du Christ avait fait une apparition au groupe des
Dombes — mais elle n'a donné lieu qu‘a la parution d'un superbe
document la concernant —, enfin si elle avait pris la parole, ce qui
aurait surpris ceux d’entre nous qui ne la lui adressent jamais, j'imagi-
ne qu’elle aurait dit aux catholiques : « Je vous remercie. Surtout,
n'allez pas plus loin... », et aux protestants : « Regardez, vous pouvez
quand méme vous approcher un peu plus... » Et chacun de redire,
mais tous ensemble : « Magnificat anima mea Dominum. »

(__ LUidentité chrétienne )

aujourd’'hui
Dossier dans le n° 61

Marie, un regard de foi

MAaRrceL DOMERGUE, MICHEL SOUCHON
GHISLAINE BOUVELLE, PATRICK JACQUIN, FRANCOIS Diot

Revue himensuelle

BULLETIN DE COMMANDE
( Je souhaite commander le n°® 61 de Croire aujourd’hui au tarif de 20F.

Nom & prénom :
Adresse :
Code postal : Ville : Date :
Renvoyer a Croire aujourd’hui, 14 rue d’Assas 75006 Paris 2




Marie, verus Israél
et mére de I’Eglise

Anne-Marie PELLETIER*

arie dans les Ecritures... Qui a fait un jour I'inventaire des
Mversets qui parlent d’elle dans les Evangiles et le reste du
Nouveau Testament n‘a pas manqué d'étre saisi.
Quelques mentions regroupées presque toutes au début des évangiles
de Matthieu et de Luc, deux scénes de l'évangile de Jean (2 et 19) qui
mettent en scéne la « mere de Jésus » : c'est 1a le tout, avec quelques
autres rares allusions, du témoignage des Ecritures a son sujet. Cette
faible présence fait évidemment un impressionnant contraste avec
I'immense tradition de récits, d‘images, de dévotions, dont vingt
siécles de christianisme ont paré la figure de Marie. Une interprétation
simplement critique conclura aux effets d’'une piété exubérante qui a
fait proliférer les mots et les images d‘autant plus facilement que
|’Ecriture restait sobre et discréte. Mais c’est 1a se suffire d'une pensée
un peu courte. On peut penser, au contraire, que, s'il en est ainsi, c’est
que 'Evangile du Christ avait besoin, pour prendre corps, de ce centre
silencieux, maternel, maternellement silencieux, qu’est Marie.

* Universitaire, elle a publi€ . Lectures du Cantique des cantiques (Analecta biblica, 1989) et
Lectures bibhques. Aux sources de la culture ocaidentale (Nathan/Cerf, 1995).

Christus n°® 183 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris

283



284

Marie

Ce silence du cceur de Marie est comme la matrice de la Bonne
Nouvelle chrétienne. « Marie gardait en son cceur toutes ces choses »,
atteste le texte en commentaire des récits de I'enfance. Ces mots préci-
sément inspiraient il y a peu 2 Vladimir Zielinsky la pensée que « la
Tradition nait du silence de Dieu accumulé dans le coeur de Marie » et
que l'évangile de Jean, en particulier ses lettres, 1'Apocalypse, étaient
« le silence du cceur de Marie “ transformé “ en paroles, “ développé “
en images... »'. Mais ce silence de Marie nous renvoie aussi vers son
amont, en direction de la mémoire d’Israél, vers les siécles de la
préparation, sans lesquels — 1'Evangile en témoigne — il n‘y a pas
d‘intelligence possible du mystére du salut. Pas non plus, donc, de
connaissance pléniére de Marie.

Cette attention aux enracinements de la meére de Jésus dans les
textes bibliques reste aujourd’hui peu familiére aux chrétiens, méme
si Lumen Gentium fait une bonne place a I’Ancien Testament dans sa
méditation sur Marie dans l'économie du salut, méme si le document
récent du groupe des Dombes consacré a Marie évoque le témoignage
des Ecritures. Alors que des voix juives s'élévent pour dire leur proxi-
mité avec Marie, le christianisme connait peu Marie comme fille
d'Israél. Et quand on s’en préoccupe, il arrive que ce soit seulement
pour prouver que Marie n'est qu'une figure de composition, faite de
réminiscences de I’Ancien Testament destinées 2 donner consistance a
un réle qui, historiquement, aurait été insignifiant.

On voudrait suggérer ici, a l'inverse, que celle qu’honore la foi de
1’Eglise n‘est pas déduite des Ecritures d'Israél par le jeu d‘un discours
théologique, mais qu'elle est, bien plutét, 1'épanouissement d‘une
longue histoire qui implique celle des femmes d’Israél, engage aussi
tout le travail de pédagogie spirituelle que représente I'élection et,
finalement, l'espérance messianique, telle qu’elle s‘est progressive-
ment précisée au long des siecles qui meénent a I'Incarnation. On voit
l'enjeu de ce parcours : si Marie est bien la perfection de 1'Alliance, elle
ne saurait plus étre confondue avec I'embléme d‘une féminité
d’exception, « mythique », dit-on volontiers aujourd’hui. En étant
rendue 2 son peuple et A I'histoire de 1’Alliance?, elle nous raméne au
plus universel de la vocation chrétienne et de I'identité de 1'Eglise, a ce
que tous, hommes et femmes, ont a vivre pour accomplir en eux
l'image de Dieu qui rend I'humanité a sa vérité.

1. « Le mystere de Marie, source d‘unité », Nouvelle Revue Théologique, janvier 1999, pp 77-91
2. Aristide Serra a exploré cette voie dans un beau livre récent, malheureusement non traduit,
auquel nous emprunterons : Mynam, Figha di Sion, Ed. Paoline, 1997.



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

DANS LE SILLAGE DES FEMMES D’ISRAEL

Notre temps, sensible probablement comme aucun autre aux
problémes de la condition féminine, a le mérite d'avoir avivé dans le
texte biblique toutes les présences féminines qui jalonnent l'histoire
d’Israél. Ainsi, Marie est mere de Jésus dans le sillage d‘une longue
lignée de meres d‘Israél.

Les meres d’Israél

Depuis longtemps, le judaisme a porté son regard sur les
« matriarches » qui accompagnent les premiers péres d’Israél. Figures
de I'ombre, a certains égards, que ces femmes, tant la stature des
patriarches semble devoir occuper toute la scéne. Et pourtant, d'une
certaine manieére, tout est suspendu a elles. Simplement parce qu'‘il n'y
a pas de révélation biblique, ni d’ceuvre de salut dans I'histoire, sans
qu'il y ait d’abord un peuple que Dieu fait venir a l'existence, a qui il
parle et qu‘il éduque. Or, pour que la promesse faite 2 Abraham abou-
tisse, pour que le plan divin se réalise, il faut que l‘une et I'autre
prennent chair, a la lettre, en des enfants nés de femmes, 3 commen-
cer par une nommée Sarah. Et la grice de l'élection est d’abord un
miracle, celui de la vie 1a ot il ne peut y avoir de naissance, parce que
le corps de Sarah est le corps mort d'une vieille femme, ou, ensuite,
parce que Rébecca, puis Rachel, sont des femmes stériles. 1l faut bien
voir que le pathétique de ces stérilités en chaine — et la force théolo-
gique du récit qui les rapporte — tient a qu'il y va a chaque fois de
I'avenir des promesses divines, de la crédibilité de la parole de Dieu ;
osons méme dire qu‘il y va du pouvoir de Dieu de réaliser ce dont il a
fait la promesse. En retour, Israél apprend qu'il n‘existe que de la
volonté puissante de Dieu qui l'appelle a l'existence en donnant des
enfants 3 des femmes stériles.

Des lors, on le voit, ces femmes d‘Israél illustrent 2 la lettre le titre
donné a la femme dans le récit de création, quand elle est dite « ezer »,
« aide » de 'homme’. On sait que le mot, contrairement a ses appa-
rences, établit la femme non dans une fonction ancillaire, mais dans
une position vitale. Sa création arbitre entre ce qui est bon et ce qui
n’est pas bon : « Il n’est pas bon que 'homme soit seul » (Gn 2,18). Et

3. Rappelons que le mot « ezer » désigne dans la Bible un secours vital qui, normalement,
vient de Dieu lui-méme 2 I'homme en situation de pénl

285



286

Marie

le partage entre ce qui est bon et ce qui n‘est pas bon passe entre une
humanité qui avorte avec la solitude d’Adam ou, au contraire, qui
s’enracine dans la vie grace au face a face de 'homme et de la femme.
Or ce réle du féminin qui caractérise 1'origine se retrouve, analogue,
au départ de I'histoire d‘Israél.

Pas de surprise, pour qui a médité ces choses, de voir, a I'heure de
FIncarnation — ou s‘achéve 1‘ceuvre commencée avec l'élection —,
I'histoire s’ouvrir a la personne d‘une nouvelle femme, Marie, vierge
engendrant le Fils de Dieu 3 sa vie humaine. Ce qui n‘était encore
que déclaré i voix basse par les meéres d'Israél est désormais proclamé
tout haut. A travers sa présence silencieuse et nécessaire, Marie rappel-
le que l'histoire que Dieu fait — et qui s‘appelle le salut — ne se fait
pas sans la collaboration consentie de 1’'humanité en la personne de
femmes qui accueillent la vie de Dieu. Elle donne aussi a reconnaitre
que 1'Eglise, comme Israél, nait d'un acte de puissance de Dieu et non
pas d‘un vouloir ou d‘initiatives d’hommes.

Partenaires de 1'élection

Que les femmes soient, a titre particulier et éminent, engagées
dans 1'existence d’Israél a travers les « matriarches », qu’elles soient —
pour aller encore plus loin dans le mystere de 'histoire biblique — les
partenaires de Dieu en son plan d‘élection, cela se retrouve exprimé
par d‘autres figures féminines de 1'Ancien Testament. Juste aprés que
se referme le livre de la Genese, celui de I'Exode s'ouvre sur une belle
conspiration de femmes liguées, contre la tyrannie homicide de
Pharaon, pour sauver de la mort les fils d’Israel. Ce sont les sages-
femmmes qui n‘exécutent pas les ordres du tyran (1,17), mais c’est aussi
Myriam, la sceur de Moise, sur laquelle Israél méditera avec prédilec-
tion. Les Peres, eux aussi, s'attarderont a la scéne de l'exposition de
Moise sur les eaux du Nil, la mettant en parallele avec cette autre
situation de péril et de mort, celle oli Jésus entre dans sa Passion. Et
ils aimeront remarquer que, dans les deux cas, une femme, Myriam,
veille, aux aguets, prés de celui que la mort veut engloutir. Plus tard, a
l'aube de la royauté, Anne, femme d'Elcana, la stérile, recevra la grace
de la naissance de Samuel qui mettra sur ses lévres le premier
Magnificat.

D’autres figures encore font escorte a la Vierge Marie. Ce sont ces
femmes aux allures farouches qui apparaissent aux heures sombres de
I'histoire d‘Israél. Debora, au temps des Juges, qui ranime le courage



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

de son peuple et provoque la déroute de Sisera, le roi de Canaan.
Judith, la veuve de Béthulie qui, de la méme facon, retourne en
victoire une situation désastreuse ol Israél faillit disparaitre. C'est
encore Esther, fragile et menacée dans un monde de luxure et de
violence, qui pourtant sauve son peuple de l'extermination. Ces
femmes sont au service du Seigneur « briseur de guerres », comme le
nomme Judith dans la priere ou elle oppose aux armes de I'ennemi la
puissance du Seigneur, « le Dieu des humbles, le secours des oppri-
meés, le soutien des faibles, 1'abri des délaissés, le sauveur des désespé-
rés » (Jd 9,11), devangant Marie qui chantera a son tour « Celui qui
renverse les puissants de leurs trones et éleve les humbles ». La force
de ces femmes est de n’en avoir pas d‘autre que celle de Dieu entre les
mains duquel elles remettent leur sort et celui de leur peuple : « O
mon Seigneur, notre Roi, tu es I'unique ! Viens 3 mon secours, car je
suis seule et n‘ai d‘autre recours que toi... » (Es 14,17).

Une lignée spirituelle

Certes, Marie n‘est ni prophétesse comme Debora, ni reine 2 la
maniére d'Esther. Mais les titres importent peu. Marie est de la lignée
spirituelle de ces femmes, elle que la tradition de 1’Eglise aimera iden-
tifier 2 la Femme du chapitre 12 de I'Apocalypse, aux prises avec
I'antique_Dragon. Elle n‘affronte pas, comme Judith ou Debora, les
arcs et les chars des ennemis d'Isra€l, mais elle est avec le Christ en sa
Passion, 12 ol se joue le plus formidable combat. Et elle ne déserte
pas, en vraie fille d’Israél. Mieux qu‘aucune fille d’Israél, en cette
heure qui ne ressemble 2 aucune autre heure de I'histoire dIsraél. Une
tradition juive médite, en marge du texte de la Genése, sur la fin de
Sarah que le récit évoque — sobrement mais de facon bien troublante
— mourant juste aprés I'épisode du mont Moriya ot Dieu avait
demandé le sacrifice d'Isaac. Comme si Sarah n‘avait pu survivre a
l'expérience de voir un fils frolé de si prés par la mort. Marie, dont le
fils passe par la mort, demeure, elle, au pied de la Croix, a I'heure de
ténébres absolues, brisée mais debout.

Point n’est besoin de beaucoup de mots pour dire la force de cette
présence ol la Vierge Marie est entrainée au cceur du vertigineux
combat dans lequel 'amour trinitaire affronte et défait la mort de
I'homme. En revanche, il est besoin certainement de beaucoup de
silence pour commencer a reconnaitre la bénédiction qui, par le Fils
et sa Mére, rejoignent en cet instant 1'histoire de 'humanité.

287



288

Marie

MARIE, VERUS ISRAEL

Mais Marie ne trouve pas seulement sa place parmi les femmes de
sa race. Elle s'inscrit dans une autre fidélité plus large, celle de tout
son peuple, éduqué par la patience divine aux attitudes, aux gestes,
aux pensées de 1'Alliance. Ainsi, il nous faut redécouvrir comment une
série de valeurs que nous attachons 2 juste titre a la personne fémini-
ne de Marie sont tout simplement celles auxquelles la pédagogie de
Dieu a entrainé le peuple qu'il a choisi d’aimer.

Ecoutante

Ainsi, Marie est femme de l'écoute d'abord parce qu’elle est femme
d'Israél. On sait que le devoir d'écouter est I'impératif qui ne cesse de
résonner aux oreilles d’Israél : « Shema Israél ! » (Dt 6,4). Le premier
pas de qui entre dans I’Alliance consiste a « écouter » celui que, depuis
la rupture initiale, ’homme ne cesse de fuir : « J‘ai entendu ta voix (...)
j‘ai eu peur » (Gn 3,10). C'est cet impératif qui ne cesse aussi de reten-
tir dans la bouche des prophétes, car c’est dans le refus d‘écouter que
commencent la défaillance et l'infidélité : « On n‘a pas écouté ni
tendu l'oreille ; chacun a suivi le penchant de son cceur mauvais »
(Jr 11,8).

Marie, elle, telle que la saisit le récit de ’Annonciation, est cet
Israél fidele, capable de reconnaitre la voix de Dieu dans le tonnerre
du Sinai, mais tout aussi bien dans la nuit de Silo ot Samuel dort que
dans le « fin silence » du désert o1 Elie a fui. Lorsque s‘inaugure
l'ceuvre de I'Incarnation, oi1 Dieu vient dans la plus petite petitesse de
I'homme, on peut penser que, plus que jamais, la parole divine fut
« fin silence », qui ne pouvait étre reconnu que par un cceur juif tota-
lement pur, c’est-a-dire totalement tourné vers Dieu.

Servante

Cette femme écoutante est aussi femme « servante » : « Je suis la
servante du Seigneur, qu‘il me soit fait selon ta parole. » Id encore, le
mot est profondément enraciné dans 'histoire d‘Israél et il ne se
comprend vraiment qu‘a repasser par cette histoire. On sait que c'est
le titre que Dieu donne 3 Moise et qui restera associé au nom de celui-
ci tout au long des Ecritures, jusqu‘au livre de V'Apocalypse (15,3).
« Serviteur » est aussi le titre du roi David, et celui que regoivent les



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

prophetes, individuellement et collectivement ; par exemple : « mes
serviteurs les prophétes » (Jr 35,15). C'est le titre des prétres. C'est le
meilleur titre du peuple : « Israél, serviteur du Dieu du ciel et de la
terre » (Esd 5,11). Mais c’est aussi le nom qui supporte la plainte et la
déception de Dieu : « Qui est aveugle comme mon serviteur, sourd
comme le messager que j‘envoie ? », jusqu’a ce que vienne l'heure
précisément ol d‘une « servante » totalement fidele naitra le « servi-
teur », « appelé deés sa naissance » qui « justifiera les multitudes »
(Is 42,19 ; 49,1 ; 53,11) et d’ou1 s’engendrera le peuple des « serviteurs
du Christ Jésus » (Ph 1,1).

Croyante

Marie est femme de la foi, car elle est aussi femme d'Israél engen-
drée, comme le rappelle la lettre aux Hébreux, de la suite ininterrom-
pue des justes qui se tinrent dans la foi. LA encore, pas de longs
discours. Mais le silence du texte parle de cette foi qui — a
I'Annonciation puis 2 Bethléem, sur le chemin de la fuite en Egypte,
durant les années dites « obscures » et le ministére public, lors de la
Passion enfin — a cru plus qu’elle ne voyait, au-dela de ce qu’elle
voyait. Car de Marie, éminemment, on peut dire ce que saint Augustin
dit de I'apotre Thomas : « Il toucha Fhomme, il confessa le Dieu. »

L'acte de foi de Marie est celui d'un coeur humain confronté en
une proximité unique avec « ce que l‘ceil n'a pas vu, ce que l'oreille
n‘a pas entendu, ce qui n'est pas monté au cceur de 'homme »
(Is 64,3 ; 1 Co 2,9). La parole dite 2 Marie est d'ailleurs la méme que
celle qui fut dite 2 Abraham : « Rien n’est impossible 2 Dieu », mais,
cette fois, I'impossible est ce mystére de Sagesse, caché en Dieu deés
avant les siecles.

Humble

Marie est encore modele de pauvreté et d’humilité, pour cette raison
qu'elle est 1'Israél docile, enfin docile, 4 1a confiance que Dieu deman-
de. Une tentation chrétienne est certainement de broder trop vite sur
I'humilité de Marie, et sur I'humilité tout court, en n‘y voyant qu‘une
disposition psychologique. Mais I'humilité n‘est ni le manque de
confiance en soi, ni la complaisance pour le médiocre. Elle est la
confiance mise en Dieu seul. Attitude dont 1'acces est d‘ailleurs bien
rude et malaisé. Toute l'histoire spirituelle d'Israél en témoigne. Et

289



290

Marie

l'histoire de I'humanité, en montrant son envers qui est l‘orgueil, plus
encore. La prédication prophétique aura pour tiche, précisément,
d‘introduire un « petit reste » (car le grand nombre se dérobe...) a
cette reconnaissance, qui commence par faire la vérité : le coeur de
I'homme est hostile & Dieu, et cette hostilité a pour visage 1'orgueil. La
pédagogie prophétique est ensuite d‘introduire aux pensées et aux
gestes d'une pauvreté qui n‘est pas humiliation de 'homme mais
confiance, abandon de tout autre appui que la parole de Dieu et sa
fidélité, enracinement dans le sol (humus) de celui que 1'Ecriture
désigne précisément comme le « rocher ».

Marie a cette mesure d‘avance extréme qu'elle est sans orgueil. Elle
entre donc de plain-pied dans l'attitude de cette justice, de cette
« justesse » du cceur pauvre qui ne veut que la gloire de Dieu. Son
effacement dans les Evangiles n’est probablement que I'envers de cet
enfouissement dans le mystére de son fils lui-méme enfoui, pendant
les trente premieres années, dans le secret du Pere. Il est ensuite 1'effa-
cement dans l'anonymat de « ceux qui font la volonté du Pére » :
« Quiconque fait la volonté de mon Pere des Cieux, celui-la m’est un
frére et une sceur et une meére » (Mt 12,50). Mais son Magnificat rend
témoignage, contre tous les pouvoirs d’établissement, que c'est cette
humilité qui fonde la vraie gloire, celle qui est cachée en Dieu et
gardée par lui, pour la joie de toutes les générations qui diront Marie
« bienheureuse ».

Pleine de grace

Finalement, la beauté de Marie, que I'Eglise aimera chanter, est
celle de la perfection de 'Epouse-Israél qui réjouit le cceur de 'Epoux.
La tradition d’Israél rapporte que Dieu se réjouit de la beauté du
peuple lorsque, sur la:montagne de 1'Alliance, celui-ci acquiesca a la
Loi qu‘il venait de recevoir : « Tout ce que le Seigneur a dit, nous le
ferons » (Ex 19,8). De méme, Marie, qui est 1'accomplissement parfait
de 1'Alliance, réjouit le cceur de Dieu, et cette joie divine semble
rebondir en parole de grice pour la bien-aimée : « Réjouis-toi, fille de
Sion », dit 1'ange de l'Annonciation, qui reprend en guise de saluta-
tion l'oracle du prophete Sophonie.



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

MARIE, TRONE DE LA SAGESSE

Mais il nous faut aller plus loin dans l'intelligence des liens qui
rattachent Marie aux Ecritures. Car si elle est la réponse parfaite de
I'humanité au dessein et a l'attente de Dieu, c’est parce que Dieu,
d’abord, en elle et par elle, accomplit les prophéties messianiques. Si
elle est la perfection de 1’Alliance, c‘est parce qu’elle porte en son sein
celui qui est I'« Alliance du peuple et la lumiere des nations »
(Is 42,6). Autrement dit, la grice unique de Marie n’est pas seulement
de montrer ce qu’est un cceur qui vit et accomplit 'Alliance, mais de
donner a reconnaitre la source de I'accomplissement dont sa vie est le
témoignage. La beauté de sa justice renvoie a 1‘ceuvre de I'Incarnation
et de la Rédemption, et donc a ses préparations dans 1’Ancien
Testament : « Quand vint la plénitude des temps, Dieu envoya son Fils
né d‘une femme, »

On sait que ce verset de la lettre aux Galates (4,4) est la seule
mention que Paul fasse.de la Vierge Marie. Mais, une fois de plus, la
sobriété de l'expression du Nouveau Testament est invitation & mobi-
liser la mémoire du Premier. Car Marie n’est pas une mythique vierge
parturiente surgie d'un imaginaire archaique. Elle est 'aboutissement
et I"éclosion du mystere de grace qui a été pressenti par Israél a partir
de 1’Exil, attendu et désiré durant quatre siecles par des coeurs pauvres
qui ont gardé et médité les paroles qui portaient la promesse du
Messie.

La nouvelle Eve

De longue date s’est formée en Israél la conscience obscure d'un
salut qui engagerait une participation de la femme. Le chapitre 3 de la
Genese évoque ainsi en des termes sibyllins cette descendance de la
femme par laquelle l'antique serpent serait défait. Toute la théma-
tique de Marie nouvelle Eve s'appuie sur cette prophétie enveloppée
de mystere. Les mots d’Isaie, au VIII* si¢cle, concernant une naissance
a la cour royale (7,14), seront eux aussi médités bien au-dela des évé-
nements du régne d’Achaz, et laisseront progressivement se dessiner la
figure d‘une naissance virginale, selon la traduction grecque des
Septante, plusieurs siécles avant Jésus.

Les oracles du second Isaie, a I'époque de 1’Exil, vont avancer, eux,
résolument en direction d'un double mystere, celui du « serviteur »
défiguré et mis 2 mort, devant lequel les rois de la terre resteront inter-

291



292

Marie

dits, et celui de la sainte Sion qui, de veuve délaissée et solitaire, va
devenir une meére aux fils nombreux et que recherchent les nations. La
finale du livre d'Isaie épaissit encore le mystére en alignant les mots
d‘un oracle trés énigmatique : « Avant d'étre en gésine, elle a enfanté.
Avant de ressentir les douleurs, elle a accouché d'un gar¢on. Qui a
jamais entendu rien de tel ? Qui a vu rien de pareil ? » (66,7-8).

L'Epouse

Ces textes étonnants nouent ainsi le masculin et le féminin a
I'horizon de I'histoire du salut. De cela, le Cantique des cantiques est
probablement l'expression la plus haute, qui laisse somptueusement
parler 'amour humain en lui donnant pour espace de résonance la
tradition de 1'Alliance. Les mémes textes nouent aussi, d'une maniére
encore plus intrigante, humanité et divinité, rejoignant un désir insen-
sé, qui commence pourtant 3 monter au cceur de 1'Israél contrit et
fidéle du retour d’Exil, et qui trouve son expression dans les derniers
chapitres du livre d'Isaie. Israél y invoque le secours d'un nouveau
Moise... qui serait Dieu en personne : « Ah ! Si tu déchirais les cieux et
si tu descendais ! » (63,19). Il n’est pas siir que le ton d‘énigme qui
caractérise le Cantique des cantiques ne soit pas précisément la prophé-
tie de ce grand événement inoui, qui ne peut s'expliciter, et qui ne
pourra étre connu qu‘une fois pleinement déployé : le Messie qui est
identiquement Dieu, cet Epoux que la parole des prophétes montre
occupé, inlassablement, a travers les vicissitudes de l'histoire d'Israél,
A regagner le cceur infidéle du peuple qu'‘il aime.

Toutes ces préparations enveloppées de mystere permettent de
comprendre que I’évangile de Matthieu mentionne dans ses premiers
chapitres la double figure de '« enfant et sa meére » (Mt 2,11.14.20),
mais aussi qu'il suffit 2 Paul d’enseigner le « Fils né d‘une femme »
pour désigner la plénitude des temps. On congoit également qu‘au
seuil de l'accomplissement Marie questionne : « Comment cela se
fera-t-il ? » (Lc 1,34). Car il y va d'un double mystére : que Dieu
donne son propre Fils, le livrant 2 des hommes dont il sait qu'ils sont
homicides, selon un inconcevable entétement que décrit la parabole
des vignerons homicides (Mt 21,33s), et que cette venue se fasse dans
I'humilité d‘un engendrement humain, par I'accueil du cceur et du
corps d'une femme d'Israél. A cela, ajoutons cette autre face du myste-
re entrevue par les prophetes et que Paul recevra mission de mettre en
lumiére : juifs et paiens vont étre réunis par cet acte de salut. De ce



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

tournant essentiel de I'histoire, Marie, qui est femme de Nazareth,
bourgade de la Galilée des Nations, porte aussi discrétement le signe :
c'est I'annonciation qu’elle recoit, et non celle faite a4 Zacharie, prétre
officiant dans le Temple de Jérusalem, qui est porteuse de la plénitude
du salut.

Ainsi, Marie peut a bon droit étre désignée comme « tréne de la
Sagesse ». Ce titre est plein d'une précieuse richesse théologique. De
méme que Jean-Baptiste pointe le doigt sur 'Agneau de Dieu qui enle-
ve le péché du monde, de méme, et avec une plénitude plus grande
encore, Marie désigne l'ceuvre de la Rédemption tissée de sa propre
vie. Et c’est en présentant I'Enfant dont elle-méme est engendrée
qu'elle engendre le peuple nouveau qu‘est ’Eglise. Elle le présente une
premiére fois a Bethléem, quand elle tient dans ses bras ce petit enfant
qu’est le Trés-Haut venant dans une chair d’homme. Elle le présente a
nouveau, 3 'heure de la Passion, quand, au pied de la croix, elle
recueille le corps supplicié de Jésus. Elle le présente tout au long du
temps de 1'Eglise, désignant celui dont elle est née et dont elle tient
toute sainteté*. Car elle n‘invite 2 magnifier sa sainteté que pour que
soit magnifié celui qui en est la source : « Le Seigneur a fait pour moi
de grandes choses » (Lc 1,49). Sa beauté est celle de la Bien-aimée,
participée de celle du Bien-aimé, et dont le Bien-aimé s'éprend : « Le
roi s'éprendra de ta beauté » (Ps 44).

LE POLE MARIAL DE L'EGLISE

Ainsi, toute méditation de la figure de Marie achemine au mystere
de I’Eglise. Celle-ci se sait, depuis son origine, engendrée du Christ et
confiée par le Christ 4 sa mére : « Femme, voici ton fils », « Fils, voici
ta mére ». Il est normal dans ces conditions que l'identité de I'Eglise
s'éclaire de l'intelligence qu’elle a de la vie de Marie en qui elle recon-
nait sa mére. Qui est I’Eglise ? Question vitale. Qui n’est pas seule-
ment celle de ceux qui s’en disent loin. Mais question que 1'Eglise
elle-méme ne cesse de s‘adresser, consciente qu’elle est inépuisable,
parce qu'elle touche a l'inépuisable dessein de Dieu. Question préa-
lable sans doute a toutes nos interrogations sur l'avenir de I'Eglise. Le
détour par une théologie mariale peut étre ici singulierement éclai-
rant, en ramenant 2 la simplicité de l'essentiel, celle du regard posé

4. On relira en ce sens les belles pages de Maurice Zundel dans Notre Dame de la sagesse, Cerf,
1995, p. 85s.

293



294

Marie

sur cette femme, la Femme, dirait saint Jean, qui montre simplement,
silencieusement, le Christ, lequel montre le Pére.

Ce détour peut étre essentiel, aussi, pour rappeler ce que sont les
valeurs vitales d‘une vie ecclésiale, alors méme que le pole institution-
nel risque toujours d'imposer ses propres critéres d'efficacité et de
ramener le témoignage chrétien a la logique des discours d’opinion. Il
rappelle que péle pétrinien et pole marial, dans l'identité de 1'Eglise,
sont un avers et un revers indissociables. I1 maintient la conscience
que la vocation chrétienne n’est pas simplement de « faire pour
Dieu » mais de commencer par laisser grandir la connaissance de son
Nom et le désir de sa gloire, qu‘il s'agit toujours de se laisser d'abord
enfanter et libérer pour pouvoir, en cette force, faire tomber autour de
soi les chaines. Logique de coeurs pauvres a laquelle beaucoup objecte
dans le cceur humain, mais qui s‘apprend précisément aupres de la
Vierge Marie, comme le rappelle avec grande force, entre autres, Hans
Urs von Balthasar, écrivant sous l'inspiration de la figure de Marie
précisément : « Recevoir et laisser faire ne sont pas nécessairement
une attitude passive : en face de Dieu, recevoir et laisser faire sont
toujours, quand ils sont réalisés dans la foi, une activité supréme »°.

La maternité de Marie se joue en particulier dans cette fonction
d’éducatrice, ou celle qui anticipe la perfection de I'Epouse, que
I'’Apocalypse décrit « descendant du ciel d'auprés de Dieu », enseigne a
'Eglise présente les attitudes de la création nouvelle, refaite précisé-
ment dans la justice que donne le Fils qu’elle présente au monde. On
voit donc combien il est essentiel de prendre une intelligence juste de
la figure de Marie. En la confinant dans une sainteté de pure excep-
tion, on justifie qu‘elle n'inspire pas concrétement la vie contempo-
raine des chrétiens. En lui donnant une tournure trop
psychologiquement féminine, on justifie que la partie masculine de
I'Eglise puisse a certains moments I’honorer sans se mettre vraiment a
son école. Car, en réalité, c’est tout chrétien qui est invité a entrer dans
le chemin d’écoute, d’humilité, d’effacement devant la gloire du Peére,
d‘une abnégation ot le prochain oblige absolument. En ce sens, oui,
I'Eglise regoit bien une vocation marquée de féminité, si 'on entend
par celle-ci un « pour l'autre » qui caractérise, en son origine scriptu-
raire, l'identité de la femme, mais qui est aussi porté a sa pleine révé-
lation par le Christ qui n’est que « pour le Pére » et, A travers celui-ci,
« pour les hommes ».

5. « O Vierge, mere et fille de ton Fils », dans Marne, premiere Eghse, Médiaspaul, 1987, p. 43.



Marie, verus Israél et mére de I'Eglise

Y a-t-il une affinité particuliere entre les femmes, d‘une part, et,
d’autre part, I'humilité, l'intériorité, '« extraversion » du service de la
vie ? On répondrait malicieusement oui, ne serait-ce que pour contre-
balancer I'idée contraire d‘une affinité entre le féminin et I'infidélité,
confortée par le symbolisme féminin du peuple dans l'histoire
biblique de 1'Alliance... Mais si la différence des sexes est un point
d’appui majeur de la révélation judéo-chrétienne, on doit souligner
que ces valeurs féminines sont d’abord des valeurs d’humanité. Il est
vrai que, maintenues au sein d‘une logique pécheresse, elles peuvent
ne sembler parler que d'une dépendance abusive et insupportable.
Inscrites dans la logique de la révélation, elles expriment le secret de
la vraie puissance et parlent de gloire et de beauté. La sainteté de
Marie n’est finalement que 1’accomplissement du commandement
recu par Israél : « Soyez saint comme je suis saint » (Lv 11,44), repris
par Jésus : « Vous serez parfait comme est parfait votre Pére des
Cieux » (Mt 5,48), paraphrasé, on le sait, dans l'évangile de Luc :
« Vous serez miséricordieux comme est miséricordieux votre Pére des
cieux » (6,36). Perfection de la miséricorde... Autre nom de Marie :
« Mére de la miséricorde. »

295



CENTRE NATIONAL DE PASTORALE LITURGIQUE

La Maison
Dieu
Priére liturgique,
affectivité
et dévotion

cerf 2¢ trimestre 1999



http://mmt.tr*

De Cana a la croix

Jean ZUMSTEIN*

une place de choix dans l'histoire de la foi et de la piété

chrétienne. Parmi les voix innombrables qui se sont
exprimées 2 son sujet, il en est une qui surprend et qui fascine
toujours A nouveau par sa sobriété et sa densité : c'est celle de |'évangi-
le selon Jean.

Dans les lignes qui suivent, notre propos n'est pas de remonter en
amont de l'évangile selon Jean pour partir a la recherche du person-
nage historique de Marie. Il n‘est pas davantage de nous situer en aval
pour repérer l'effet de sens qu’ont suscité les passages de cet évangile
oll apparait la mére de Jésus, et de montrer en quoi ils ont nourri le
culte marial et la réflexion mariologique. Notre intention est de nous
exposer au monde du texte qui se déploie devant nous, afin d'y
discerner le role qu'y joue la meére de Jésus. Comnment est-il possible
de mener a bien cette tache ?

[ l arie, la mere de Jésus, occupe, dés les origines de I'Eglise,

* Exégete, Faculté de théologie protestante, Zurich. A récemment publié . Miettes exégétiques
(Labor et fides, 1991) et L'apprentissage de la foi. A la découverte de I'évangile de Jean et de ses
lecteurs (Editions du Moulin, 1993).

Christus n° 183 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris

297



298

Marie

Lanalyse narrative fournit des points de repére qui nous permettent
une approche 2 la fois féconde et méthodologiquement raisonnée du
récit johannique'. Ainsi, il nous faudra étre attentif a la facon dont
l'évangéliste a conqu et relié entre eux les différents épisodes de la vie
de Jésus, et en particulier a la place qu'il attribue a Marie dans son
récit. Par ailleurs, il s’agira d'observer quelle identité et quel role Jean
accorde 2 la mere de Jésus. Enfin, il conviendra de rechercher quel
effet le texte entend exercer sur le lecteur par la présentation de ce
personnage.

Ouverture : I'énigme du nom

Une premiére surprise guette le lecteur. Dans I'évangile selon Jean,
Marie n’est jamais appelée par son nom propre, mais toujours par
Fexpression « mere de Jésus »*. N'aurait-on que cet évangile, nous ne
saurions pas que la mere de Jésus se nommait Marie ! Il est néan-
moins quasiment certain que les membres des églises johanniques
connaissaient son nom. Pourquoi I'évangéliste prend-il alors le parti
d'éviter le nom de « Marie » pour lui substituer celui de « mere de
Jésus » 2 Quel effet vise-t-il'en procédant ainsi ?

Nommer les personnages du récit en évitant d’utiliser leur nom
propre et en préférant recourir a une locution est un procédé typique
du quatriéme évangile. Ainsi le « disciple bien-aimé » est-il placé a la
méme enseigne que Marie. Jamais 1'énigme de son identité n’est levée.
Jamais son nom propre n’est prononcé. Le lecteur doit se satisfaire de
voir dans ce personnage-clef de la dramaturgie johannique « le
disciple que Jésus aimait ». Autre exemple : il faut attendre les
dernieres lignes du prologue (1,1-18) pour découvrir l'identité mysté-
rieuse du « Verbe » (« Logos ») et voir surgir le nom de Jésus. Quel but
I'évangéliste poursuit-il en agissant ainsi ?

Son intention est limpide. Elle honore la signification premiére
qui devrait étre celle du nom, a savoir : dire l'identité fondamentale
d’une personne. En substituant un « titre » au nom propre, 1'évangé-
liste veut souligner le réle que joue tel ou tel personnage dans le
récit ; il veut mettre en évidence sa signification profonde. Ainsi Jésus
est-il fondamentalement le Verbe : en lui et par lui, Dieu devient

1. Cf R Alan Culpepper, Anatomy of the Fourth Gospel A Study in Literary Design, Fortress
Press, 1983

2./n2,3 «lameredeJésus », 6,42 : « Celui-a n'est-il pas Jésus, le fils de Joseph dont nous
connaissons le pére et la meére ? », 19,25.26 * « sa mere »



De Cana a la croix

Parole pour le monde. Ainsi le « disciple bien-aimé » est-il en premier
lieu le proche de Jésus, celui qui est uni a lui par une relation d’amour
unique. Cette intimité a une portée théologique : aimé ‘de Jésus, le
disciple bien-aimé devient, de ce fait méme, son témoin privilégié et
son interpréte insurpassable.

En quel sens Marie est-elle alors la mere de Jésus ? Quel aspect
I'évangéliste veut-il souligner en la nommant de la sorte ? La notice de
Jn 6,42, qui souligne le scandale de l'incarnation, met le lecteur sur la
voie. Celui qui se dit le pain descendu du ciel n’est personne d’autre
que le fils de Joseph, le fils d'un pére et d'une mere bien connus. C'est
Vinsertion de Jésus dans la famille des hommes qui est ainsi souli-
gnée. En tant que « mere de Jésus », en tant que celle qui 1'a porté en
son sein, mis au monde, nourri et élevé, Marie est le garant de la radi-
cale incarnation du Fils, de sa radicale humanité. L'envoyé du Pére est
fils de femme, fruit de la chair. Le personnage de Marie, par le nom
qu’il porte, devient ainsi 'exposant d'une dimension fondamentale
de la christologie du quatrieme évangile : la dimension de I'incarna-
tion. Si le Pére du Christ a pour patrie le ciel, sa mére appartient a la
terre. A eux deux, ils indiquent ce paradoxe : la Parole a été faite chair
(1,14).

Le role que la « meére de Jésus » joue dans le récit, confirme-t-il
cette interprétation ?

Une inclusion significative

Quelle importance le récit attribue-t-il a la mere de Jésus 2 Quand
intervient-elle dans I'histoire du Christ et sous quelle forme ? Une
fois encore, il ne s'agit pas d’'une enquéte de nature historique, mais
d’une investigation du monde du récit. Or nous savons que Jean —
plus que tout autre évangéliste — a donné a son ceuvre une facture
originale. Sa présentation de la vie du Christ s'écarte notablement de
ce que nous lisons dans les évangiles synoptiques. L'organisation du
récit est donc hautement significative : elle nous montre d’emblée
comment Jean congoit le personnage de Marie, quelle signification il
lui donne.

Lauteur du quatriéme évangile fait preuve d'une sobriété drastique
dans l'évocation du personnage de la mére de Jésus. Il ne lui consacre,
tout bien compté, qu'une dizaine de versets. Marie n’apparait en effet
que dans deux épisodes : a2 Cana (2,1-12) et 2 la croix (19,25-27). A
cela, ajoutons que son existence est brievement évoquée en 6,42. Cet

299



300

Marie

inventaire pourrait laisser croire que la mére de Jésus n’a pas de véri-
table signification dans l'intrigue johannique. Cette conclusion serait
pourtant par trop précipitée. Cana et la croix ne constituent certes que
deux épisodes, mais pas n'importe quels épisodes. Cana marque
F'ouverture du ministére public de Jésus : il est l'acte inaugural par
lequel le Christ se révéle au monde. La croix, dans le scénario johan-
nique, constitue I'acte final, 'achévement, I'heure de I'élévation. Avec
Cana et la croix sont posés les deux actes qui délimitent la présence et
I'activité du Révélateur dans le monde. Témoin de ces deux événe-
ments, la mere de Jésus est, de ce fait, présente aussi bien au début
qu'a la fin, aussi bien a la naissance qu‘a I'achévement de la révéla-
tion. Pour mesurer la portée de la présence de la meére de Jésus lors de
ces deux événements, il convient de préciser la signification de chacun
d’entre eux dans l'intrigue johannique et de mettre a jour la relation
qui les unit.

La scéne inaugurale

Les noces de Cana constituent 'acte inaugural du ministére du
Christ dans I'évangile selon Jean. Par le signe qu'‘il pose — la transfor-
mation de l'eau en vin —, Jésus signifie la venue des temps messia-
niques. En lui se révele la gloire, c'est-a-dire la présence salvatrice de
Dieu au sein de I'histoire des hommes.

La mere de Jésus est associée a cet événement (2,1). Que le cadre
choisi pour le premier signe du Christ soit des noces n’est pas indiffé-
rent. Méme si — faisant fond sur la tradition vétérotestamentaire juive
— l'on souligne a juste titre la portée symbolique des noces, il serait
faux de spiritualiser le texte 4 l'exces et d’effacer son sens premier.
C'est bien de noces qu'il s'agit, de la féte célébrant I'amour d’'un
homme et d'une femme, c’est bien la création dans son caractére jubi-
latoire qui s"annonce ici. Et c’est bien a cette humanité joyeuse, a cet
acte constitutif de la famille humaine, que la meére de Jésus participe.
Sa présence y est mentionnée avant méme celle de son fils (v. 1-2). La
dimension de l'incarnation attachée a la personne de Marie se trouve
ainsi confirmée. Comment se noue alors la relation entre cette meére et
son fils a cette occasion ? La sobriété du texte — voire son caractére
énigmatique — doit étre respectée.

A sa mere qui le rend attentif A la situation de manque dans
laquelle les invités vont se trouver, le Christ répond : « Que me veux-
tu, femme ? » La réplique est inattendue et rude. De fagon surprenan-



De Cana 2 la croix

te, le Christ, dans le quatrieme évangile, ne s'adresse jamais 2 Marie en
utilisant le seul terme qui semblerait convenir : « mere ». En choisis-
sant le mot « femme », il construit une distance. Un écart qui prend
sens dans 'apostrophe : « Que me veux-tu ? »*. Ce qui semble étre une
rebuffade ne doit cependant pas étre interprété dans un sens psycho-
logique. 1] ne s'agit pas davantage d'une critique voilée s'opposant a la
demande de Marie.

En s’exprimant ainsi, le Christ marque sa distance par rapport aux
soucis qui accaparent les hommes et les femmes : il n’entre pas dans
leur logique. Sa conduite est dictée par une urgence autre, celle de la
révélation ; elle est dominée par une fidélité autre, la fidélité au Pere
dont il est 'envoyé. Jésus et sa mere n'agissent donc pas sur le méme
plan. Si Marie est pleinement participante a I'histoire concréte qu’elle
vit, si elle est attentive aux soucis et aux aléas quotidiens des
personnes qui I'entourent, le Christ se situe 4 un autre niveau ; son
horizon de référence n'est pas le méme. La relation entre Jésus et sa
mere n'est pas une relation d’égalité et de réciprocité. A I'heure de
I'ouverture de son ministere, Jésus devient le Révélateur et sa mére un
membre de la communauté humaine appelée a recevoir cette révéla-
tion.

Distance certes, mais non point rupture de la relation. Proximité et
confiance restent les maitres mots de ce face-a-face. Proximité tout
d’abord dans le sens le plus élémentaire : la mére accompagne le fils.
Elle est 12 aux moments décisifs. Proximité dans un sens plus profond
ensuite : Marie s'adresse sans la moindre hésitation et sans la moindre
crainte a son fils. Confiance, car, 4 aucun instant, elle ne doute de
pouvoir lui faire part de son souci. Méme l'apparente rebuffade du
verset 4 ne la décourage en aucune facon. Elle invite les servants a
suivre 2 la lettre les instructions de son fils (v. 5), convaincue que ce
qui va suivre ne pourra que contribuer a résoudre la situation embar-
rassante dans laquelle se trouve la noce. Confiance, enfin, dans le fait
que le Christ est en mesure de répandre 'abondance 1 olt menace le
manque. Une confiance qui se décline sur le mode de 'ouverture et
de la disponibilité. ‘

D’une confiance faite d’ouverture et de disponibilité, il est aisé et
tentant d’'induire la foi. Méme si cette notion n’est utilisée qu'a
propos des disciples dans notre passage (v. 11 : « Il manifesta sa gloire
et ses disciples crurent en lui »), les traits narratifs qui caractérisent la

3. Littéralement : « Qu'y a-t-il entre toi et moi 7 »

301



302

Marie

figure de 1a meére de Jésus vont bien dans cette direction. Dans Marie,
il faut reconnaitre une figure de foi. Il est pourtant un pas que Jean ne
franchit pas, au contraire de beaucoup de ses interprétes. Nombreux
sont ceux qui voient dans la personne de Marie la figure de la foi du
peuple de I'Alliance, de I'Israél croyant. Or force est de constater qu'a
Cana la mere de Jésus ne se distingue pas des autres personnages du
récit — des disciples, par exemple — de par son appartenance au
peuple d'Israél.

La mere de Jésus, présente et disponible pour l'agir de son fils, est
enfin associée a un projet, a « 'heure qui n‘est pas encore venue »
(v. 4). De quelle « heure » s'agit-il ? Comme le montrent 12,23.27 et
13,1, I'heure dont il est fait état ici est I’heure de la croix — croix au
pied de laquelle le lecteur va retrouver la mére de Jésus. S'adressant a
sa mere, le Christ répond donc indirectement A sa demande : le vin va
couler a flot 2 Cana et la gloire de Dieu va se manifester (v. 12). Mais
ce serait se tromper sur la véritable nature de cette heure que d'y voir
la révélation achevée. La parfaite expression de la gloire sera donnée a
la croix, et c’est A cet avenir-la que Marie est associée a Cana. C'esta la
croix aussi que sera tranché le destin de la mére de Jésus.

La scéne finale

Si les noces de Cana célébrées en présence de la mere de Jésus évo-
quaient 'aspect jubilatoire de I'incarnation, la scne qui se déroule au
pied de la croix et 4 laquelle 1a mere de Jésus est 4 nouveau présente
en démontre le caractére radical : le Christ va affronter I'expérience
ultime qui est la signature de toute vie dhomme : la mort. A Canaet a
la croix, Marie est associée a deux situations qui soulignent le caracte-
re accompli de l'incarnation du Christ : 12 ol1 la vie abonde et 12 ou
elle cesse.

Mais cet accent sur l'incarnation dans ses figures extrémes n’'est pas
le seul lien qui relie les noces de Cana a la scéne de la crucifixion
(19,25-27). Dans les deux passages, en effet, le personnage de Marie
est présenté de la méme facon. Tout d‘abord, la scéne s'ouvre par la
mention de la présence de la mere de Jésus (v. 25), accompagnée de
deux ou trois autres femmes. Une présence qui n’est pas expliquée,
mais qui vaut par elle-méme. Une présence qui est signe de proximiteé.
Une proximité qui exprime une affection intacte a I’heure ot Jésus est
condamné et rejeté. En second lieu, pas plus qu'a Cana, la meére de
Jésus n’est distinguée des autres femmes ou du disciple bien-aimé



De Cana a la croix

pour devenir, par effet de différence, le symbole de 1'Israél croyant. En
troisieme lieu, dans cette scéne ultime, Jésus va — comme a Cana —
s'adresser a sa meére et — comme a Cana — il va s‘adresser i elle en Ia
nommant « femme ». En quatriéme lieu, a la croix comme a Cana,
Marie est dans une relation de confiance avec son fils. Elle recueille
avec le disciple bien-aimé sa derniére volonté et s'y soumet sans hési-
tation. Enfin, le verset 27b fait — comme a4 Cana — mention d'une
« heure » importante, d'une heure qui, elle aussi, appelle un avenir a
découvrir. Il n'est dés lors pas audacieux de prétendre que la scéne qui
se joue sous la croix répond a celle de Cana et donne son sens ultime
a ce qui avait alors été suggéré.

Quel est donc I'élément qui va au-dela de ce qui avait été dit a
Cana ? A n'en pas douter, il s'agit de la fameuse parole prononcée par
le Christ en croix, parole par laquelle il exprime sa derniére volonté
(19,26-27) : « Voyant ainsi sa mere et prés d’elle le disciple qu'il
aimait, Jésus dit a sa mere : “ Fernme, voici ton fils. 1l dit ensuite au
disciple : “ Voici ta mere. “ »

Quel est le sens de cette ultime volonté exprimée par le Christ en
croix ? Cette derniére parole, pourrait-on dire, tient lieu de testament.
Or le sens de tout testament est de prendre des mesures qui permet-
tent la continuation ordonnée de la vie des proches apres le déceés du
testateur. En formulant ses derniéres volontés, un mourant organise
I'avenir dont il sera absent, il lui donne un sens, une orientation. C'est
exactement l'intention de cette ultime instruction du Christ. Elle
concerne |'organisation du temps qui s’ouvre aprés sa mort et son élé-
vation auprés du Pere. Comment le temps marqué du sceau de son
absence, c'est-a-dire le temps qui s'ouvre aprés Piques, doit-il étre
vécu par ses intimes ? Par sa mére et par le disciple bien-aimé, mais
aussi par les autres disciples ? Quelles mesures peuvent remédier a la
séparation imminente ?

La volonté exprimée par le Christ culmine dans la mise en place
d'une médiation qui pallie son absence. Comme le droit familial juif
I'y autorise, le Christ johannique place sa mére sous la protection du
disciple bien-aimé. Ce dernier est appelé a jouer auprés de la mere de
Jésus le réle méme que ce dernier assumait jusqu’a ce jour. Le disciple
bien-aimé devient ainsi le représentant du Fils en I'absence du Fils.

Quelles sont alors les relations appelées a s’instaurer entre le
disciple bien-aimé et la meére ? Contrairement a une interprétation
répandue, le texte n‘appelle pas la mére de Jésus a remplir un role de
mere vis-a-vis du disciple bien-aimé et A devenir ainsi — pour autant

303



304

Marie

que I'on discerne dans la figure du disciple bien-aimé la figure exem-
plaire du croyant — la mere de tous les croyants. Semblablement, le
texte n'établit pas une relation de réciprocité ou de partenariat entre la
mere et le disciple bien-aimé. C'est le disciple bien-aimé qui est appe-
1é a accueillir la mere et non l'inverse. C'est lui qui est investi d'une
mission et non la mere. Lensemble de la scéne culmine dans le role
unique confié au disciple bien-aimé.

Affirmer cela, ce n’est pourtant en aucune fagon déconsidérer la
mere de Jésus ou lui refuser une place dans l'avenir qui se prépare. Au
contraire. Pour s’en convaincre, il suffit d'étre attentif a la terminolo-
gie utilisée dans notre passage. Cette terminologie est en effet fort
cohérente, et, de ce fait méme, elle indique la question centrale qui est
abordée dans cette ultime scéne entre le Christ et les siens. Le vocabu-
laire récurrent est celui de la famille (cf. le couple mére-fils) et la
problématique dominante est celle de 'aménagement de nouveaux
rapports au sein de cette famille. Ainsi, au moment de mourir, le Fils
constitue la nouvelle famille qui doit subsister aprés la séparation. En
d'autres termes, il fonde la famille appelée a vivre et a se développer
apres Piques. Cette famille est certes placée sous l'autorité spirituelle
du disciple bien-aimé qui, aux yeux de Jean, est le témoin privilégié
du Christ et l'interpréte inégalable de sa destinée, mais la premiere
personne appelée A prendre place dans cette famille, née au pied de la
croix, c'est la mere de Jésus, dont la stature de croyante exemplaire est
ainsi consacrée. Si, 3 Cana, la meére de Jésus était associée d’emblée 2
I'achévement de la révélation survenant a la croix, c’est un autre avenir
qui lui est proposé au pied de la croix. Un avenir qui dépasse le
scandale de la croix et s'ouvre sur le temps de 1'Eglise. Son Fils, qui lui
est enlevé 2 la croix, lui est rendu 2 tout jamais dans la vie que la
nouvelle famille qu'il fonde est appelée 2 partager aprés Paques.

Le parcours proposé au lecteur

Dans 1'évangile selon Jean, le personnage de la « mere de Jésus »
demeure périphérique et énigmatique. Périphérique, car il surgit aux
bornes du récit. Il n'est pas associé au déploiement de la révélation —
que ce soit devant le monde (chap. 1-12) ou devant les disciples
(chap. 13-17). Périphérique, mais 2 la facon d'une sentinelle qui bali-
se aussi bien l'entrée que la fin de I'histoire du Christ. Et, en ce sens, la
« meére » signale que celui qu’elle a mis au monde a vraiment été chair,
qu’il a vraiment demeuré parmi nous, allant jusqu'a mourir notre



De Cana a la croix

mort. La silhouette de la mere a Cana et a la croix est la signature de
l'incarnation.

Mais ce personnage-sentinelle reste énigmatique. Il ne se signale ni
par des déclarations de foi célébres, comme Pierre ou Marthe, ni par
des gestes extraordinaires comme Marie, la sceur de Lazare, qui oint la
téte du Christ de parfum de nard pur. A Cana, elle est 13, simplement
attentive aux besoins des hommes et confiante dans l'action de son
fils. A la croix, elle est 13, silencieuse 2 I'écoute du testament de son
fils, puis se laissant emmener par le disciple bien-aimé. Elle n’est pas
d’abord le personnage exemplaire qui récapitule toutes les figures de
foi de I'Ancienne Alliance. Elle n’est pas davantage la meére qui repré-
senterait 'Eglise et qui, A ce titre, exercerait une responsabilité particu-
liére sur l'ensemble des croyants confiés désormais a sa vigilance et a
son intercession. La mére de Jésus est certes une figure de foi, mais
peinte avec sobriété et retenue. Elle garde son mystere.

A travers la mere de Jésus, le lecteur est simplement appelé a étre
présent 2 l'histoire du Christ. Il est simplement incité a partager sa
solidarité de mere, sans faille, du début 2 la fin, avec son fils. 1l est
invité a faire preuve de la méme disponibilité et de la méme confian-
ce lorsque |'atteint la parole du Christ. A travers la mere de Jésus, le
lecteur est appelé A voir dans le destin du Fils une histoire imprévue
qui rebondit sans cesse, riche de 1'avenir qu’elle porte en elle. La
gloire de Cana n'est pas le point d’orgue, mais le point de départ qui
déja laisse entrevoir la croix. La croix elle-méme n’est pas la fin des
espérances et de la vie, mais elle renvoie a un autre chez soi (19,27 :
« Et depuis cette heure-13, le disciple la prit chez lui »), a 1'Eglise,
nourrie du souvenir du Fils. La « mere de Jésus » se tient certes aux
frontiéres du récit, mais, a chaque fois, elle est associée a2 un avenir
décisif.

La mere de Jésus est ainsi associée 2 deux naissances auxquelles
elle consent. Par sa maternité, elle consent a la venue du Fils dans le
monde. La parole a été faite chair grace a elle et par elle. Par sa
présence a la croix, elle est invitée a prendre la place qui est la sienne
dans cette nouvelle famille qu’est I'Eglise. C'est 2 ce double oui
qu'elle convie le lecteur : découvrir dans I'histoire racontée de son fils
la Parole de Dieu ultime pour les hommes ; découvrir dans I'Eglise le
lieu ot I'histoire de cette parole se poursuit, alors méme que le Fils est
retourné auprés du Pére.

305



HMarie

LE CULTE DE LA VIERGE
DANS LA SOCIETE MEDIEVALE

ETUDES REUNIES PAR
DOMINIQUE IOGNA-PRAT, ERIC PALAZZO, DANIEL RUSSO
PREFACE DE GEORGES DUBY
de I’Académie Frangaise
624 pages -381 F

EAUCHESNE

7, cité du Cardinal Lemoine * 75005 PARIS
Tél 01 53 10 08 18 » Fax 01 53 10 85 19

D L retuntits de ta Parate

MARIE FEMME DE NOS JOURS

Une belle méditation poetique et realiste pour contempler Marie dans sa vie

la plus quondienne

Un des best-sellers du célébre évéque 1talien Tomno Bello (+1993), reconnu pour
son engagement en faveur des pauvres et ancien président de Justice et Paix

Tonino Bello - Préface René Coste - 79 F

Alarce,
Jemme de new puers

LA VIERGE
DANS LA TRADITION CISTERCIENNE

Bulletin de la Société Frangaise d'Etudes Mariales avec les actes de
la 54 session (Abbaye Notre-Dame d'Orval 1998) réums par Jean Longére

250 F

En vente
dans les librairies Lt T DETTONS MEDIASPAT T S e Moadone -
religieuses POl 00 45 N TT9% T 222 8T a0 Dl e vaspand




Heureux qui écoute
la Parole de Dieu

Ghislaine COTE*

e souffle du Seigneur viendra sur toi et il te couvrira de

(( son ombre » (Lc 1,35), est-il annoncé a Marie. Et sa terre

n sera merveilleusement fécondée. Le Créateur devien-

dra 'enfant de la Femme : « Qu'il me soit fait selon ta parole. » En

effet, Marie est le signe incommensurable et condensé que Dieu

prend au sérieux la collaboration humaine. Elle est cette Femme,

partenaire de Dieu, a qui elle offre 'espace de son « oui », de sa chair,

de sa vie pour l'expression temporelle de sa plénitude « de grice et de
vérité » (Jn 1,14). Dieu est en elle livié aux hommes.

Un chemin

Parcourir I'Evangile pour se mettre a 1'écoute de la Parole, c’est
emprunter le chemin que Dieu lui-méme a choisi : Marie.
L'emprunter a notre tour, c’est notre plus fiable garantie d'étre accor-
dés a la maniere de Dieu. Certes, seul Jésus pouvait ouvrir le ciel aux

* Religrieuse du Cénacle, Lyon A publié . Le Cénacle : fondements chnistologiques et smntuahté
(Beauchesne, 1991).

Christus n® 183 - 14, rue d°Assas, 75006 Paris

307



308

Marie

hommes, mais Marie seule a ouvert notre terre 3 Dieu, a offert une
bréche par o le Souffle pouvait pénétrer décisivement la création, a
tissé de sa chair un cceur d’homme qui pouvait étre large coupe, abso-
lument. La porte de 'histoire du salut en Jésus Christ est cette femme
(Ga 4,4).

Quand les temps sont pleins, elle est la réponse de la terre qui, de
ce fait, est en marche vers la transfiguration. Terre transfigurée dont
Marie est déja le visage. Tout étre humain trouve alors dans la figure
de Marie le secret de sa condition et de son appel. 1l s’agit de renaitre ;

" il s'agit, par 'Esprit créateur, de laisser prendre corps au Christ et a son

Evangile dans nos propres existences et dans le monde.

Les fausses images du Christ inspirées par des idéologies peuvent
se passer de Marie. Mais il y a alors danger que le Christ n'ait pas pris
notre humanité, que Dieu ne soit plus humain, que notre monde et
nous-mémes manquions de chair et manquions de souffle. Seul
I'Esprit qui a cru en Marie peut nous « consacrer dans la vérité » du
Christ et peut, avec elle, parier pour l'incarnation. Mais Marie ne se
mettra pas au-dessus de Jésus : elle est pour lui, elle est la servante
(Lc 1,265). Son service se fera dans la vie de tous les jours, dans une
foi qui ne cesse de s'approfondir.

Si le Verbe s'est fait chair, c'est pour que, par la foi, tous connais-
sent le nom du Pére et que « I'amour dont le Pére a aimé le Fils soit en
eux et lui en eux ». Jésus incarné est pour toujours 1'ceuvre de I'Esprit
avec Marie. La lente confection et révélation de son corps, commencée
en Marie, se poursuit tout au long de l'histoire, par la force venue d’en
haut. Inguérissablement en quéte de Celui que nous avons trouvé,
nous le cherchons encore en ceuvrant au rassemblement et a la mani-
festation de son corps. Le corps eucharistique et le corps que se
construit le Ressuscité dans notre monde ne sont pas séparables du
corps de 'Homme-Dieu né de Marie. L'Esprit est Celui qui permet au
Fils de prendre corps. Entrer dans les réalités qui sont le tissu de notre
histoire, parce que c’est en elles et par elles que le Verbe advient et
devient, est un impératif pour un cceur livré a 'Esprit. La Pentecéte
sur Marie, pure disponibilité au service de I'ceuvre de Dieu, a précédé
I'impossible : I'Incarnation de Dieu. N’en est-il pas fonciérement ainsi
pour toute ceuvre d'incarnation ? Est attendue de nous, par vocation,
une disponibilité active qui « autorise » tous les possibles a naitre.

En empruntant le chemin de Marie, Dieu a manifesté un Esprit
qui a 'audace d’entrer dans le charnel, le concret. Sans elle, nous ne
serions pas aussi humains que Dieu. La communication du Christ,



Heureux qui écoute la Parole de Dieu

I'avénement du Christ aujourd’hui s’accompagnent inséparablement
d’'une mémoire mariale.

L'Evangile nous révéle une connivence, celle du signe « primor-
dial » de Cana avec les noces de la Croix, signe supréme. Dieu est
venu méler sa noce A celle des hommes et il les gratifie de ses
coutumes excessives : 1'abondance, 1'allégresse, le vin somptueux des
grands jours, qui évoquent la prodigalité des dons messianiques qu'il
donnera quand I'Heure sera venue. A 1'Heure de 1'Esprit livré, de 1'eau
et du sang coulant généreusement. A Cana, Marie croit avant tout
signe et sa foi va littéralement propulser son fils vers la manifestation
de sa gloire. Elle n'aura que ces seuls mots a léguer aux hommes :
« Quoi qu'il vous dise, faites-le. » C'est un appel a une foi incondi-
tionnelle. Notons que le signe implique le concours des serviteurs : le
Christ a besoin de leurs mains, de leurs jarres, de leur cceur livré. Cela
revient 3 dire, d'une autre maniére, qu‘il y a en Marie un lien impos-
sible 2 rompre entre I'Esprit, la foi et le service. « Ils n’ont pas de vin. »
A sa priére et a son appel, 'Esprit coulera surabondant du corps de
son Enfant, et ceux qui renaitront d’en haut et par la foi seront telle-
ment nouveaux qu'ils seront ivres de toute la nouveauté de Dieu.

Jésus s’est heurté au péché de « ceux qui n’ont pas cru en lui », il se
heurte a nos refus de croire, de « naitre d’en haut », de venir a Lui pour
avoir la vie, mais c’est de sa croix que jaillira I'Esprit d'amour capable
de briser nos refus. L'Esprit est pour toujours lié au corps de Jésus, au
corps que lui a donné Marie, au corps de Jésus crucifié-glorifié.
L'Esprit et le Corps ! Ces deux dons promis par Jésus en Jean : « le
pain que moi, je donnerai » (6,51), « le Paraclet que je vous enverrai »
(15,26), sont notres grice a cette Heure.

Une demeure

Alors, devant une telle assurance de bonheur (« Heureux qui écou-
te la Parole... »), comment ne pas décider, avec amour, de « prendre
Marie chez nous » (cf. Jn 19,27) ? Dans notre maison, au centre de
tout ce qui nous fait vivre, dans notre mission. Marie 3 demeure dans
nos vies personnelles, familiales, communautaires et apostoliques,
pour que le Verbe prenne encore chair et soit communiqué, pour que
I'Esprit de Jésus Christ anime toute !'existence. Marie est ce milieu o1
s'opere toujours au présent le don de I'Esprit, 'expérience d’enfante-
ment de soi-méme et des autres a la vie de Jésus Christ. Dieu et
I'homme naissent ensemble de la terre mariale.

309



310

Marie

Ecouter jusqu’au bout la parole d’'un autre au point de se laisser
atteindre réellement, d’échanger sa foi et d’engendrer une parole
neuve qui prend corps dans l'existence, n’est-ce pas vivre I'obéissance
de la foi ? Si c'est cela, obéir, c'est vraiment consentir i étre vulné-
rable : C'est se laisser toucher, atteindre par la parole d'un autre. Si on
s'est laissé atteindre, parfois l1a o1 'on s'y attendait le moins, c'est que
I'on a été capable de croire a la parole entendue, en méme temps
qu’on a été sensible 2 la foi qui nous était faite ; en échange, on donne
sa foi et on la donne en acte. Tout le passage de Lc 8,4-21 sur la
semence est éloquent 2 ce sujet. Les versets 16 2 18 sont la conclusion
de tout le discours, avec la pointe : « Faites donc attention a la manie-
re dont vous écoutez. » L'application faite 2 Marie dans les deux
versets suivants dit bien tout le sens suggéré par le symbolisme de la
semence. Marie est bienheureuse parce qu'elle a enfanté dans I'obéis-
sance de la foi et qu'elle continue de vivre I'écoute plénieére de l'attitu-
de croyante : aprés avoir enfanté, elle reste accueillante a la parole qui
I'a fécondée et qu’elle féconde a son tour. A partir de la parole enten-
due, laisser naitre en nous la parole qui fait de notre existence une
parole nouvelle.

Comme Marie, au service d'une ceuvre qui nous dépasse, nous
voulons étre tout écoute. Pour donner corps 2 une parole nouvelle a
partir de la parole qui nous a fécondés, pour donner 2 notre cceur, a
nos gestes et 3 nos pas la souplesse d'un corps accordé a la Parole.
Nous tendons a étre tout écoute de I'Esprit et de ses incursions impré-
visibles a travers les médiations, celle des textes évangéliques, celle du
monde et de l'autre, des autres.

Marie a porté son « oui » a travers tout, et tout de sa vie a été le
déploiement de cette ceuvre unique : la conception de son Fils. Sa vie
inscrit au quotidien la fidélité dans « 'accomplissement jusqu’au
bout » de cette ceuvre, a travers toutes sortes de situations. Sa vie est le
déploiement de cette foi premiere (« qu'il me soit fait selon ta paro-
le ») : croire a la force de Dieu dans la faiblesse, a la vie plus forte que
la mort, 4 la moisson dans le grain qui meurt.

Prendre Marie avec nous, c'est demeurer avec elle, c’est faire symbo-
liser événements et paroles, gestes et promesses, « dans son cceur » (cf.
Lc 2,19.51) et s’ouvrir, disponible a I'« a-venir » de Dieu, a l'éternelle
jouvence de I'Esprit. Marie, c’est 'héritage et la nouveauté. Une expé-
rience spirituelle qui a ce terreau se trouve alors fortement marquée, je
crois, par l'attente et I'attention, par la sensibilité a ce qui nait, par
I'humilité de Dieu, par la sollicitude envers le germe enfoui en terre,



Heureux qui écoute la Parole: de Dieu

parce qu'enfoui et parce que germe. Livrés a I'Esprit pour étre enfin
nés de Dieu, nous pouvons nous abandonner a ce désir profond qui
habite le Pére et le Fils et qui veut, en nous, faire éclater nos limites,
faire surgir du neuf. Notre propension i étre tournés « vers nous » est
sollicitée a se retourner « vers Dieu » d'un cceur libre. Tel est inflexi-
blement le Fils. Telle est Marie depuis toujours et pour toujours.
Conviés 2 « demeurer dans la ville jusqu‘a ce qu'ils soient revétus
de la force d’en haut » (Lc 24,49), les disciples de Jésus recoivent le
don d’étre associés a son ceuvre, dont il trace lui-méme la trajectoire
universelle 3 méme la trame d'une vie quotidienne et « mondaine » :
« Vous allez recevoir une force... Vous serez alors mes témoins a
Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et jusqu'aux confins de la
terre » (Ac 1,8). L'ampleur du salut entraine I'ampleur de la mission.

Le temps du Cénacle

Dernier mystere du Christ visible parmi nous, I’Ascension est le
« retour au Pére », dont parle 4 tant de reprises 1'évangile de Jean.
Jésus conduit les siens jusqu’a ce mystere et les confie, offerts et livrés,
a I'Esprit qui fera d’eux ses témoins. Aprés I'Ascension s'ouvre ce
temps ol le Christ peut faire éclater sa présence par-dela toutes les
limites de I'espace et du temps. Ceux et celles qui se retrouveront dans
la chambre haute sont appelés par lui a s'ouvrir a I'Esprit qui
« descendra sur eux » et inaugure sa nouvelle présence au monde. La
chambre haute — le Cénacle' — est lieu de la Présence dans I'absence.
Qui engage un croire. Croire en un Dieu libre et gracieux qui vient en
dehors du registre de nos représentations et de nos intéréts, un Dieu
que nous ne pouvons que recevoir. Croire au monde comme un
mysteére d'amour de Dieu pour 'homme.

Comme tous ceux qui « d'un méme cceur, étaient assidus a la prie-
re, avec quelques femmes dont Marie mere de Jésus, et avec ses fréres »
(Ac 1,14), attendre I'Esprit. Appeler I'Esprit sur I'Eglise et le monde,
s'attendre a V'Esprit, c'est ouvrir une bréche en soi-méme et dans le
monde pour que le dynamisme du Christ continue de s’exercer. C'est
avouer — et en vivre — que ce monde a venir, nous l'attendons d'un
Autre ; que tout ce & quoi nous travaillons, nous I'attendons comme
une grace.

1. Pendant des siecles, le méme mot latin « cenaculum » (cénacle) a recouvert aussi bien la
« p1ece du haut » que la « chambre haute » - salle de réunion, salle 2 manger, gite d'étape, lieu
pour se refaire.

31r



312

Marie

L'attente priante, et tout orientée vers Celui qui vient, de la
communauté rassemblée dans la chambre haute est 1'ouverture du
cceur de qui « croit que rien n‘est impossible & Dieu ». Qui sait
pouvoir s'attendre a de... I'Inattendu, parce que le vent souffle ot il
veut et qu'il en est ainsi pour qui est né de I'Esprit. La présence de la
meére de Jésus en ce lieu atteste que I'Esprit qui vient « d'ailleurs »,
cette fois encore, va proférer le Souffle des renouveaux, des renais-
sances. Naitre de Dieu, C'est étre livré A I'Esprit.

Demeurer avec Marie, c’est encore étre rendu capable, par I'Esprit,
de faire des choix, aujourd’hui, qui vont dans « le sens du Christ ».
Avec Lui, nous sommes capables de « discerner quelle est la volonté
de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui est agréable, ce qui est parfait »
(Rm 12,2). Demeurer avec Marie, c’est demeurer a I'ombre de I'Esprit
et laisser, comme elle, son « onction » nous instruire de tout
(1 Jn 2,20.27), nous pénétrer de cette intuition spirituelle qui fait
sentir ce qui est accordé a l'esprit du Christ, tant dans les attitudes et
les comportements que dans les pensées et les paroles. Faire mémoire
des paroles et des gestes de Jésus, c'est communier 3 son Esprit, c'est,
comme Marie, se laisser entrainer par Lui dans ce nouveau qui déja
parait ; c'est se laisser enseigner la reconnaissance du Christ qui
devient et servir son épiphanie et son avénement en ce monde.

Dans ce temps ouvert en cette chambre haute ou le corps du
Ressuscité doit prendre sa dimension universelle, Marie est 1a. Elle est
1a pour que la Parole encore se fasse chair, pour que le Souffle fasse
des vivants. Dans ce temps, toujours actuel, ol il s'agit de laisser le
Christ et son Evangile prendre corps dans nos propres existences,
I'Esprit créateur suscite 1'état marial comme capacité de faire mrir la
vie. Marie de chair et Marie d’Esprit : grice 2 elle, 'homme peut deve-
nir aussi humain que possible, a 'image de Celui qui est né d'elle.
Voici 'Homme. Elle est 1a. Et Dieu voit que cela est trés bon. L'Esprit
ne peut pas ne pas venir. LEsprit ne peut pas, cette fois encore et sans
fin, ne pas faire que le Verbe soit proféré, le Christ communiqué. Et
Marie au milieu des apétres est l'attestation que ce qui s'est accompli
en elle va se prolonger dans ce corps de Jésus que sont les croyants.

L'attente qui structure la communauté de la chambre haute vient
d‘une certitude : I'Esprit sera répandu. Le rassemblement au Cénacle
ne prend sens que par cette foi en la descente de I'Esprit. S'il est des
heures dans la vie o il est malaisé de croire que |'Esprit sera donné,
Marie au Cénacle nous presse de croire, d'étre sirs de la promesse du
Peére et, par conséquent, du don du Pére. L'attente déja nous féconde.



Heureux qui écoute la Parole de Dieu

Le « faire-mémoire » de Jésus et de ses paroles, de ses actes et de ses
promesses, atteste qu'on ne découvre pas la dimension universelle du
Christ en le déracinant de I'histoire, mais en désirant vivre de son
Esprit, I'Esprit du Ressuscité qui nous livre au feu et au vent de l'inat-
tendu de Dieu, de sa gratuité et de sa nouveauté. De souvenir en ave-
nir. Du donné a l'inattendu.

Un passage

L'Esprit qui vient sur la communauté rassemblée avec Marie
marque encore I'établissement dans le temps et dans 'espace de tous
les dons de I'Incarnation. Il prend ce qui est de Jésus et nous le donne
a connaitre pleinement ; Il est le témoin du Fils, sa mémoire perma-
nente dans le monde (Jn 14,16.26 ; 16,7.13-15). Sans Marie, la
connaissance méme du Christ risque de n’étre que pure spéculation.
Mais, en Marie, elle devient expérience.

Entre le divin et I'humain, entre l'invisible et le visible, entre
I’Esprit et le corps, il peut y avoir tension. Marie fait 1'option de croire
qu'il ne peut pas y avoir de contradiction. Elle symbolise les paroles
de I'’Ange et la naissance a Bethléem, la distance énigmatique que son
Enfant affiche a Jérusalem et la douce et déconcertante quotidienneté
de Nazareth, la marche pressée de 1'Evangile dans les villes et les
villages et la croix, I'exubérance du Vivant de Paques, et ces hommes
et ces femmes autour d’elle qui sont le corps de son Bien-Aimé. La
« forme » mariale de nos existences exige ce méme caractére incondi-
tionné de 'amour envers I'humanité du Christ, en dépit de tous ses
conditionnements. Le Verbe s’est fait chair, obéissant, serviteur, cruci-
fié, corps avec nous tous dans I'Eglise.

Ce mysteére du Cénacle, qu'exprime Ac 1,1-14, est un des mystéres
les plus dynamiques pour la vie avec le Christ. Il demeure d'une
actualité que rien ne dénie. Pour que soit partout connu et glorifié le
nom de Jésus Christ, son milieu vital est cette Femme qui, aprés
I'ascension de son Fils, continue d’accompagner les hommes dans
leur itinéraire d'accueil et de reconnaissance du Vivant. Il ouvre sur la
vie avec le Christ du Régne « rentré dans la gloire de son Pére » par
I'’Ascension. Il ouvre sur la tiche d'aimer et d’orienter le monde, et
chacun, mis en marche vers Dieu par le Christ ; il ouvre sur la tiche de
faire, avec gofit et obstination, corps dans I'Esprit.

Le monde vit de la surabondance d'un Amour, de I'énergie créatri-
ce de I'Esprit. Et I'Esprit de Dieu vit dans notre monde, I'habite et le

313



314

Marie

travaille, y est enfoui et y resplendit. L'attendre, le chercher, se disposer
a son action est le comportement adapté. C'est un coup d'audace et
de foi que de croire et de chercher, de vouloir trouver le Tout-Autre
dans ce monde ot Il demeure et appelle.

Désirer d'un grand désir la grice d'étre toujours animé de 1'Esprit
de Jésus Christ exprime, avec autant de discrétion que d'amplitude,
cette maniere de voir, d'aimer Dieu, d'étre a l'affiit de sa Présence, de
le trouver. Et le trouver en tous ces lieux qu'll éveille, c’est nécessaire-
ment 'y contempler, I'aimer, le servir. Ce mystére est un mystere évan-
gélique o1 Marie, en son étre méme, est attente, tension, passage. Elle
est paque entre 'accueil du Christ dans 'histoire et I'accueil du Don
promis par le Pere et par Jésus.

Dans cette optique, pour aimer davantage et servir mieux, courage
et humour seront donnés pour commencer par d’humbles gestes,
d’humbles choses. Comme Marie. Elle récapitule en sa personne tous
les rescapés de la foi et ses explorateurs, ceux qui, justement, sont le
reste, et le commencement. Au milieu de tant d'épaisseurs de non-
sens parfois, faire fond, dans la nudité et dans 1'audace, sur le
Consolateur promis. Etre aujourd’hui, dans notre pauvreté, collabora-
tion éblouie de I'ceuvre de Jésus, cela n'appelle-t-il pas de vivre avec
Marie jusque-la ?



Texte

L’union virginale
de Marie et Joseph

JEAN-PauL I*

te qu'elle était « accordée en mariage 2 un homme de la
maison de David, appelé Joseph » (Lc 1,27). Ces informa-
tions apparaissent, a premiére vue, contradictoires.

Il convient de noter que le terme grec utilisé dans ce passage
n’'indique pas la situation d'une femme qui a contracté un mariage et
qui vit donc dans 1’état matrimonial, mais celui des fiangailles.
Toutefois, a la différence de ce qui a lieu dans les cultures modernes,
dans la tradition judaique, 'institution des fiancailles prévoyait un
contrat et avait normalement une valeur définitive ; en effet, elle
introduisait les fiancés dans I'état matrimonial, méme si le mariage ne
s'accomplissait pleinement que lorsque le jeune homme conduisait la
jeune fille dans sa maison.

En présentant Marie comme « vierge », 'Evangile de Luc ajou-

* « Catéchese sur le Credo », 21 aoit 1996 (cf Mane dans le mystre du Chnist et de I'Eglise,

Parole et silence, 1998, pp. 105-107).

Christus n® 183 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris

315



316

Marie

Au moment de 'Annonciation, Marie se trouve donc dans la situa-
tion de promise au mariage. On peut se demander pourquoi elle a
accepté les fianqailles, & partir du moment ol elle avait décidé de
rester vierge pour toujours. Luc est conscient de cette difficulté, mais
se limite a rapporter la situation, sans apporter d'explications. Le fait
que l'évangéliste, tout en soulignant l'intention de virginité de Marie,
la présente également comme 1'épouse de Joseph représente un signe
de la crédibilité historique des deux informations.

n peut supposer qu'au moment des fiangailles il y a eu une
Oentente entre Joseph et Marie sur son projet de vie virginale.
D’ailleurs, I'Esprit Saint, qui avait inspiré 2 Marie le choix de la virgi-
nité en vue du mystére de 'Incarnation, et qui voulait que celle-ci
advint dans un cadre familial propice & la croissance de 'Enfant, a pu
également susciter chez Joseph l'idéal de la virginité.

Lui apparaissant en réve, I’Ange du Seigneur lui dit : « Joseph, fils
de David, ne crains pas de prendre chez toi Marie, ta femme, car ce
qui a été engendré en elle vient de I'Esprit Saint » (Mt 1,20). Il recoit
ainsi la confirmation d’étre appelé a vivre de fagon tout 2 fait spéciale
la voie du mariage. A travers la communion virginale avec la femme
choisie pour donner le jour a Jésus, Dieu I'appelle a coopérer a la réa-
lisation de son dessein de salut.

Le type de mariage vers lequel I’Esprit Saint oriente Marie et Joseph
n’est compréhensible que dans le cadre du plan salvifique et dans le
cadre d'une haute spiritualité. La réalisation concréte du mystere de
VIncarnation exigeait une naissance virginale qui soulignait la filia-
tion divine et, en méme temps, une famille qui puisse assurer le déve-
loppement normal de la personnalité de I'Enfant. C'est précisément
en vue de leur contribution au mystére de I'Incarnation du Verbe que
Joseph et Marie ont recu la grice de vivre ensemble le charisme de la
virginité et le don du mariage. La communion d’amour virginal de
Marie et de Joseph, bien que constituant un cas tout a fait particulier,
lié a 1a réalisation concréte du mystere de I'Incarnation, a toutefois été
un véritable mariage (cf. Exhort. apost. Redemptoris custos, n° 7).

La difficulté d’aborder le mystére sublime de leur communion
sponsale a conduit certains, dés le II* siecle, a attribuer 2 Joseph un age
avancé et 2 le considérer comme le gardien, plus que comme l'époux
de Marie. Au contraire, il faut supposer qu'il n'était pas alors un
homme agé, mais que sa perfection intérieure, fruit de la grace, le
porta A vivre avec affection virginale la relation sponsale avec Marie.



L'union virginale de Marie et Joseph

a coopération de Joseph au mystere de 'Incarnation comporte
I_Jégalement I'exercice du role paternel a 1'égard de Jésus. Cette
fonction lui est reconnue par I’Ange qui, lui apparaissant en réve,
I'invite 4 donner son nom 2 I'Enfant : « Elle enfantera un fils, et tu
I'appelleras du nom de Jésus : car c’est lui qui sauvera son peuple de
ses péchés » (Mt 1,21).

Tout en excluant la génération physique, la paternité de Joseph fut
une paternité réelle, et non apparente. En faisant la distinction entre
pere et géniteur, une antique monographie sur la virginité de Marie —
le De Margarita (IV¢ siecle) — affirmait que « les engagements pris par
la Vierge et par Joseph en tant qu'époux firent en sorte qu'il puisse
étre appelé par ce nom [peére] ; un pere, toutefois, qui n'a pas engen-
dré ». Joseph exerca donc le role de pére a 1'égard de Jésus, disposant
d’une autorité a laquelle le Rédempteur s’est librement « soumis »
(Lc 2,51), en contribuant a son éducation et en lui transmettant le
métier de charpentier.

Les chrétiens ont toujours reconnu en Joseph celui qui a vécu en
communion intime avec Marie et Jésus, déduisant que, méme dans la
mort, il a bénéficié de leur présence réconfortante et affectueuse. De
cette tradition chrétienne constante s'est développée dans de
nombreux lieux une dévotion particuliére a la sainte Famille et, en
elle, a saint Joseph, gardien du Rédempteur. Le pape Léon XIII lui
confia, comme on le sait, le patronat de toute 1'Eglise.

317



L’Aqueduc

La vie éternelle est la source intarissable qui arrose la surface entiere du
Paradis. Non contente d'arroser, elle enivre : c'est la fontaine des jardins, le
réservoir des eaux vives dont les flots impétueux descendent du Liban, et le
fleuve qui rejoint la cité de Dieu. Mais quelle est cette source de vie, sinon le
Christ notre Seigneur ? (...) La source a été détournée jusqu'a nous (...) Le
filet d’eau céleste descend par un aqueduc qui ne nous déverse pas toute
'eau de la source, mais instille la grace, goutte A goutte, dans nos coeurs
desséchés...

Vous avez déja compris, je suppose, de quel aqueduc je parle, qui, tenant
sa plénitude de la source qui jaillit dans le coeur du Pére, nous en distribue
ensuite non pas toute 'abondance, mais ce que nous sommes 3 méme d’en
recevoir. Vous savez bien a qui s'adressaient ces paroles : « Je te salue, pleine
de grice. » N'est-il pas étonnant qu’on ait pu trouver les matériaux néces-
saires 2 la construction d'un aqueduc aussi prodigieux, dont |'extrémité ne
touche pas seulement aux cieux, comme cette échelle que vit Jacob, mais les
franchit et atteint jusqu'a cette source des eaux toujours vives qui est au-
dessus des cieux ?...

Mais comment notre aqueduc a-t-il pu atteindre une source placée a
une telle hauteur ? Ce n’était possible que par la violence du désir, la ferveur
de la piété et la pureté de la priére. Ainsi qu'il est écrit, « la priére du juste
pénétre les cieux ». Or nul n’est plus juste que Marie, de qui nous est né le
Soleil de justice. Elle n'a pu s'élever jusqu’a l'inaccessible majesté qu'en
frappant, en suppliant, en cherchant. Finalement, elle a trouvé ce qu'elle
cherchait, puisque I'ange lui dit : « Tu as trouvé grace aupreés de Dieu... »

Considére, 6 homme, le plan de Dieu, et reconnais-y le dessein de la
Sagesse et de la Bonté (...) Pour racheter le genre humain, il a déposé toute
la rangon en Marie. Mais pourquoi ? Sans doute pour qu'Eve fat mise hors
de cause par sa fille, et que s’apaisat enfin la plainte de 'homme contre la
femme. Qu’Adam, désormais, ne dise plus : « La femme que tu m’avais
donnée m’a présenté le fruit défendu. » Qu'il dise au contraire : La femme
que tu m’avais donnée m'a nourri d'un fruit béni.

Saint BERNARD DE CLAIRVAUX

« Sermon pour la Nativité de la Bse Vierge Mane »
(Euvres mystiques, trad. A. Béguin, Sewl, 1953, pp 883-885.




Le Rosaire

Origine, histoire et sens

Antoine'LAURAS s.j.*

un grand nombre un sourire quelque peu condescendant

ou méprisant pour une pratique « d'un autre age », réservée
a des religieuses ou a quelques vieilles femmes. Et pourtant, il s'agit 13
d’une priere vieille de plusieurs siécles, qu'il vaut la peine de considé-
rer de plus prés. En étudier les origines et en suivre le développement
pourra, je pense, faire tomber certains préjugés et comprendre sa vraie
nature.

Patler du « chapelet » aujourd’hui risque de provoquer chez

Naissance de I'Ave Maria

Sous sa forme actuelle, cette priére est le fruit d'un lent processus
au cours des siecles, méme si les paroles de '’Ange a Marie et celles
d’Elisabeth sont tres t6t, évidemment, entrées dans la liturgie.

* Centre Sévres, Paris. A publié dans Chnstus « L'obéissance dans I'Eglise » (n® 7, qullet
1955), « Castus sur un mot ambigu » (n° 66, avril 1970), « La retraite, initiation a la priere »
{n° 126, avril 1985)

Christus n® 183 +» 14, rue d’Assas, 75006 Paris

319



320

Marie

Au IX siecle pénetre en Occident la traduction latine d'une hymne
grecque fort célebre, intitulée Akathistos et chantée chaque année en
I'honneur de la Vierge qui avait délivré Constantinople assiégée.
Composée de douze strophes, chacune précédée de deux versets en
prose rappelant les événements de la vie cachée de la Vierge, elle était
ponctuée par l'acclamation : « Khairé, nymphé anympheuté » (« Salut,
épouse inépousée ») ; chaque strophe comprenait elle-méme douze
vers commencant par « Khairé » et invoquant Marie sous différents
titres ; par exemple : « mere de I'étoile sans déclin », « soleil de joie
mystique », etc. Ces cent quarante-quatre invocations sont déja les
premieres litanies de la Vierge. Traduite en latin, 'hymne fit retentir
vingt-quatre fois le refrain : « Ave, sponsa insponsata », et les cent
quarante-quatre invocations commencant par « Ave ». Dés lors vont
fleurir de nombreuses hymnes latines reprenant sans fin l'une ou
Yautre traduction du mot grec « Khairé » : soit « Ave », soit « Salve »,
soit « Gaude ». C'est ainsi que naissent, au début du X°siécle, les
hymnes Ave, maris stella et Ave, caeli janua ; puis, au XI° si¢cle, Salve,
Regina et Alma Redemptoris mater. On ne compte plus les hymnes et
séquences répétant sans fin cet Ave au cours des si¢cles suivants.

Dans le méme temps se répand dans les monastéres la coutume
du Psautier de la Vierge. Pour celles et ceux qui ne savent ou ne
peuvent chanter les cent cinquante psaumes de 1'Ecriture, il est propo-
sé de dire cent cinquante fois 'Ave Maria, accompagné chaque fois
d'une génuflexion et de la doxologie Gloria Patri, comme au terme des
psaumes. A l'origine, cette priére se limite & la salutation angélique
(d’ot son nom traditionnel) : « Ave, gratia plena, Dominus tecum. »
C'est A la fin du XI siecle qu'on y ajoute la salutation d'Elisabeth :
« Benedicta tu in mulieribus et benedictus fructus ventris tui. » Et Cest
seulement au XIII* si¢cle que le pape Urbain IV, si I'on en croit la
tradition, ajouta a ces mots : « Jesus Christus, Amen. » Ce dernier mot
(Amen) est significatif : pendant des siecles, c’est par lui que s'acheve
la « salutation angélique ». Ce sera seulement dans la seconde moitié
du XVI° siecle qu'on joindra a la louange de Marie la supplication :
« Sancta Maria, ora pro nobis peccatoribus. »

Naissance du Rosaire

Un texte que 'on date de 1243 et appelé Psalterium beatae Mariae
dit expressément que ce titre désigne la récitation de trois cinquan-
taines d’Ave Maria. Et il précise : « Nombre de femmes et de jeunes



Le Rosaire

filles font cela cent cinquante fois et ajoutent : “ Gloria Patri " apres
chaque salutation ; elles disent qu‘ainsi elles chantent le psautier de la
bienheureuse Marie, puisque le nombre est le méme que celui des
psaumes. » Mais cette répétition de la méme priere un si grand
nombre de fois, ne risque-t-elle pas d’engendrer monotonie et auto-
matisme ? C'est pourquoi, afin d’intérioriser et concrétiser cette priére,
on va créer des clausulae, des formules qui viennent s'ajouter au mot
Jesus. 11 s’agit, tout en priant la Vierge, de se tourner vers son Fils en
évoquant ce qu'il a vécu et ce qu'il a dit. Ainsi, aux environs de 1300,
des cisterciennes prieront en terminant chaque Ave par : « Jesus... a
Magis adoratus..., a diabolo temptatus..., qui pedes discipulorum lavit », etc.
C'est déja la premiere esquisse des « mystéres » du Rosaire.

En ce domaine, capitale sera l'initiative d'un chartreux de Tréves :
Dominique de Prusse. Vers 1420, en vue d’intérioriser le « rosaire »,
c'est-a-dire la récitation de cinquante Ave, il rédige cinquante clausulae,
reliant chaque Ave a un épisode de la vie du Christ — phrases d'une
ou deux lignes qui, comme chez les cisterciennes du siecle précédent,
sont rattachées au nom de Jésus ; par exemple : « Jesus, quem Angelo
nuntiante de Spiritu Sancto concepisti » {« Jésus, que tu as congu du
Saint-Esprit 2 I'annonce de I'Ange »). Quatorze clausulae évoquent
'enfance de Jésus : sept sa vie publique ; vingt-et-une la Passion (dont
douze le Christ en croix) ; huit enfin pour ce qui correspond a nos
« mysteres glorieux ». Mais ces formules sont seulement des proposi-
tions. En effet, Dominique ajoute a sa liste une remarque fondamen-
tale : « Il ne faut pas s’arréter aux mots ici ou 1a concernant ce rosaire.
Chacun, selon la griace ou la dévotion que lui accorde le Seigneur,
peut prolonger cette matiére, 1'abréger ou I'améliorer, comme un
grand nombre I'ont fait ; chacun peut ainsi évoquer la vie méme du
Seigneur par des mots comme ainsi ou autrement, selon la grice, les
forces et le temps dont il dispose. » La multiplication des chartreuses,
entre 1300 et 1500, va favoriser la diffusion de ces clausules dans la
récitation du rosaire.

A la fin du XV© siécle, les dominicains, 2 la suite de l'un des leurs,
le Breton Alain de La Roche, vont fonder nombre de confréries du
Rosaire. C'est ainsi que, vers 1470, le prieur des dominicains de
Cologne précise, pour la confrérie du lieu, la maniére de prier le
Psautier de la Vierge. 11 répartit les quinze méditations en trois séries :
en 'honneur de I'Incarnation et de I'enfance de Jésus, de sa Passion,
de sa glorification. Il est intéressant de voir que, presque en méme
temps, la confrérie de Vérone, en Italie, comporte dans ses statuts

321



322

Marie

I'énumération de quinze misteri : gaudioso, doloroso, glorioso. Bien que
cette maniere de répartir les dizaines ne soit pas encore généralisée,
nous voyons ainsi naitre, a 'orée du XVI* siécle, le Rosaire tel que
nous le connaissons.

Rosaire et chapelet

Nous rencontrons dans les écrits du Moyen Age de nombreuses
allusions aux couronnes de roses, petits « chapels » ou « chapelets »
dont jeunes gens et jeunes filles ornent leur téte lors des fétes profanes
ou religieuses. Plusieurs légendes ont voulu justifier I'emploi de ce
mot pour désigner les cinquante ou les cent cinquante Ave dits en
I'honneur de la Vierge. La plus connue est jointe aux écrits de
Dominique de Prusse. Un homme tressait chaque jour une couronne
de fleurs qu'il déposait sur le front d’'une statue de la Vierge. Un
moine lui conseilla de dire cinquante Ave : cet hommage plairait
autant 2 la Vierge qu'une couronne de fleurs. Voyageant a travers une
forét, il s'arréte pour dire ses cinquante Ave : un brigand surgit pour le
voler et le tuer, mais il voit alors « une dame trés belle tenant en
mains une de ces bandelettes qui servent a faire des couronnes. A
chaque Ave que le moine récitait, elle cueillait sur ses lévres une rose
qu’elle attachait a la bandelette. Quand la couronne de cinquante
roses fut finie, elle se la mit sur la téte et disparut ». Et Dominique
conclut : « La divulgation de ce miracle fut a I'origine de ce Rosaire
que les pieux dévots serviteurs de Marie commencerent dés lors a réci-
ter. »

Un lien-entre Marie et la rose sera vite généralisé. Entre le XII* et le
XVe siecle, hymnes, séquences et poemes en l'honneur de la Vierge
multiplient les qualificatifs joints a ce mot : « rosa dulcis », « rosa
gloriosa », « rosa speciosa », etc. Au début du XIV* siécle, Engelbert
d'’Admont, fidele au Psautier de la Vierge, compose un poeéme de cent
cinquante strophes de six vers commengcant chacune par : « Ave,
rosda... »

Tres tot se posa le probléeme de compter les cinquante ou cent
cinquante Ave. C'est au début du XIII* siécle, semble-t-il, que se répan-
dit l'usage de recourir a ce que nous appelons aujourd’'hui le « chape-
let ». S’'inspirant sans doute des grains d’ambre utilisés par les
musulmans pour leurs priéres, on se servit de « compte-priéres »
d’abord pour la récitation du Pater, puis, tout naturellement, pour le
« Rosaire » de cinquante Ave et le Psautier de la Vierge de cent cinquan-



Le Rosaire

te Ave. Et nombre de religieux prirent I'habitude de le porter suspendu
a leur ceinture.

Aujourd’hui

Les réticences dont le chapelet est aujourd’hui 1'objet viennent
souvent de sa caricature : la récitation mécanique de mots auxquels
on préte peu attention. Il reste que la récitation d’'une dizaine de
chapelet est une priére toute simple, la priere de qui ne se lasse pas de
répéter la louange de Marie et de la supplier humblement. Elle est 2 la
portée de tous, dans la joie ou la détresse.

Le point le plus important est sans doute de bien saisir le lien inti-
me de cette forme de priére avec la contemplation de la personne du
Christ. Dans son exhortation apostolique Marialis cultus (1974), le
pape Paul VI soulignait le fait que, grice en particulier aux recherches
des historiens, « la nature évangélique du Rosaire a mieux été mise en
lumiére : il tire de 1'Evangile I'énoncé des mysteéres et ses principales
formules (...) Le Rosaire considére successivement et dans 1'ordre les
principaux événements salvifiques de la Rédemption qui se sont
accomplis dans le Christ (...) Priere évangélique centrée sur le mystere
de l'Incarnation rédemptrice, le Rosaire a donc une orientation nette-
ment christologique (...) La répétition de 1'Ave Maria constitue la
trame sur laquelle se développe la contemplation des mysteres ».

Le second aspect, capital, de cette priére, toujours selon le pape, est
la contemplation. Aussi ajoute-t-il : « On a également ressenti la néces-
sité de redire I'importance d'un autre élément essentiel du Rosaire : la
contemplation. Sans elle, le Rosaire est un corps sans dme, et sa réci-
tation court le danger de devenir la répétition mécanique de formules
et d’agir a 'encontre de I'avertissement de Jésus : “ Quand vous priez,
ne rabachez pas comme les paiens “ (...) Par nature, la récitation du
Rosaire exige qu’elle se déroule en une priére calme et avec une
lenteur quasi méditative, afin que celui qui prie s’arréte plus facile-
ment aux mysteres de la vie du Christ » (44-46).

Pour qu'il y ait vraie contemplation, Paul VI rappelle I'ancienne
habitude « de faire suivre le nom de Jésus, dans chaque Ave Maria, de
la mention du mystére énoncé ». Autant dire qu'il serait bon de reve-
nir, sous une forme ou sous une autre, a la tradition des clausulae
d’autrefois. C'est d'ailleurs, apprend-on, ce qui se pratiquait en Alsace
o1, pour chaque mystére, on faisait suivre le nom de Jésus de courtes
formules : « Jésus, que tu as congu du Saint Esprit..., que tu as porté a

323



324

Marie

Elisabeth..., que tu as enfanté a Bethléem..., que tu as présenté au
Temple..., que tu as retrouvé au Temple..., qui a sué du sang pour
nous..., qui a été flagellé pour nous..., qui a été couronné d'épines
pour nous..., qui a porté sa croix pour nous..., qui a été crucifié pour
nous..., qui est ressuscité des morts..., qQui est monté au diel..., qui a
envoyé |'Esprit Saint..., qui t'a fait monter au diel..., qui t'a couronnée
au ciel. » Dans le méme esprit et pour aller plus loin, le pére domini-
cain Joseph Eyquem proposa, dans son livre Aujourd’hui le Rosaire
(Cerf, 1977), de courtes « clausules » différentes pour chaque Ave
Maria, permettant de méditer dix aspects du méme mysteére.

X 2 J

1l y a maintenant vingt-cinq ans que le pape nous proposait cette
maniére de comprendre et de vivre le chapelet, afin de surmonter les
préjugés et d'éviter les récitations mécaniques. Cette priére, née d'une
piété authentique, n'aura de sens et ne nourrira notre foi que si elle
est vraiment priere contemplative, priére qui, par Marie, nous met en
présence des mysteéres et de la personne du Christ. Elle nous rend
attentifs, en effet, 2 ce que Marie a elle-méme vécu au quotidien avec
Jésus, A ce qu'elle a pu ressentir dans son cceur et dans son esprit.
Cette communion 2 ses sentiments nous introduit a la contempla-
tion de la suite des mysteéres joyeux, douloureux et glorieux, et cela un
peu 2 la manigre des répétitions que proposent les Exercices spirituels
ou de la prire du coeur chére a 1'Orient. C'est d'ailleurs ce que retrou-
vent aujourd’hui bien des chrétiens'. Il n’est pas étonnant, dés lors,
qu’une telle maniére de prier trouve aujourd’hui son expression ecclé-
siale dans deux réalisations du XX siecle : le pélerinage du Rosaire a
Lourdes et les équipes du rosaire (onze mille équipes en France), ot1,
milieux et générations mélés, le peuple chrétien se laisse introduire
par celle qui a cru dans une forme de communion des saints reliant le
ciel et la terre.

1. Cf « Marie, un regard de foi », Crotre awjourd’hui, n°® 61, 15 décembre 1998. On trouvera
dans ce numéro un dossier trés vivant sur I'actualité de Marie, « femme accessible, simple, a la
portée de tout le monde ».



La liturgie,
régle de la priére mariale

Damien SICARD*

plus long texte que les écrits du Nouveau Testament attri-

uent & Marie de Nazareth. Il est présenté comme la réponse

de I'humble servante — sur laquelle Dieu, son Sauveur, a posé son
regard — 2 la béatitude d’Elisabeth accueillant la salutation de sa
jeune parente : « Bienheureuse celle qui a cru » (1,45-55). Ce chant
d’action de grices, tout pétri de la langue de 1’Ancien Testament et
plus spécialement du cantique d’Anne (1 S 2,1-10), met sur les levres
de Marie la phrase ot la liturgie des chrétiens a puisé pour étre 2 son
école : « Désormais, toutes les générations me proclameront bienheu-
reuse, parce que le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes choses. »
L'évangile de Luc nous invite 3 écouter Marie prier. Nous disions

au groupe des Dombes : « Elle dit d'abord quelque chose qui la
concerne, mais dans une louange et une action de grace qui la décen-
trent d’elle-méme, parce que ce qui lui arrive est pour le monde, et

I e cantique de Marie que nous rapporte 1'évangile de Luc est le

* Membre du groupe des Dombes, expert au service de la Conférence des évéques de France.
A préfacé le Commentare de I'Eglise comprise comme communion : lettre de la Congrégation pour la
doctrine de la foi (Cerf, 1993)

Christus n® 183 « 14, rue d’Assas, 75006 Paris

325



326

Marie

aura valeur de génération en génération. C'est pourquoi elle proclame
que toutes les générations la diront bienheureuse. La se trouve fondée
la louange émerveillée de Dieu que I'Eglise de tous les temps est invi-
tée a chanter pour le don requ par Marie. » Ecouter Marie prier, c’est
communier i ce regard émerveillé qu’elle porte sur Celui auquel elle
parle, qu'elle contemple et qui occupe tout l'espace de sa louange.
Dans la communion des saints, nous entrons sur les traces et comme
a l'école de Marie dans sa prieére. Nous pourrions désigner cette
démarche comme étant la priére mariale qui a pour norme et référen-
ce la liturgie de 'Eglise. Au groupe des Dombes, nous disions encore :
« Cette communion des saints se vit dans la liturgie qui transcende
espace et temps et unit la célébration de la communauté terrestre a la
louange éternelle de la communauté céleste »'.

Du Magnificat a I'époque contemporaine

11 faudrait pouvoir montrer que, dans ses vingt siecles d’histoire, la
liturgie a vu apparaitre des fétes mariales et des célébrations en
I'honneur de la Vierge Marie. Des spécialistes qualifiés de la liturgie
ont fait ce travail historique et critique? que les manuels usuels résu-
ment’.

Le culte de Marie est né en dépendance des fétes de 1a Nativité du
Christ. 11 a toujours particulierement marqué les liturgies de 'Avent et
de Noél qui célebrent l'union de Marie a Celui qu’elle va mettre au
monde. Si la féte de Marie Theotokos (Mére de Dieu) est célébrée a
Jérusalem, le 15 aofit, dés 420, et si la définition de Marie comme
Mere de Dieu au concile d’Ephese, en 431, ne lui est pas étrangere, la
« premiere féte mariale de la liturgie romaine », au VII* siécle, sera
celle du 1¢ janvier, pour l'octave de Noél. Des quatre fétes de Notre
Dame connues au VIII® siecle, deux sont en réalité des fétes du
Seigneur : la Présentation-Rencontre du Seigneur au Temple
(2 février) et I'Annonciation du Seigneur (25 mars). Les deux autres

1. Mane dans le dessein de Dieu et la communion des saints (161 et 192), Bayard-Centunon,
1999

2. Cf B Botte, en particulier « La premire féte mariale de la liturgie romaine » (Ephemendes
hturgicae, X1V1], 1933, pp 425-430) , B Capelle, dans H. du Manoir, Mara (Beauchesne,
1949) et Travaux hturgiques (t 3, Mont-César, 1967) , A Chavasse, « Les quatre fétes de la
Vierge », Le sacramentaire gélasien (Desclée, 1958, pp 375-402)

3. P Jounel, Eglise en prigre (1. 4, Desclée, 1983, pp 146-166) et Dans vos assemblées (Desclée,
1989, pp 121-123) Voir aussi le n° 38 de La Maison-Dieu  « La Vierge Marie dans la priére de
I'Eghse » (1954)



La liturgie, régle de la priére mariale

— celles de I'’Assomption-Dormition (15 aot) et de la Nativité de
Marie (8 septembre) — venaient de Jérusalem, respectivement de
I'église consacrée a la Dormition de Marie prés de Gethsémani et de la
basilique proche de la piscine probatique ol se perpétuait, depuis le
Ve siecle, le souvenir de la naissance de Marie prés du Temple.

Le Moyen Age vit se généraliser, i partir de 1'église Sainte-Marie-la-
Neuve (543) et du récit du Protévangile de Jacques, la féte orientale —
introduite au XIV© siecle en Occident — de la Présentation de Marie
au Temple (21 novembre). C'est aussi des églises byzantines que vint,
en Occident, la féte de la Conception de Marie qui apparait au XII¢
siecle mais ne fut rendue obligatoire qu'en 1708 par le pape
Clément XI, et dont la liturgie définitive ne fut promulguée qu'en
1863. Deux autres fétes mariales, liées a l'évangile de Luc (la
Visitation) ou a la présence de Marie au pied de la Croix dans I'évan-
gile de Jean (la Compassion de Marie), se répandent entre le XII* et le
XV siecles. D’autres fétes s’instaurent, liées a la Dédicace de la
premiere église occidentale consacrée & Marie aprés le concile
d’Ephése (5 aoit : Sainte-Marie-Majeure) ou, a I'époque moderne,
tantdt 4 des familles religieuses (Rosaire, Notre-Dame du Mont-
Carmel, Notre-Dame de la Merci), tantot a des courants de piété
(Cceur Immaculé, Marie-Reine, apparitions).

Les générations qui nous rattachent a celle de la Vierge du
Magnificat n'ont pas seulement proclamé Marie « bienheureuse » en
célébrant des fétes liturgiques. Des inscriptions, priéres, antiennes, ont
été composées, depuis le papyrus du III* siecle qui nous rapporte le
Sub tuum praesidium jusqu’'aux antiennes de 1’Alma Redemptoris Mater,
de I'Ave regina caelorum, du Regina caeli ou du Salve Regina, composées
entre le XI* et le XII* siecles, et des hymnes Ave Maris stella, O quam
glorifica, Stabat mater, adoptées entre le VIII® et le XIV* siécles. La forme
définitive de la plus connue des priéres a Marie, l'Ave Maria, n’appa-
rait qu’en 1568 dans le bréviaire de saint Pie V.

Vatican II et la priere mariale

Méme une évocation aussi sommaire fait pressentir que des
risques d'inflation pouvaient apparaitre. Nous en avons parlé dans
notre document du groupe des Dombes (88-101). Le concile Vati-
can II publia, le 21 novembre 1964, la Constitution dogmatique sur

I’Eglise, caractérisée par son christocentrisme et son ouverture a
I'importance de la collégialité. Le chapitre VIII (« La bienheureuse

327



328

Marie

Vierge Marie Mére de Dieu dans le mystére du Christ et de 1'Eglise »)
constitue un document majeur et normatif de notre Eglise. Dans son
discours de cléture de la troisieme session du Concile, le pape Paul VI
pouvait dire :

« Avec la promulgation — aujourd’hui — de la constitution qui a, comme
sommet et couronnement, tout un chapitre dédié a la Vierge, nous pouvons a
juste titre affirmer que la présente session se conclut par un hymne incompa-
rable de louange en I'honneur de Marie. C'est en effet la premiere fois, et le
dire nous remplit d'une profonde émotion, qu'un concile cecuménique
présente une synthése si vaste de la doctrine catholique sur la place que Marie
trés sainte occupe dans le mystére du Christ et de I'Eglise. »

La constitution dogmatique sur 1’Eglise consacrait une partie de ce
chapitre (66-67) au « culte de la bienheureuse Vierge dans 1'Eglise », y
commentant entre autres le « Toutes les générations me proclameront
bienheureuse », dont nous parlons ici. Le pape, dans ce méme
discours du 21 novembre 1964, disait :

« Par-dessus tout, nous désirons qu’on fasse clairement ressortir comment
Marie, humble servante du Seigneur, est tout entiére ordonnée a Dieu et au
Christ, notre unique Médiateur et Rédempteur. Nous désirons également que
soient bien montrés la vraie nature et les buts du culte marial dans I'Eglise,
spécialement 12 oi1 se trouvent de nombreux fréres séparés, de fagon que tous
ceux qui ne font pas partie de la communauté catholique comprennent que la
dévotion a Marie, loin d’étre une fin en elle-méme, est au contraire un moyen
essentiellement destiné 2 orienter les 4mes vers le Christ et ainsi a les unir au
Pere, dans I'amour de I'Esprit Saint »*.

La constitution conciliaire sur la sainte Liturgie, du 4 décembre
1963, avait déclaré : « Les “ pieux exercices ” du peuple chrétien (...)

4. Dy ior holique, n® 1437, 6 décembre 1964, col. 1543 et 1545. Il est intéressant
de Temarquer que la distinction entre la fin et les moyens dont parlait Paul VI était la méme
qu’avait utilisée Mgr Pangrazio au Concile pour proposer I'amendement voté par les Peres sur
la « hiérarchie des vérités » . « Il y a des vérités qui relévent de I'ordre de la fin, par exemple le
mystere de la tr2s sainte Trinité, I'Incamnation du Verbe et la Rédemption, I'amour et la grice
de Dieu envers 'homme pécheur, la vie éternelle dans le régne de Dieu, etc. D’autres vérités
relévent de V'ordre des moyens de salut, comme par exemple le septénaire sacramentel, la
structure hiérarchique de I'Eglise, la succession apostolique, etc 11 s'agit 12 de moyens qui ont
été donnés par le Christ 2 I'Eglise pour son pelerinage d'ici-bas, et qui disparaitront avec lui.
Les différences doctrinales entre chrétiens concermnent moins les vérités primordiales, de
'ordre de la fin, que ces demires, relevant de 1'ordre des moyens et sans doute subordonnées
aux premieres. On peut dire que I'unité des chrétiens consiste dans la foi et I'adhésion aux
vérités relevant de l'ordre de la fin » (Cardinal Jaeger, Le Décret de Vatican 11 sur I'cecuménisme,
Casterman, 1965, pp. 99-100). Le groupe des Dombes s'est appuyé sur l'affirmation du n® 11
de ce décret, entre autres aux n° 204 et 242.




La liturgie, régle de la priére mariale

doivent étre réglés en tenant compte des temps liturgiques et de fagon
a s’harmoniser avec la liturgie, 2 en découler d’une certaine maniere et
a y introduire le peuple, parce que, de sa nature, elle leur est de loin
supérieure. » Et, appliquant cela au culte rendu a la mere de Jésus, il
était précisé : « En célébrant le culte annuel des mysteres du Christ, la
sainte Eglise vénére avec un particulier amour la bienheureuse Marie,
mere de Dieu qui est unie a son Fils dans I'ceuvre salutaire par un lien
indissoluble ; en Marie, 'Eglise admire et exalte le fruit le plus excel-
lent de la Rédemption et, comme dans une image trés pure, elle
contemple avec joie ce qu'elle-méme désire et espére étre tout entie-
re» (13 et 103).

Paul VI et Jean-Paul II n’ont pas voulu faire autre chose, en parlant
de la priére mariale régulée par la liturgie de I'Eglise, que de commen-
ter et appliquer en cette fin de siecle ce que Vatican II avait solennelle-
ment promulgué.

Le culte marial aujourd’hui

Dix ans apres les constitutions conciliaires sur la liturgie et sur
I'Eglise, Paul VI publia, le 2 février 1974, une exhortation apostolique,
Marialis cultus, « pour le bon ordonnancement et le développement
du culte envers la bienheureuse Vierge Marie »*. Dés l'introduction de
ce document, le pape déclarait :

« Le développement, que nous souhaitons, de la dévotion envers la Vierge
Marie, dévotion qui (...) s'insére au centre du culte unique appelé 4 bon droit
chrétien — car c’est du Christ qu'il tire son origine et son efficacité, c'est dans
le Christ qu'il trouve sa pleine expression et c’est par le Christ que, dans
VEsprit, il conduit au Pere —, est un des éléments qui qualifient la piété
authentique de I'Eglise (...) Ainsi, notre époque, fideélement a I'écoute de la
tradition et attentive aux progrés de la théologie et des sciences, apportera sa
contribution a la louange de Celle que, selon les paroles prophétiques, toutes
les générations proclameront bienheureuse (cf. Lc 1,48). »

Apres avoir montré comment, par ses livres liturgiques réformés,
I'Eglise, durant la décennie écoulée, avait voulu centrer le culte de la
Vierge sur sa vraie place de culte rendu « au Pére, par le Fils, dans
I'Esprit », Paul VI va souligner les quatre orientations conciliaires —
« biblique, liturgique, cecuménique, anthropologique — qu'il

5. Documentation catholique, n® 1651, 7 avril 1974, pp. 301-319.

329



330

Marie

convient d’avoir présentes a l'esprit dans la révision et la création
d’exercices et de pratiques de piété, afin de rendre plus vivant et plus
intelligible le lien qui nous unit a la meére du Christ et notre Mére
dans la communion des saints » (25 et 29). Le n° 31 est tout entier
consacré 2 l'orientation liturgique de toute piété mariale. La célébra-
tion du culte rendu 2 la Vierge Marie « exige, de la part des respon-
sables des communautés locales, effort, tact pastoral et persévérance,
et, de la part des fideéles, une promptitude a accueillir des orientations
et des propositions qui, émanant de la véritable nature du culte
chrétien, demandent parfois le changement de coutumes trés
anciennes dans lesquelles la nature de la liturgie s’était quelque peu
obscurcie ». Marialis cultus paraissait apres les éditions du Missel
romain et du Lectionnaire de 1970, révisées a la demande de la
constitution de Vatican II.

L'encyclique Redemptoris Mater, que publia Jean-Paul II le 25 mars
1987, voulut nous faire entrer davantage dans I'Avent du troisieme
millénaire en nous parlant du role de la « bienheureuse Vierge Marie
dans la vie de I'Eglise en marche ». Dans ce but, il retint comme fil
conducteur une phrase de la constitution dogmatique de Vatican II
sur I'Eglise (58), qu'il présentait ainsi dés le n° 2 de son encydique :
« Soutenue par la présence du Christ (cf. Mt 28,20), 1'Eglise marche au
cours du temps vers la consommation des siécles et va a la rencontre
du Seigneur qui vient ; mais sur ce chemin — et je tiens a le faire
remarquer d’emblée —, elle progresse en suivant l'itinéraire accompli
par la Vierge Marie qui “ avan¢a dans son pélerinage de foi, gardant
fidelement l'union avec son Fils jusqu‘a la Croix " »°. C'est dans ce
cheminement de foi, dans ce pelerinage ecclésial, que Marie est
présente et que l'encyclique va présenter « le Magnificat de I'Eglise en
marche » (35-37). Dans sa liturgie, I'Eglise de toutes les générations
proclame Marie bienheureuse parce qu'« en puisant dans le cceur de
Marie, dans la profondeur de sa foi exprimée par les paroles du
Magnificat, 1'Eglise prend toujours mieux conscience de ceci : on ne
peut séparer la vérité sur Dieu qui sauve, sur Dieu qui est source de
tout don, de la manifestation de son amour préférentiel pour les
pauvres et les humbles ».

6. Lencyclique, qui reprend ces mots de Vatican Il aux n°® 17 et 18, les rapproche, au n° 25,
de I'expression par laquelle saint Augustin termine le n°® 51 du livre XV11I de La Cité de Dieu
« Désormais, jusqu'a la fin des temps, entre les persécutions du monde et les consolations de
Dieu, I'Eghise poursuit son pelerinage. »



La liturgie, régle de la priére mariale

A la méme époque, Jean-Paul Il approuvait et ordonnait de
publier un Recueil de messes en I'honneur de la bienheureuse Vierge
Marie’. Le décret officiel de publication le présentait « comme un
appendice du Missel romain ».

Les messes en I'honneur de la Vierge Marie

Il peut paraitre étrange, apres deux siécles plutét menacés d'infla-
tion mariale, nous le disions, de voir la Congrégation pour le Culte
divin nous fournir une telle richesse de textes. Cet a priori ne résiste
pas a la lecture des Préliminaires du Missel, des introductions de
chacune de ces quarante-six messes et de leur contenu®. Déja, une
étude approfondie sur le Missel de 1970 avait été réalisée®. Variété,
créativité, souci doctrinal, évangélique et missionnaire caractérisent
ce Recueil, et il semble important de s’arréter sur ses Préliminaires.

Ils situent remarquablement, en effet, « la Vierge Marie dans la
célébration du mystere du Christ » et les messes en son honneur
comme une célébration de l'action de Dieu pour le salut des hommes.
Il est rappelé que « la liturgie est I'exercice de la fonction sacerdotale
de Jésus Christ » et que sa présence pour I'ceuvre du salut du monde
est au coeur de la démarche de tous ceux qui, comme Marie, bénissent
et magnifient Dieu le Pére, écoutent la Parole de Dieu et la méditent
dans leur cceur, souhaitent participer au mystére pascal du Christ et
implorent, avec Marie au cénacle et les apdtres, le don du Saint-Esprit,
avancent avec confiance dans le peélerinage de la foi i la rencontre du
Christ. Le texte souligne : « Dans sa liturgie, I'Eglise invite les fideles a
imiter la Vierge Marie avant tout pour sa foi et son obéissance, a adhé-
rer avec amour au projet de salut de Dieu », et il ajoute : « Dans la
célébration des messes en I'honneur de la Vierge Marie, les prétres et
tous ceux qui ont une charge pastorale auront soin avant tout de faire
comprendre aux fideles que le sacrifice eucharistique est le mémorial
de la mort et de la résurrection du Christ, et de les inviter a y partici-
per pleinement et activement » (13, 16 et 18).

Destiné « aux sanctuaires marials » et « aux communautés ecclé-
siales qui souhaitent célébrer la messe en 'honneur de la Vierge Marie

7. Edinon latine, 15 aotit 1986, édition francophone, 25 mars 1988, parue chez Desclée

8. Une bonne étude de ce recueil a paru sous la plume de Jean Laurenceau, « Quarante-six
messes en 'honneur de la Vierge Marte », La Maison-Dieu, n° 175, 1988, pp 79-96

9. Dom Bernard Billet, « La place de la bienheureuse Vierge Marne dans le Missel romain de
Paul VI » (Etudes marales, 1982, pp 23-56)

3317



332

le samedi », « ce Recueil est disposé selon 'ordre de 'année liturgi-
que » (21 et 24). Le n° 28 fait remarquer que « 'usage correct de ce
Recueil requiert avant tout, de la part du célébrant, le respect des
temps de I'année liturgique ». Le n° 35 souligne que la coutume de
consacrer le samedi & Marie vient de la fin du VIII* siécle, mais le
n° 36 ajoute que cette mémoire « est célébrée dans beaucoup de
communautés ecclésiales comme une sorte d’introduction au
dimanche, jour du Seigneur (...) ; ces communautés contemplent et
vénerent la Vierge Marie qui, “ le jour du grand sabbat *, alors que le
Christ gisait au tombeau, forte uniquement de sa foi et de son espé-
rance, seule parmi tous les disciples, attendait en veillant la résurrec-
tion du Seigneur ».

Les Préliminaires, avant de consacrer leur dernier chapitre a la
Parole de Dieu et aux criteres de choix des 99 lectures bibliques
proposées (sans compter les psaumes et les cantiques bibliques), invi-
tent i se mettre 2 'école de « Marie, modele de I'Eglise a I'écoute de la
parole de Dieu » et insistent sur un principe important : « Les prétres
et les fideles se rappelleront que la piété authentique envers la Vierge
Marie ne requiert pas la multiplication des célébrations eucharistiques
en son honneur, mais qu’en celles-ci tout — lectures, chants, homé-
lies, priere universelle, offrande du sacrifice — se déroule correcte-
ment, avec soin et un sens liturgique vivant » (37).

C'était reprendre I'exhortation Marialis cultus de Paul VI : « La litur-
gie, par sa valeur cultuelle éminente, constitue une régle d’or pour la
piété chrétienne » (23), et donc pour la priere mariale. Ce sera notre
conclusion, non sans avoir souligné la qualité liturgique, historique et
théologique de l'introduction de chacune des messes présentées dans
le Recueil, et des préfaces propres que chacune offre en puisant dans
le trésor des antiques sacramentaires ou les apports du renouveau
liturgique ou théologique®. « Toutes les générations me proclameront
bienheureuse, parce que le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes
choses. » Marie nous entraine dans le Magnificat de 1'Eglise en
marche.

10. Notre étude liturgique n’a pas analysé en détail le chapitre 8 de Lumen Gentium qui en est
le substrat Nous avons apprécié, dans le Catéchisme de I'Eghise catholique, ce qui était dit sur le
« culte de la Sainte Vierge » (971-975) et, dans le « Guide de lecture » qui termine la derniére
édition francaise, « Marie dans le dessein de Dieu » (1998, pp. 784-786).



Le chemin d’Eve a Marie
D’aprés Edith Stein

Sophie BINGGELI*

nous sont rapportées dans 'Evangile. Mais ces quelques

paroles sont comme de lourds grains d’or pur. Lorsqu'ils
fondent dans la fournaise de la contemplation amoureuse, ils suffi-
sent amplement 3 envelopper toute notre vie d'un lumineux reflet
d’or » (W XI, 140)'.

Ces quelques paroles sur Marie que nous rapportent les Evangiles,
Edith Stein n’'a cessé de les approfondir et de les méditer. Elles
viennent éclairer de facon essentielle son discours sur la femme, qui
est une grande enquéte sur sa spécificité (nature de la femme, essence
de la femme, espéce « femme ») et sur sa vocation (finalité)>. Face a ce

Seules quelques bréves paroles de la trés sainte Vierge

* Germanuste, elle prépare un doctorat sur Edith Stein a I'Umiversité des Lumieres, Lyon II A
édité (avec V Aucante) et traduit Le secret de la Croix I'E Stemn (Cerf-Parole et silence, 1998)

1 Toutes les citations de cet article, traduites par Sophie Binggeli elle-méme, sont extraites des
volumes [, 1, V, XI et XII des Edith Stein Werke (W) Le volume XI a récemment fait 'objet
d’une traduction, par Cécile et Jacqueline Rastoin, sous le titre Source cachée. (Euvres spintuelles
(Ad Solem/Cerf, 1998) D’autres citations sont extraites du Secret de la Crowx (S) (NDLR)

2. Nous en avons exposé les lignes pnincipales dans une conférence publiée dans le collecuf
Edith Sten  la quéte de véné (Parole et silence, 1999, pp 101-113)

Christus n°® 183 * 14 rue d Assas, 75006 Paris

333



334

Marie

que l'on pourrait qualifier de vide théologique par rapport a une
réflexion sur la femme — l'enseignement des Peres de 1'Eglise et des
docteurs du Moyen Age étant pratiquement la seule référence en la
matieére —, Edith Stein fait ceuvre de pionniére en opérant un retour
aux sources bibliques. Elle relit « les vocations de 'homme et de la
femme avec le sir instinct d'une fille d’Israél », note Cécile Rastoin
dans une étude intéressante®. Elle se découvre dans une proximité
radicale avec Marie et Jésus, du fait de son appartenance au peuple
juif. On peut lui appliquer les paroles que prononce la reine Esther a
propos de Marie dans un trés beau dialogue composé par Edith
Stein* : « Je suis de son peuple, de son sang. »

Combien Edith Stein a vécu intensément cette parenté avec Marie
et Jésus, les notes personnelles de sa retraite de préparation aux voeux
perpétuels et la fagon familiére dont elle s’adresse a eux par le
pronom personnel « Tu » en témoignent®. A I'école du Carmel, ordre
dont les origines remontent au prophete Elie et qui a requ de Marie
son sceau original, elle a pu laisser « fondre », selon son expression,
pendant les longues heures d’oraison silencieuse, les trésors de
I'Ecriture Sainte. Elle a cherché les fondements dogmatiques d'une
piété mariale largement répandue, dont « la poésie des chants et des
méditations, la symbolique des couleurs et des bannidres » ne
charmaient plus que quelques « ames enfantines ». A son avis, « seule
la force du mystere pleinement déployée » est capable d’emporter
I'adhésion de fond des chrétiens.

Nous voudrions examiner le chemin qui conduit la femme d’Eve
Marie a partir de la complémentarité entre 'homme et la femme telle
qu’Edith Stein la comprend en interprétant 1'Ecriture :

« Dieu a créé 'homme (Mensch) homme et femme. Dans |'ceuvre de la
rédemption a nouveau, nous voyons la nouvelle Eve aux c6tés du nouvel
Adam comme co-rédemptrice®. L'image de I'humanité parfaite est présentée
aux yeux de I'humanité pécheresse dans une double configuration : le Christ
et Marie. Ce fait me parait étre la preuve la plus forte selon laquelle la diffé-
rence des sexes n'est pas une déficience de la nature qui pourrait et devrait
étre surmontée, mais qu'elle a une signification positive et une signification
pour l'éternité » (W 'V, 220-221).

3. Edith Stein et le mystere d'Israél (Ad Solem, 1998, pp 49-50).

4. 1l s'agit d'un dialogue (qui appartient au genre littéraire du théatre au Carmel) mettant en
sceéne la reine Esther de 'Ancien Testament et la mere prieure du Carmel (Echt)

5. Ces notes inédites ont paru pour la premiere fois dans Le secret de la Croix, pp. 62-75.

6. La théologie a aujourd’hui renoncé a ce terme. Elle réserve le nom de rédempteur au
Christ, 'unique médiateur



Le chemin d’Eve 3 Marie d’aprés Edith Stein

Notre étude procédera en deux temps : premiérement, la création
de 'homme et de la femme, avec 'annonce de la mission confiée a la
femme ; deuxiémement, I'accomplissement en Jésus et en Marie, et la
nouveauté radicale qu'ils inaugurent. Nous conclurons en évoquant la
vocation de la femme dans I'Eglise.

AU COMMENCEMENT...

Comment ne soulignerions-nous pas en préambule la connaissan-
ce approfondie qu'a Edith Stein de I'Ecriture ? « Toute I’Ecriture
Sainte », écrit-elle a propos de Jean de la Croix, « '’Ancien comme le
Nouveau Testament, était son pain quotidien ». Cette intelligence des
Ecritures n'est pas seulement le fruit d’'un travail intellectuel solide.
Elle provient surtout de la double actualisation existentielle
qu’offrent la liturgie et 'eucharistie des grands événements formant
« le drame du monde » : la chute et la rédemption, la victoire de la
lumiére sur toute ténebre. Linterprétation d’Edith Stein est guidée par
l'autorité de la Révélation : ’

« La parole de I'Ecriture ne s'occupe en général pas des nécessités et des
possibilités d’essence’, mais elle relate des événements et donne des indica-
tions pratiques (...) Le récit de la création (...) ne demande pas : la différence
sexuelle releve-t-elle de la nécessité ou du hasard ? 1l dit : “ Dieu créa I'homme
a son image. Homme et femme il les créa. " Le fait de I'unité et le fait de la
différence sont exprimés. Mais c'est une parole lapidaire qui exige une expli-
cation » (W, 134-135).

Souvent éparpillés dans des textes divers et pas toujours détaillés,
les commentaires d’Edith Stein font preuve d'une grande maitrise exé-
gétique. Avec streté, elle déchiffre le sens littéral et le sens spirituel des
Ecritures.

A Yimage de Dieu

La premiére mention de 'homme faite par I'Ecriture Sainte donne
deux indications. D'une part, une triple tiche est assignée en
commun a 'homme et la femme : « Etre image de Dieu, avoir une

7. Le travail de la philosophie (phénoménologie) est de « scruter les nécessités et les possibi-
lités d'essence », c'est-a-dire les déterminations nécessaires permettant de dégager I'essence
d’une réalité.

335



336

Marie

descendance et dominer la terre. » D’autre part, le fait de I'unité de la
nature humaine et le fait de la différence sexuelle sont affirmés dés le
début. Ainsi, le « mode masculin et le mode féminin représenteront
I'archétype divin d’'une fagon différente ». Lhomme et la femme appa-
raissent « comme des empreintes différentes de 'image divine ». Cette
différence implique la complémentarité : « Seule la particularité
masculine et féminine développée dans toute sa pureté produit la
plus grande ressemblance avec Dieu et la plus forte pénétration de
I'ensemble de la vie terrestre par la vie divine. »

Les premiéres lignes de I'Ecriture sur la création de 'homme expri-
ment le fait que 'homme et la femme partagent la méme nature mais
de facon différenciée. La différence sexuelle n'est pas une donnée
contingente ou facultative, mais ontologique, inscrite dans la nature
humaine et nécessaire a la réalisation de sa vocation d’étre a 'image
de Dieu. On peut supposer que la maniére d’accomplir les deux
autres tiches (avoir une descendance et dominer la terre) est égale-
ment marquée par cette complémentarité et cette différence. Les
peines différentes, spécifiques, qui touchent ’'homme et la femme
apres la chute le confirment : enfantement douloureux pour la femme
(le rapport a la descendance) et travail pénible pour I'homme
(rapport 2 la terre). Pour tous deux, le bouleversement qui les atteint
est « la conséquence du rapport changé avec Dieu ».

Une aide qui lui soit accordée

Le deuxiéme récit de la création de '’homme insiste davantage sur
I'aspect de 1a complémentarité. Pour mieux cerner celle-ci, Edith Stein
étudie les différents sens de |'expression hébraique « ‘ezer kenegdo » de
Gn 2,18. Le sens tout a fait littéral serait « une aide comme lui en vis-
a-vis ». On peut penser a l'image du miroir dans laquelle 'homme
peut regarder sa propre nature. Tous deux, ’'homme et la femme, se
ressemblent, pas complétement pourtant, mais pour autant qu'ils se
complétent l'un l'autre, comme les « deux mains », comme une
« piéce jointe » (Gegenstiick) ou un « pendant ». La femme est donnée
a Adam comme compagne « capable d'une activité propre et complé-
mentaire, conformément 3 son étre, corps et Ame ». Mais elle est bien
davantage « son autre moitié dans laquelle il peut contempler sa
propre image, se retrouver lui-méme » (cf. Gn 2,23).

Le fondement de la nécessaire complémentarité est ontologique :
I'étre humain est a I'image de Dieu, parce qu'il est « un étre spirituel et



Le chemin d’Eve & Marie d’aprés Edith Stein

personnel ». Or « le sens le plus élevé de 'étre spirituel et personnel
est I'amour mutuel et I'union en un dans 'amour d’une pluralité de
personnes ». Dieu est Trinité et il est Amour : « Lamour ne peut pas
étre entre moins que deux. » Si toute la création est certes la demeure
de Dieu, « ses délices sont d'étre parmi les enfants des hommes, parce
qu'ils sont capables de recevoir I'amour et de le donner ». N'est-ce pas
dés lors ce caractére d’étre spirituel et personnel qui fonde essentielle-
ment le fait qu'il n’est « pas bon que l'un soit seul » ? demande Edith
Stein.

« Les ames humaines peuvent, de par leur [caractere] spirituel libre,
s’ouvrir I'une a 'autre et s"accueillir I'une I'autre dans le don amoureux (...) Et
si la force la plus grande du don correspond 2 I'étre de la femme, alors elle ne
donnera pas seulement plus dans I'union amoureuse, mais elle recevra aussi
plus » (W1, 470).

Le don est une des deux dimensions essentielles de la relation —
l'autre étant I'accueil. La maternité qui appartient en propre a la natu-
re de la femme réalise d'une fagon singuliére ces deux dimensions.
L'étre de la femme manifeste donc avec force cette capacité d’ouvertu-
re intérieure et spirituelle a une autre personne.

Le combat fabuleux

« Je mettrai I'hostilité entre toi et la femme, entre ta descendance et
sa descendance. Celle-ci te meurtrira a la téte et toi, tu la meurtriras au
talon » (Gn 3,15). Cest a ce verset, ainsi qu'a celui ou1 Eve est appelée
« mere des vivants » (3,20), que se rattache la considération a laquelle
avait droit en Israél la femme qui devenait mére, particuliérement
celle qui avait des fils. « Mener le combat contre le mal et éduquer la
descendance pour cela » appartient 2 la « vocation de la femme depuis
la chute jusqu'a la fin du monde ». L'équilibre particulier des forces
spirituelles de la nature féminine y contribue, en particulier son sens
de la vie, avec sa « capacité d'intuition et d'adaptation face a l'étre
humain tout entier »*. Quelles sont les forces en présence dans ce
« combat fabuleux » ? D'une part, la fidélité inébranlable de Dieu « a
sa création, malgré toute l'infidélité des créatures », a laquelle répond
la fidélité chancelante de I'homme, d'autre part, I'hostilité de Satan
qui s’étend « 4 la femme et a sa descendance — Jésus et Marie » :

8. Edith Stewn . la quéte de vénté, p 107.

337



338

Marie

« C'est contre eux [Jésus et Marie] que se porte la jalousie de Lucifer, et,
par suite, contre les hommes créés a leur image pour avoir part a leur vie. Les
hommes seront atteints en étant livrés a la mort et a I'éloignement de Dieu.
Mais le jugement de Dieu détermine Satan i ne pas étre seulement dominé
par le Fils de 'homme et sa Mére, mais a étre anéanti par eux » (S 63).

La Croix donne paradoxalement la victoire définitive. Et pour
I'homme, désormais, le combat spirituel passe par la « fidélité au
Crucifié » :

« Réfléchis bien ! Le monde est en feu, le combat entre le Christ et
’Antéchrist bat son plein ouvertement. Si tu te décides pour le Christ, il peut
t'en cofiter la vie. Nous sommes entrainés dans ce combat » (W XI, 124).

« Le Satan cherche 4 nous mordre au talon, c’est-a-dire 2 nous rendre inca-
pables de nous mettre en chemin 2 la suite de Jésus et de Marie. Mais nous
sommes appelés a vaincre sous la conduite de Marie » (S 63).

AU SEUIL DE LA NOUVELLE ALLIANCE

A la charniére de 'histoire de I'humanité, et plus particulierement
de I'histoire de la femme, se dresse la femme en qui la maternité a
trouvé sa transfiguration et en méme temps — comme maternité
corporelle — son dépassement. Le péché a introduit « une faille a
travers la nature humaine » : les rapports harmonieux « des étres
humains a la terre, 2 la descendance et a l'autre » sont bouleversés.
L'ordre de la rédemption rétablit en Marie et Jésus I'image de Dieu et
instaure une relation nouvelle entre Dieu et les étres humains.

Archétypes de 'humanité

Le Christ et Marie sont tous deux « les premiers parents véritables
et les archétypes de 'humanité unie a Dieu », mais d'une fagon essen-
tiellement différente : lui comme Fils de Dieu, elle comme créature.
« De toute éternité et par avance, ils furent considérés comme 1'ache-
vement de la création. » Le Christ, Dieu et homme, est donné comme
« I'archétype de I'étre humain véritable », conformément au plan de
Dieu, I'image selon laquelle tout étre humain devrait étre formé. A ses
cOtés se trouve Marie :



Le chemin d’Eve & Marie d’aprés Edith Stein

« Dieu t'a donné son Fils et t'a créée pour I'union la plus intime avec Lui.
Quand son regard repose avec un plaisir intime sur le Fils aimé, Il t‘embrasse
dans le méme regard, toi qui es son image fidéle, inséparable de Lui. Le Logos
est entré dans l'union personnelle la plus grande avec toi et a versé en toi la
plénitude de I'Esprit qui est la sienne. Tu es ainsi pleine de I'Esprit Saint et
préparée par Lui a la maternité divine » (S 64).

La nouvelle création opérée en Marie a pour seul motif sa materni-
té. « Oui, ne faut-il pas voir le sens le plus profond de I'immaculée
conception dans le fait que la meére devait étre pure, sans aucune
tache, elle a qui voulait ressembler comme un fils [celui qui est] le
plus pur de corps et d'ame ? », demande Edith Stein. En Marie, I'ima-
ge de Dieu est restaurée dans toute sa pureté. Elle est la plus belle
ceuvre de la création, car totalement relative a Dieu : « miroir clair,
tout proche du trone du Trés-Haut », ol1 « la divinité se contemple
avec amour », reflet lumineux et rayonnement de 1'Esprit Saint dont
elle est I'épouse immaculée. Marie est la « cellule primitive » de
I'’humanité enfantée de facon nouvelle et rachetée par le Christ,
'Eglise.

Vierges

A travers l'exemple vivant de la Vierge Mére et du Seigneur lui-
méme, le Nouveau Testament propose quelque chose de tout i fait
neuf : I'idéal de la virginité. Au cceur de cette notion se trouve la réali-
té du lien personnel le plus étroit avec Dieu. Dans le cas du Christ, la
virginité est constitutive de sa personne. Elle a sa source dans la vie
méme de la Trinité :

« [La virginité] vient des profondeurs de la vie divine et conduit de
nouveau 2 elles Le Pere éternel a offert dans un amour sans retour tout son
étre au Fils. Le Fils s'offre de méme au Pére sans retour. A ce don total de
personne a personne, la traversée de 'Homme-Dieu dans une vie temporelle
ne pouvait rien changer. Il appartient au Pére depuis toute éternité et ne
pouvait se donner 3 aucun homme. 1l pouvait seulement prendre, dans I'uni-
té de sa personne humaine et divine, les hommes qui voulaient se donner a
lui, comme membres de son corps mystique, pour les offrir au Pere. 1l est
venu dans le monde pour cela. Telle est la fécondité de son éternelle virginité :
pouvoir donner aux dmes la vie surnaturelle » (W XI, 136).

La virginité de I'étre humain répond au mouvement de la vie trini-
taire et A I'expansion de 'amour divin. Elle préside 2 la formation du

339



340

Marie

Corps mystique qui, comme elle, exige un don sans partage pour
pouvoir recevoir la vie divine et la transmettre. Lexemple de Marie est
éloquent : la premiere parole qui nous est rapportée d’elle dans
I’Evangile est justement la confession de sa virginité. Celle-ci la rend
« réceptive pour étre recouverte de 'ombre fécondante du Saint-
Esprit ». Elle 1a prépare 2 la proximité de Dieu : se garder corps et ime
pour Dieu, afin d’« étre prise avec son étre tout entier dans 1'agir
divin ». En Marie, la virginité apparait avec force comme quelque
chose de librement choisi, respectant la dignité humaine. C'est
pourquoi elle peut étre un modele pour tous les étres humains,
hommes et femmes :

« [Marie] a consacré tout son cceur et toutes les forces du corps, de I'ame
et de ’esprit au service de Dieu dans un don sans partage (...) Elle a profon-
dément scruté le mystére de la virginité dont son divin Fils dira plus tard :
“ Comprenne qui pourra * (Mt 19,12] » (W XI, 140).

Mere

Au début de la nouvelle Alliance se dresse « un couple humain
différent du premier » : 1a mere et le fils. Si le sexe masculin tire son
excellence de la rédemption opérée par le nouvel Adam, fils de
I'homme, la noblesse du sexe féminin provient de la femme qui aida
a fonder le nouveau royaume de Dieu : « Une femme fut la porte par
laquelle Dieu trouva une entrée dans la race humaine. » De méme
que la tentation s'adressa d’abord a une femme, ainsi la nouvelle de
grice de la part de Dieu touche d’abord une femme : « Et, ici comme
13, le oui de la bouche d'une femme décide du destin de toute
I'humanité. »

Le fait que le Fils de Dieu choisisse la voie de la naissance indique
peut-étre que la maternité est le lien le plus pur et le plus élevé entre
des étres humains : « Est-il possible de concevoir le rapport de la mere
de Dieu a son Fils autrement que comme une étreinte aimante de
toute la force de son dme ? » La maternité de Marie est qualifiée
d’« archétype de toute maternité ». Lenfant dans le sein de sa mere est
dans un état de dépendance radicale, corps et dme, vis-a-vis de sa
mere.

« [Ainsi] le Fils de Dieu qui voulait étre un homme (Mensch) en tout
excepté le péché, ne devait-il pas recevoir de 'amour de sa mére non seule-



Le chemin d’Eve & Marie d’aprés Edith Stein

ment la chair et le sang pour former son corps, mais aussi la nourriture de
I'ame 7 » (WL, 472).

Une autre relation, toute aussi importante, est incluse dans la
maternité : la relation de la mere avec I'époux : « Plus elle a recu en
elle de l'étre de I'époux, dans un don aimant, plus aussi, par son
entremise, la particularité de 1'enfant sera déterminée par celle du
pere. » Marie est la meére de celui dont la nourriture est de faire la
volonté de son Pere céleste. Elle-méme dont 1'étre fut la premiere
nourriture de l'enfant « devait étre liviée avec toute la force de son
ame 2 la volonté du Peére céleste ». La paternité du Pére révélée dans
l'ceuvre rédemptrice du Fils donne a la maternité de Marie sa pleine
mesure : elle est meére du Corps mystique. « Marie est notre mere au
sens le plus réel et éminent (...) Elle nous a engendrés du point de vue
de la vie de notre grice en livrant tout son étre, corps et dme, 2 la
maternité divine. » Au pied de la Croix s'accomplit dans toute sa
perfection le don qu'elle a fait d’elle-méme au moment de
I’Annonciation et qui devient accueil de tous les membres de I'Eglise :

« Ton étre et ta vie étaient offerts sans retour pour l'étre et la vie du Dieu
devenu homme. Ainsi as-tu pris les siens dans ton cceur, et avec le sang du
ceeur [versé dans d’} ameres souffrances, tu as acheté pour toute ame la vie
nouvelle » (S 67).

« Je vis jaillir du cceur de Jésus la grice en abondance dans le coeur de la
Vierge d'oil, telle un fleuve de Vie, elle se répand dans tous les membres »
(WX, 170).

La maternité de Marie épouse I'action de son Fils, le bon Pasteur :
« Ici et 13, il arrache aux profondeurs de I'abime un petit agneau » et
« le cache sur son cceur ». Elle s’exerce tout spécialement vis-a-vis de
son peuple, pour lequel la Mére supplie inlassablement et cherche
des dmes qui l'aident A prier. « Car lorsque Israél aura trouvé le
Seigneur, lorsque les siens 1'auront accueilli, alors seulement il
viendra dans une gloire éclatante », et ce sera la fin des temps annon-
cée.

LR X ]

Les intuitions d’Edith Stein que nous avons exposées ci-dessus
apportent, A notre avis, un éclairage sur le lien qui unit la femme et
I'’Eglise. 1l reste a essayer de comprendre ce que signifie la vocation de
la femme comme symbole de I'Eglise — Marie en étant « le symbole le

341



342

Marie

plus parfait ». Etre symbole signifie représenter par son étre — comme
un miroir — une réalité spirituelle vivante, et contribuer i la faire
mieux comprendre et aimer. Contempler Marie et I'Eglise permet de
mettre en lumiére la vocation de la femme ; considérer la vocation de
la femme — et de Marie, la femme par excellence — fait entrer dans le
mystére de 1'Eglise. La thématique est vaste et a des harmonies
multiples.

Depuis saint Paul (cf. Ep 5,21-32), 'union de 'homme et de la
femme dans le mariage est le symbole de F'union du Christ avec
I'Eglise, et en méme temps son instrument : c'est « un grand mysteére ».
La femme y est appelée a multiplier le nombre des enfants de Dieu
par la transmission de la vie naturelle et de la vie de la grice ; elle est
donc par 1a un organe essentiel de la fécondité de I'Eglise. C'est un
premier niveau de fécondité. Il y a une autre fécondité qui est le fruit
immeédiat de 'union directe avec le Christ telle que la virginité la réa-
lise, et c'est 1a « un mystére encore plus profond ». La virginité « n’est
pas seulement le symbole et l'instrument de 'union sponsale avec le
Christ et de sa fécondité surnaturelle, mais la participation a celles-
ci ». Elle est la condition nécessaire a la fécondité dans le mariage et
encore plus essentiellement dans 1'Eglise. Ce n’est pas d’abord la
vierge consacrée qui est épouse du Christ, mais toute 1'Eglise et toute
ame chrétienne. On peut parler dés lors d'une « virginité de 'ame ».

La nature de la femme qui se caractérise par cette capacité a avoir
comme principe formateur le plus intime, « 'amour tel qu'il s'écoule
du cceur divin », manifeste directement, pourrait-on dire, le lien entre
I'Eglise et le Christ. Pourquoi le prétre n'est-il pas le symbole de
V'Eglise ? Parce qu'il est le « dispensateur des mystéres de Dieu », le
représentant du Christ, et il « nous laisse voir en lui a2 nouveau le
Seigneur ». « En Marie, nous ne voyons pas le Seigneur, mais nous la
voyons elle-méme toujours aux cotés du Seigneur (...) Elle ne repré-
sente pas le Seigneur, mais le seconde. » Marie, la mére de Dieu, a
vécu avec le Christ dans la communauté d’amour la plus intime qui
ait jamais existé. En ce sens, elle est le symbole le plus parfait de
I’Eglise inséparablement unie au Christ.



Services

343



344

Lectures spirituelles
pour notre temps

—

Christine PELLISTRANDI

En I’honneur de Marie :
le Maitre de Moulins

Photos : G. Dagli Orti.
Mame, coll. « Un certain regard »,
1998, 117 p., 198 F.

Clest une tres belle contempla-
tion mariale que propose Christine
Pellistrandi 2 partir de deux grandes
ceuvres : la Nativité dite « au chance-
lier Rolin » conservée a Autun, et le
triptyque de La Vierge en gloire de la
cathédrale de Moulins. Ces deux
chefs-d’ceuvre, de la fin du Xve
siécle, sont héritiers d'une iconogra-
phie typiquement flamande, bien
que dominée par une clarté formel-
le et une palette toutes frangaises.
Ils sont dus a un peintre francgais
dont l'identité incertaine lui vaut le
patronyme de Maitre de Moulins.

Mais ce qui fait l'originalité de
I'ouvrage, et lui donne valeur de
lecture spirituelle, n'est pas tant le

commentaire artistique de l'auteur
que I'« ancrage » de ces ceuvres au
coeur des réalités politiques et des
transformations artistiques, philo-
sophiques et religieuses de la France
du XV¢ siécle, ayant engendré
angoisses, peurs, joies ou plaisirs, et
qui ne sont gueére éloignées des
nétres, sinon dans leurs formes. Or,
comme pour mieux « arrimer ses
tableaux a son temps », le peintre,
selon une pratique répandue 2a
I'époque, inscrit les donateurs 2
I'intérieur méme de la vision.
L'audace ou la volonté est telle que,
dans la Nativité, le cardinal Jean
Rolin est « entré » dans la créche
avant les bergers, et les duc et
duchesse de Bourbon sont dans le
triptyque de La Vierge en gloire, déja
au paradis, avec leur fille Suzanne,
introduits par les saints protecteurs
et intercesseurs. Ces présences,
auxquelles le fidele-spectateur peut
s'identifier grace A leur attitude de
profil, transcendent l'espace et le

Christus n® 183 + 14, rue d'Assas, 75006 Paris



Lectures spirituelles pour notre temps

temps. Christine Pellistrandi le fait
_bien comprendre lorsqu’elle
compléte sa contemplation par
quelques trés belles prieres du XV-.
Par le plaisir esthétique, le
Maitre de Moulins crée une clarté
subtile qui envahit le cceur du visi-
teur : ces deux visages de Marie, 1'un
aux couleurs blanches du linceul
sacrificiel, a genoux, a la creche,
l'autre, feu rayonnant, en gloire avec
I'Enfant, révélent 2 'homme, quelle
que soit son époque, les deux
aspects du  Mystére divin
(Incarnation et Résurrection),
auxquels il est appelé et destiné.

Chantal Leroy &
—
Marie-Jeanne BERERE
Marie

L’Atelier, coll. « Tout simplement -,'
1999, 192 p.,95F.

On ne sait  peu prés rien de la
vie concréte de Myriam de
Nazareth. La seule information
historique dont nous disposons a
son sujet, c'est qu'elle est la mere de
Jésus, qui est le Fils de Dieu ; cest le
seul titre que lui donnent les
Evangiles : mere de Jésus. Les défi-
nitions dogmatiques, la théologie,
la dévotion y ont ajouté de
nombreux autres titres, tout un
« foisonnement d’images » : mere
de Dieu, toujours vierge,
Immaculée Conception... Marie-
Jeanne Bérére s‘emploie 2 montrer
les dangers 2 laisser se déployer « un
imaginaire qui se fascine lui-méme
de son langage célébratoire » et,
détachant Marie de sa réalité histo-
rique, de son rapport a Jésus, risque

de la transformer en l'« éternel
féminin ». Cette attitude ne
manque pas de santé théologique.
Mais elle s’exprime dans un langage
technique et sur un ton polémique
qui surprennent dans cette collec-
tion ot il s’agit de parler « tout
simplement »...

Etienne Celier &

———

Gérard BESsIERE
et Hyacinthe VuLUEZ

Frére Frangois,
le saint d’Assise
Gallimard-Jeunesse,

coll. « Découvertes »,
1998, 143 p., 82F.

Michel FEUILLET

Les visages
de Frangois d’Assise

Desclée de Brouwer,
1997, 157 p., 260 F.

Giorgio BonsaNT et Ghigo Rou

Assise,
les fresques de la Basilique
La Martiniére, 1998, 99 p., 195 F.

Lorsqu'elle est dépouillée de
romantisme attendri, 'hagiogra-
phie gagne en vérité et la sainteté
recouvre son poids de réalité. C'est
a ces découvertes que nous invitent
Gérard Bessi¢re et Hyacinthe
Vulliez. Avant d’étre saint, mystique
et angélique, Franc¢ois Bernadone
nait en 1181, fils d'un riche
marchand d'Assise et citoyen d'une
ville italienne prospére. Dans ce
contexte de liesse et de luxe cita-
dins, le geste de rupture de Frangois
se manifeste comme un acte de

345



346

liberté spirituelle. En quéte de
« noble dame » et de haut rang,
Franc¢ois « tourne bride » résolu-
ment vers lidéal d'« imitatio
Christi » qui imprégne alors
I'Occident chrétien. II mendie,
préche, convertit et fait des
disciples. Cependant, cette liberté le
soumet a bien des épreuves, en le
conduisant, lui et ses fréres, hors
des structures conventuelles et
canoniques que 1'Eglise du XIII*
siecle avait élaborées face a une
société en pleine mutation. Cette
hagiographie moderne révele un
des secrets de sainteté qui a guidé
les choix de saint Francois * une foi
totale en 'homme.

Pour Michel Feuillet, 'héritage
de Frangois s'inscrit dans les images
multiples qui jaillissent, alors, sous
le pinceau des peintres précurseurs
de Giotto. Deux tendances se récla-
ment du fondateur : 'une que 'on
appellera plus tard « conventuelle »
(trés observante de la régle), 'autre
dite « spirituelle » (plus modérée et
réaliste). Feuillet contemple ces
ceuvres picturales, qui présentent
chacune a leur maniére un visage
authentique de Frangois. Les
fresques de Subiaco refletent son
message de paix, le retable de Pescia
(Toscane) son exigence de réconci-
liation, les portraits du peintre
Margarito déclinent son humilité,
les ceuvres du « Maitre de saint
Francois » sa pauvreté christique,
etc. Jusqu'aux chefs-d’ceuvre de
Cimabue dans la basilique d'Assise,
qui, en 1278, récapitulent en une
image « cecuménique » sa profonde
humanité.

Giorgio Bonsanti, enfin, intro-
duit ses lecteurs au cceur méme de

la basilique d’Assise. La nouvelle de
la mort de Frangois, le 2 octobre
1226, avait attiré a Assise tout ce
que I'Italie comptait alors de génies.
Si, sous l'or, le marbre, la lumiére et
1a couleur, « il est malaisé de retrou-
ver le visage de Dame Pauvreté,
I'dme de Frangois est pourtant bien
présente », écrivait en son temps
Maurice Villain. Certes, la 1égereté
de l'architecture et la splendeur du
décor conferent a la basilique
« joie » et « allégresse », et procurent
au pelerin le supplément d'ame
qu'il recherche. Hélas, ce cantique
se chante aujourd’hui sur le mode
tragique, car, le 26 septembre 1997,
un terrible tremblement de terre
endommagea a tout jamais la basi-
lique. Sans commentaire superflu,
'auteur livre a la contemplation les
photographies que Ghigo Roli avait
prises peu avant le drame.

CLe
—

Peter-Hans KOLVENBACH

Fous pour le Christ

Sagesse de Maitre Ignace.
Lessius, coll. « Au singulier »,
1998, 284 p., 149 F.

A qui recherche un commentai-
re renouvelé des Exercices spirituels
qui donne a penser dans le contexte
de la culture contemporaine, on ne
peut que recommander cet ouvrage
du supérieur général de la
Compagnie de Jésus.

La premiére partie traite du texte
meéme des Exercices. L'auteur met au
service de son commentaire sa
compétence linguistique, sa grande
culture, sa connaissance de la tradi-



Lectures spirituelles pour notre temps

tion orientale. Les particularités
linguistiques du texte sont abordées
de fagon suggestive : I'expression
« exercices spirituels », a laquelle
nous sommes habitués, associe
deux champs sémantiques repé-
rables dans les termes (« exercice »
et « spirituel »), qui expriment en
fait 'opposition et la tension entre
I'effort humain, d'une part, et, de
l'autre, la gratuité du don du
Seigneur ; l'analyse rend compte
aussi du jeu de quatre acteurs :
Ignace, celui qui donne les exer-
cices, celui qui les fait et Dieu.

Ainsi prend place le cadre
fécond d'une étude qui met peu a
peu en mouvement une intelligence
approfondie des Exercices. C'est la
surprise du regard neuf qui apprend
a faire attention au texte dans sa
précision, a faire droit aux mots
employés, a leur fonction dans les
effets de sens. Le role de l'imagina-
tion est éclairé, en montrant que les
Exercices sont « un chemin a travers
les images » ol joue le passage de
I'image-miroir a ['image-icone.
Enfin, notons qu'un texte est
heureusement tiré de 'oubli des
commentateurs les « régles pour
distribuer les aumoénes » mises
subtilement en relation avec
I'amour préférentiel pour les
pauvres.

Dans la deuxieme partie,
I'auteur nous fait réfléchir sur « la
confiance d’'Ignace dans la parole
pour rencontrer Dieu », C'est, entre
autres, le sens du colloque qui met
en ceuvre la parole de 'homme et
la réponse non verbale de Dieu par
le moyen des motions. L'étude se
poursuit sur le Journal spirituel, les
Lettres et leur formule de conclu-

sion, enfin sur les Constitutions a
partir de I'expression « une certaine
voie vers Dieu », qui utilise la typo-
logie du chemin, celui d’Ignace
pelerin La troisiéme partie,
beaucoup plus bréve, donne un
écho de la vie du corps de la
Compagnie dans sa diversité.

Le titre donné a l'ouvrage
renvoie a un lieu essentiel des exer-
cices, celui du « troisieme degré
d’humilité », qui a son fondement
dans l'amour fou de Dieu pour
I'homme, dans la passion de Jésus,
en fonction des choix significatifs
opérés par Ignace a partir des récits
évangéliques.

Claude Viard ¢
—

André de JAER

Faire corps pour la mission
Lire les Constitutions
de la Compagnie de Jésus.

Lessius, coll. « La part-Dieu »,
1998, 207 p., 149 F.

Cette publication met a la dis-
posttion de tous une présentation
simple des Constitutions de la
Compagnie. Elle se présente
comme une « lecture spirituelle »,
telle qu’elle est suggérée aux jésuites
dans la derniére étape de leur
formation : le « troisiéme an ». Le
développement suit de pres le texte.
Pour chacune des parties, l'auteur a
soin de présenter un plan qui, en
une page, donne une idée de son
organisation Il fait référence 2 la
genése du texte, évoquant des états
antérieurs significatifs. Le commen-
taire respecte et fait ressentir la
« perspective génétique », c'est-a-

347



348

dire I'intention de suivre, au fil des
différentes parties, la genése du
candidat devenant membre de la
Compagnie A part entiére et, dans le
méme mouvement, de montrer
comment la Compagnie elle-méme
se constitue comme corps.

Pour lire cet ouvrage avec profit,
il est souhaitable d’avoir sous les
yeux le texte des Constitutions. Et
pour avoir une intelligence actuelle
de ce texte que saint Ignace a voulu
laisser ouvert, il faut se référer au
travail d'interprétation que la
Compagnie a effectué au cours de
son histoire — travail approfondi
par les Congrégations générales qui
ont suivi le Concile Vatican 11, de la
trente-et-uniéme (1965} a la trente-
quatriéme (1995). Cette derniére a
rassemblé, dans un document
appelé Normes complémentaires, cet
ensemble d'interprétations, auquel
V'auteur fait référence pour une
lecture actualisée des Constitutions.

CV.e
———
Ratio studiorum
Plan raisonné
et institution des études
dans la Compagnie de Jésus.

Prés. A. Demoustier et D. Julia.
Ed. M.-M. Compére.

Trad. L. Albrieux et D. Pralon-Julia.
Belin, 1997, 314 p., 135 F.

Ce travail fournit l'édition
critique d'un document souvent
cité, mais que seuls quelques éru-
dits connaissaient : la Ratio studio-
rum, qui fut progressivement
élaborée entre 1586 et 1599, afin
d’organiser les études dans tous les

colleges jésuites jusqu'en 1773. 11
constitue une contribution majeure
a l'histoire de la pédagogie en
Europe. Des lecteurs non avertis
pourraient étre rebutés par I'austéri-
té du texte (présenté ici en édition
bilingue), mais tous ceux qui s'inté-
ressent 2 cette histoire liront avec
grand intérét les soixante-dix pages
d’introduction.

Pour répondre 4 'ampleur de la
demande en matiére d'éducation
faite par la société européenne du
XVI* siecle, la Compagnie s'est avé-
rée l'institution la plus adaptée. Sa
tradition donnait a 'éducateur un
principe de cohérence et de régula-
tion ; mieux, elle introduisait 2 une
pédagogie par l'exercice ayant la
méme inspiration et le méme res-
sort que celle des Exercices. C'est en
ce sens que l'on peut découvrir
dans la Ratio une dimension spiri-
tuelle de I'éducation, qui peut enco-
re aujourd’hui ouvrir des horizons
insoupgonnés.

Pierre Salembier
—

Le Christ chinois

Héritages et espérance.

Préf. C. Larre. Dir. B. Vermander.
Desclée de Brouwer,

coll. « Christus »,
1998, 252 p. 155 F.

Avec ce titre expressif, 1'ouvrage
collectif rédigé sous la direction de
Benoit Vermander, s.j., offre un
recueil de contributions originales
sur les différents aspects de la foi en
Jésus Christ en monde chinois, sa
réception d’hier et sa traduction
dans la culture jusqu’aujourd’hui.



Lectures spirituelles pour notre temps

Les auteurs dans leur diversité
(outre les théologiens et chercheurs
jésuites en sinologie, sont rassem-
blés un intellectuel réputé de Chine
continentale, deux religieuses taiwa-
naises, un pasteur protestant et un
peintre chinois) ouvrent le champ
de la réflexion et font découvrir la
figure du Christ en monde chinois.
La lecture des contributions suit un
fil conducteur qui, en commengant
par les origines du Christ annoncé
deés le VII* siécle par les moines
syriaques, puis au XVII* par les
émules et successeurs de Ricdi, enfin
dans la culture chinoise par les
théologiens de notre époque,
débouche sur le Christ espéré dans
la précarité d’une actualité ot la foi
ne peut encore donner son plein
témoignage public.

On trouvera donc ici différentes
approches d'une théologie ol l'exis-
tence et la pensée sont toujours
liées, o1 'acces 2 la vérité qui ouvre
sur la vie commence toujours par la
« voie ». Comme disait Mencius, il
faut aller jusqu'au bout de son
coeur pour connaitre sa nature
d’homme et, de 13, le ciel. Faire de
la théologie en chinois est une
entreprise « jusqu’au bout ». La
lecture de ce livre, divers et unifié
comme un idéogramme, montre
d‘ailleurs combien le sens des mots
se modifie en passant d‘une langue
a l'autre. Le rapport 2 la culture est
ainsi au coeur de I'enjeu spirituel, et
ce n'est pas le moindre mérite de
ces pages que de le montrer.

Ce livre, dédicacé au pére Yves
Raguin, sinologue et fondateur de
I'Institut Ricci de Taipei, récemment
décédé, offre une nouvelle
approche du mystere du Christ

issue de l'expérience des chrétiens
chinois, chrétiens dont la passion
annonce une proche récolte de
fruits spirituels. Avec Vivre en liberté
de Michael Amaladoss (Cerf-Lumen
vitae-Novalis-Labor et fides) et
Regards asiatiques sur le Christ de
Michel Fédou (Desclée), le présent
ouvrage ouvre des perspectives trés
originales sur le développement de
la théologie asiatique.

Artur Wardega &
—

Bernard SENECAL

Jésus le Christ

a la rencontre de Gautama
le Bouddha

Identité chrétienne et bouddhisme.
Cerf, coll. « Théologies »,

1998, 256 p., 145 F.

C'est de l'intérieur que le pere
Senécal a vécu la rencontre du
Christ et du Bouddha. Au point de
départ, les Exercices spirituels et
'élection pour suivre le Christ dans
la Compagnie de Jésus : point fort,
jamais remis en question. Puis, au
retour de cinq années en Corée, une
retraite bouddhique de dix jours en
Inde qui le « conduit aussi loin
dans la rencontre de 1’Absolu
qu’une retraite ignatienne de trente
jours », mais qui déclenche en lui
une « crise christologique » profon-
de. Partagé entre deux médiations
concurrentes, celle du Bouddha et
celle du Christ, il n’en abandonne
aucune, menant de front réflexion
théologique, priére ignatienne et
méditation zen. Expérience qui
appelle a la formulation d'un
nouveau discours, a la naissance

349



350

d‘une parole libre, « discours néces-
saire pour que l'expérience spiri-
tuelle puisse aller au bout
d’elle-méme », vers une théologie
chrétienne des religions, a quoi est
consacré 'essentiel de ce livre.

L'ouvrage n'est pas de lecture,

facile. Il est exemplaire par sa
scrupuleuse honnéteté, par la
vigueur de son exigence de vérité,
par l'éclairage personnel qu'il
apporte sur 'immense probléme de
la rencontre entre bouddhisme et
christianisme, en faisant la démons-
tration que les Exercices peuvent
étre enrichis par des pratiques du
zazen.

ECe
EE—

Jean ABIVEN

Thérése d’Avila, qui es-tu ?
Préf. T. Alvarez.

Editions du Carmel,

coll. « Témoins de vie s,
1999, 229 p., 120 F.

Jean Abiven, qui a longtemps
enseigné a ses fréres carmes les
chemins de la spiritualité thérésien-
ne, proceéde du plus éloigné au plus
intime. Il situe le contexte histo-
rique (le Siecle d'Or espagnol, les
conquétes, mais aussi les échos de
'avancée de la Réforme protestan-
te), les influences regues et recher-
chées auprés des spirituels et
théologiens de son temps. Une fois
ce terrain balisé, il peut mieux déga-
ger ce qui nous concerne aujour-
d'hui, dans l'exploration de ce
Chiteau intérieur out chacun est
invité a rencontrer son Seigneur. La
qualité esthétique et iconogra-

phique de I'ouvrage ajoute a l'inté-
rét de cette introduction qui renvoie
a la lecture directe des textes mémes
de Thérése (cf. aussi Théreése
Nadeau-Lacour, Thérése d'Avila,
Fides, coll. « Lexpérience de Dieu »,
1999, 142 p., 80 F).

Momique Bellas &
—

Pierre GOURAUD

La gloire et la glorification
de I'univers

chez saint Jean de la Croix
Préf. D. Poirot.

Beauchesne,

coll. « Théologie historique »,
1998, 314 p., 246 F.

L'expérimentation humaine de
la gloire de Dieu integre tout l'uni-
vers sensible : voila ce que souligne
une lecture minutieuse des ceuvres
de saint Jean de la Croix. Pierre
Gouraud en apporte la preuve par
une analyse trés fine des deux
principales ceuvres du grand
mystique espagnol : le Cantique
spirituel et la Vive flamme d'amour.

La premiére ceuvre se présente
comme le chant de la nature glori-
fiée dans ses trois éléments : la terre,
I'eau et I'air ; la seconde comme la
transmutation de ces éléments
naturels dans le feu de 1'Esprit. Ce
travail resitue, avec rigueur mais
sans fausse complication, cette
mystique dans son cadre théolo-
gique, rappelant les attendus de la
gloire dans la tradition biblique,
dans celle des Peres, et finalement
dans la théologie spirituelle. Une
table analytique permet de retrou-
ver le vocabulaire dans les textes



Lectures spirituelles pour notre temps

primitifs. L'intérét spirituel de ce
travail théologique est de rappeler
la densité corporelle de I'unification
de I'ame enflammeée par I'amour de
Dieu. La terre, I'eau et le feu symbo-
lisent, dans la poésie sanjuanique,
I'univers dans sa corporéité. C'est
cet univers qui est unifié au fur et a
mesure que 1'dme, se laissant aspirer
par I'Esprit, en arrive 2 partager la
gloire de Dieu.

Dans le désir de trop prouver,
l'auteur laisse peut-étre dans
Vombre l'étape purgative de ce
chemin glorieux. Certes, dans une
logique teintée de néoplatonisme, il
est tentant de retrouver dans les
écrits de Jean de la Croix la
transmutation des  éléments
primordiaux, mais il conviendrait
plutdt d'y découvrir une logique de
conversion, qui induit un ordre
dans les éléments : d’abord I'eau,
symbole de purification, puis le feu,
symbole de la vie dans I'Esprit, la
terre symbole de kénose a laquelle
conduit I'Esprit, avant de nous
introduire a l'air, symbole des cieux,
qui donne sens a ce chemin d'unifi-
cation.

Etienne Perrot &

——

Sceur MARIE-ANCILLA

Se consacrer a Dieu

Une théologie de la vie consacrée.
Préf. T. Radcliffe.
Téqui, 1998, 170 p., 78 F.

A partir des textes de base du
Concile, du code de droit cano-
nique et de documents récents,
sceur Marie-Ancilla s’attache 2
montrer 'évolution de la réflexion

ecclésiale sur la place et le sens de la
vie religieuse. En groupant toutes
les formes de vie consacrée, 1'Eglise
a cherché i élaborer une théologie
commune 3 ces différentes formes.
Ce faisant, I'Eglise s'est située sur un
point de vue essentiellement intel-
lectuel en négligeant de prendre en
compte la dimension historique. Le
récent document Vita consecrata
constitue  indéniablement un
certain aboutissement, méme s'il
demeure une étape dans la
réflexion théologique. Il serait perti-
nent de poursuivre en tenant
compte bien davantage de la
maniére dont sont apparues ces
différentes formes et de ce que
I'Esprit fait jaillir aujourd’hui dans
I'Eglise.  Sceur  Marie-Ancilla
souligne en particulier que le terme
« consécration » a fini, au fil du
temps, par étre identifié aux trois
VCeUux.

Les autres points soulignés (les
dimensions ecclésiale, contemplati-
ve et apostolique de la vie consa-
crée, présentes en chacune de ces
formes, le role de la vie fraternelle,
la place de Marie) ne font pas
probléeme ; ils sont ici repris avec
bonheur et peuvent donner envie 2
chaque institut de pousser une
réflexion théologique appropriée.
Des questions restent ouvertes -
faut-il, en se rattachant au concept
d’Eglise comme sacrement, aller
jusqu’a faire de la consécration un
sacrement 2 Quelle place sera faite
alors aux « consécrations » de
couples dans certaines communau-
tés nouvelles ? Un ouvrage plutot
austere mais utile.

Agnes Hédon &

3517



SESSIONS DE FORMATION SPIRITUELLE

(Demandez le programme par téléphone Le n° est indiqué une fois par maison.)

18-22 oct. Pratique du discernement (acc. de personnes ou de groupes)
O. de VARINE, C.-H. O'NEILL - Manrése, Clamart - 01 45 29 98 60

29-1" nov. Ex. sp. et Bible, pour ceux qui donnent les Exercices
J.-N. ALETTI, B. MENDIBOURE - Manrese, Clamart

16-17 nov. Saint Bonaventure, mystique et théologien
L. MATHIEU, Y. TOURENNE, A. MENARD, P. LECRIVAIN
Centre Seévres - 01 44 39 75 01

26-28 nov. Construire sa personnalité (20-30 ans)
T. ANATRELLA, C.-H. O'NEILL - Manrese, Clamart

6-10 déc.  Bible et discernement, pour accompagnateurs spirituels
J. LAPLACE - Manrése, Clamart

Juil-aoGt  Le « RESEAU JEUNESSE IGNATIEN » offre de nombreuses propositions
aux 18-30 ans : retraites, camps chantiers, sessions, marches,
enfants des banlieues, horizon 2000...
Demander le « chéquier » qui explicite ces propositions :
42, rue de Grenelle, 75007 Paris - 01 45 48 04 27

RENCONTRE « PORTE OUVERTE »

Assas Editions vous invite a une apreés-midi de rencontre
avec les équipes de ses quatre revues :
Christus, Croire aujourd’hui, Etudes et Projet

le samedi 2 octobre 1999, de 15h00 2 19h30
au Centre Seévres, 35bis, rue de Sévres - 75006 Paris

15h00 Rencontre avec les rédacteurs et collaborateurs des revues.
17h30 Conférence-débat avec Hervé Bourges,

Président du Conseil Supérieur de 'Audiovisuel,

sur le réle de 1'écrit et 1'avenir de la lecture

dans un monde de communication.

Stand de vente des numéros anciens et récents a tarif exceptionnel.

352




Etudes
ignatiennes

353



354

Le mystére de Notre Dame
dans les Exercices

Maurice GIULANI s.j.*

qui vécurent avec lui nous en ont laissé de nombreux témoignages

Avant méme les grandes illuminations de Manrese, il éprouvait, au
dire de Lainez, « une dévotion spéciale pour Notre Dame » — instinct spiri-
tuel qui va s'éclairant et se purifiant. Depuis les jours o1 le chevalier, « d'esprit
encore militaire »', révait de « venger 'honneur de Notre Dame », depuis les
mystérieuses apparitions ol il la voyait « des yeux intérieurs »?, jusqu’aux
sommets de plénitude mystique ol la Mére de Dieu « 1'aidait auprés de son
Fils et auprés du Pére »*, sa vie entiére est marquée du signe de Notre Dame.
Plut6t qu'il ne parle d’elle (2 peine I'évoque-t-il deux ou trois fois dans ses
lettres), il se place sous sa protection a tous les moments décisifs de son
destin. Offrande de sa chasteté « 3 Notre Dame », veillée d'armes devant la

Ignace eut toute sa vie pour Notre Dame un amour privilégié. Ceux

* A publié chez Desclée de Brouwer dans la collecion « Chnstus » Priere et action (1966) et
L'expénence des Exercices spirituels dans la vie (1990). Nous reproduisons, avec quelques modi-
fications, un article paru dans le n° 3 de Chnstus (juillet 1954)

1. Le mot est de Polanco (MHS)J, Font. Narr, 11, 521)

2. Récit, n° 15 [cf Ecnts, Desclée de Brouwer, coll « Christus », 1991, pp 1026 et 1034]
3. Journal spintuel, 8 févner [Ecrits, p. 329]

Christus n°® 183 ~ 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

Vierge de Montserrat, veeux de Montmartre en la féte de l'Assomption 1534,
premiere messe dans la basilique de Sainte-Marie-Majeure, profession a
l'autel de la Vierge de Saint-Paul-hors-les-Murs, etc. : c'est toute la vie d'Ignace
que nNous pourrions suivie pour montrer comment son ascension spirituelle
se déroula « en présence de la Vierge Marie ».

L'amour qui s’exprime ainsi dans la vie du chevalier, du pélerin et du
mystique, reléve d’'une expérience intérieure dont nous pouvons saisir les
grandes lignes a travers les Exercices Ce livret contient, en actes plus qu’en
doctrine, toute la spiritualité ignatienne. La présence de Notre Dame y revét
une signification originale qu'il nous faut mettre en lumiere.

LA SUITE DES MYSTERES

Les textes qui, dans les Exercices, font mention de la Vierge Marie sont de
deux sortes. Les uns évoquent les mystéres de sa vie, en relation avec ceux de
la vie du Christ méditée a partir de la seconde semaine. Les autres proposent
au retraitant certaines rencontres privilégiées avec Notre Dame, suivant les
états d'ime que le rythme de la méthode ignatienne lui fait éprouver. En étu-
diant ces deux séries de textes, nous serons amenés a préciser quelles voies
spirituelles ils nous ouvrent.

Le consentement de Marie

Apres la solennelle contemplation de « la vie du Roi éternel », les Exercices
nous introduisent dans le cycle-évangélique en nous faisant d'abord adorer
« notre Seigneur nouvellement incarné » dans le sein de la Vierge Marie (101).
La sceéne de I'Annonciation, qui précede et inaugure la vie du Christ, nous est
présentée dans les perspectives chéres a Ignace. Non pas du tout une scéne a
la Fra Angelico, réduite a la seule chambre ol prie Notre Dame et ot surgit
I'Ange porteur du message. Mais le vaste tableau de I'histoire du salut du
monde sur lequel se détachent les deux personnages et la petite maison
elle-méme de Nazareth. Dans cet instant du temps humain parvenu a sa
« plénitude », 1a chambre de Notre Dame est le lieu de rencontre entre Dieu
qui se donne et 'humanité qui recoit. Chaque étape de la contemplation
nous oblige a garder les yeux fixés a la fois sur la Trinité qui sauve, sur le
monde plongé dans le péché, et sur la Vierge en qui va s'opérer et s'opére
'union du Dieu sauveur et de 'homme sauvé.

Le péché rend spirituellement « aveugle » ; il durcit les cceurs dans la
haine de Dieu ; il est mort et puissance de mort (106-108). En contraste avec
lui, la Vierge, saluée par I'Ange, est toute lumiére ; elle ne parle que pour
accepter le don de Dieu ; son activité essentielle est de « s’humilier et de
rendre graces ».

355



356

Etudes ignatiennes

Le mystére de Marie ne s'affirme donc qu‘en relation avec 'universalité du
péché et l'universalité du salut, comme étant déja le mystére de 1'Eglise,
c'est-a-dire de 'humanité croyante et sauvée. Pour rester ignatienne, cette
méditation ne doit jamais dissocier les deux tableaux de I'Incarnation et de
VAnnonciation, mais s'élargir sans cesse aux dimensions de 1'univers créé et
racheté. Il ne s'agit nullement de s'attarder A des analyses psychologiques ou
morales, mais de vivre en Marie et avec elle le mystére messianique du Dieu
attendu, désiré et donné.

Le « colloque » final de cette contemplation, qu'il s'adresse aux Personnes
divines, au Verbe incarné ou A Notre Dame, nous entraine en définitive a
« suivre et imiter notre Seigneur », et donc 2 faire nétre cette histoire du salut
du monde.

La contemplation qui suit va encore dans le méme sens. Contemplation
simple, détendue, oli nous cherchons a adorer le mystere de la Nativité,
comme de « petits pauvres » et de « petits serviteurs indignes », mais qui ne
s'attache au détail de la scene contemplée que pour voir dans cette naissance
du « Seigneur » le chemin ouvert vers la Croix et vers la réalisation de la
Rédemption. On ne s’arréte ni A la douceur de la Créche, ni au « silence » de
Jésus ou de Marie, mais on est déja emporté vers le Calvaire et vers '« heure »
de Jésus.

Qu’on se rappelle comment Nadal, contemplant une image de la Nativité,
« requt une telle lumiére qu'il fut amené A goiiter et A contempler le Christ
crucifié »*. Favre, notant dans son Mémorial® les mouvements intérieurs qu'il
éprouve dans la nuit de Noél, est entrainé dans un élan analogue 2 « naitre
pour toute ceuvre qui réalise mon salut, I’'honneur de Dieu, l'utilité du
prochain (...), pour imiter celui qui a été congu pour chacun, qui pour chacun
est né et est mort ». Lombre de la Croix enveloppe déja la créche de Bethléem
et lui donne tout son sens. La Vierge Marie semble porter dans ses bras celui
qui, dit Ignace, « aprés tant de souffrances, aprés la faim, la soif, la chaleur et
le froid, les injustices et les affronts, va mourir en croix » (116). Maternité
selon la chair, qui est déja pour Marie la maternité spirituelle étendue a tous
les « fils » que lui engendre le sacrifice de Jésus.

A l'Annonciation, la Vierge accepte le salut du monde ; 2 la Nativité, elle
regarde la Croix. Dans les jours qui suivent, les Exercices nous présentent
encore le mystere marial sous la méme lumiére.

Ignace groupe, pour étre contemplés F'un 2 la suite de I'autre puis répétés
ensemble (118), les épisodes de la Présentation et de la fuite en Egypte. Ici
encore, cette volonté de réunir deux mystéres dans un méme effort spirituel
témoigne de la valeur exacte qu'ils ont i ses yeux. La Vierge offre son fils,

4. MHS), Nadal, IV, 707 (cf. Christus, n° 1, janvier 1954, p. 97)
5. Desclée de Brouwer, coll. « Christus », 1959, p. 266.



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

entend la prophétie de Siméon et, par ce mystere de fuite « comme en exil »
(132), elle vit déja de la Croix.

L'union significative de ces deux mysteéres a attiré 1'attention de plus d'un
commentateur. Jamais peut-étre elle ne fut aussi nettement exprimée que
dans quelques admirables formules de Bérulle. Faisant les Exercices sous la
direction du peére Maggio, il note les réflexions que lui suggere la scéne de la
fuite en Egypte : « Ici encore, j'ai ressenti que mon me était attirée et disposée
a porter la Croix qui est le partage de tous ceux qui font état de se donner a
Dieu et de le suivre, comme il 1’a été de Jésus, de Marie et de Joseph... En ce
méme endroit, j'ai pesé qu'aussit6t que Marie eut présenté Jésus a Dieu le
Peére, on lui parla de la Croix et on la renvoya 2 la Croix »°. Marie renvoyée a la
Croix : telle est précisément la grice dont veut nous faire vivre Ignace.

Le jour suivant, deux mysteres, liés de fagon aussi intime et aussi caracté-
ristique : Jésus soumis 2 ses parents, Jésus perdu au Temple. La Vierge Marie
recoit dans son cceur le mot prophétique de Jésus : il faut que je sois aux
choses de mon Pére — premiére annonce pour elle du « il faut que le Messie
endure ces souffrances pour entrer dans sa gloire ». Désormais, dans la vie
tout intime du foyer de Nazareth, elle reconnait, dans l'obéissance que lui
marque son enfant, la présence d'un Amour qui dépasse son propre amour
maternel. Elle répéte incessamment le Fiat et se dispose ainsi 4 le prononcer
une derniére fois au pied de la Croix.

La solitude de Marie

Continuant leur lente montée, les Exercices nous présentent ensuite la
Vierge Marie aux deux autres moments décisifs du mysteére rédempteur : le
départ de Jésus pour le Jourdain, ’heure de sa mort.

La premiére de ces deux contemplations est particuliérement riche de
sens. Ignace nous demande d’assister, dans une méme vision spirituelle, aux
adieux de Jésus a sa mere et a son baptéme par Jean-Baptiste. Le lien est enco-
re plus strict que pour les épisodes précédents : il s'agit cette fois d'une unique
contemplation (159). Admirable unité. La Vierge recevant I'adieu de son Fils
I'offre une nouvelle fois au Pére qui, aussitot, va agréer cette offrande en
proclamant Jésus comme « son Fils bien-aimé » (Mt 3,17). Par son baptéme,
Jésus recoit avec I'Esprit Saint le sceau de sa mission rédemptrice : Marie, Mére
parfaite, s'efface dans un geste d’amour et d'offrande. Renouvelant l'offrande
de Noél ou passait déja la Croix, I'offrande dans le Temple ou elle était
renvoyée 2 la Croix, I'offrande incessante de Nazareth ot elle adorait dans
son coeur la volonté du Pere, elle reste en ce moment non pas celle qui voit
partir son enfant, mais celle qui le livre A sa mission et qui disparait.

Quand nous la retrouvons, elle est au pied de la Croix pour entendre le
second et dernier adieu de Jésus mourant : « Voici ton fils », et pour le voir,

6. Opuscules de piété, Aubier, 1944, p. 543.

357



358

Etudes ignatiennes

elle, « sa mere douloureuse », enlevé de la croix (208). Ignace, qui n'a plus
évoqué aucun des mysteres de la Vierge pendant toute la vie publique de son
Filg’, insiste maintenant sur sa présence aupres de Jésus mourant, mort, ense-
veli. Plus encore, une contemplation entiére nous la montre sur le chemin qui
la méne du tombeau de Jésus « jusqu'a sa maison ». De la maison de
Nazareth (103 et, implicitement, 158) 2 1a maison de Jérusalem s’est accom-
pli tout le mysteére de Jésus donné, offert et livié, en méme temps que celui de
Marie mystiquement associée a I'ceuvre et au cceur de son Fils. Désormais, la
solitude de la Vierge de Nazareth est devenue la solitude de la meére du
Calvaire. Dans le demier jour qu‘ils consacrent i la Passion, les Exercices nous
montrent longuement « la solitude de Notre Dame, dans une si grande
douleur et angoisse ».

Tandis que repose au tombeau le corps de son Fils, Marie éprouve une
totale solitude a laquelle répond, sans la combler, 1a solitude des Apotres. Le
geste maternel ébauché sur le seuil de la maison de Nazareth pour exprimer a
la fois I'adieu et 'offrande trouve ici son accomplissement parfait. Marie offre
son Fils immolé. Ce n'est pas la Pieta douloureuse mais déja 'Eglise qui, pour
la premiére fois, revit le mystére de la Ceéne. « Il vous est bon que je m’en
aille » : il fallait & Marie sa « solitude » pour qu’elle pit, premiére de la
nouvelle Alliance, offrir son sacrifice « en mémoire » de son Fils disparu a ses
yeux de chair.

On serait tenté de voir plus de profondeur encore dans ce mot des Exercices
invitant & méditer la solitude de Marie. Ignace ne s’y opposerait pas, si I'on en
juge par certaine grace qu'il relate dans son Journal, a 1a date du 15 février: « A
la messe, trés grandes motions intérieures, et nombreuses, et trés intenses
larmes et sanglots, perdant souvent la parole (...) avec sentiment et vision de
Notre Dame trés propice auprés du Pére. Tellement que, dans les oraisons au
Pére, au Fils, et pendant la consécration, je ne pouvais pas ne pas la sentir ou
la voir, comme étant part ou porte d'une si grande grice que je sentais en
esprit. A la consécration, elle me montrait que sa chair est dans celle de son
Fils, avec tant d'intelligence que cela ne se peut écrire. »

Expérience mystique délicate a interpréter. Tandis qu'Ignace prononce les
paroles de la consécration, Marie lui manifeste non seulement qu’elle est la
« porte » qui fait accéder au mystére eucharistique, mais qu’elle a « part »,
qu’elle participe elle-méme 2 ce mystére. Dans la solitude out la laisse le
départ de Jésus, ne peut-on voir Marie s"associer a un titre éminent au sacrifi-
ce que les Apdtres auront charge de « renouveler » ?

7. La scéne des noces de Cana n’est pas mentionnée dans le corps des Exercices, mais seule-
ment en appendice parmi les « mysteéres de la vie du Chnst » (276).



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

La joie de Marie

La troisieme semaine des Exercices se termine ainsi sur cette solitude qua
laisse place a une perpétuelle offrande La quatriéme s’ouvre sur l'appantion
du Christ ressuscité a « sa mere bénie » (219) Aucun artifice htteraire Aucun
jeu dialecique Mais l'achévement d'une méme realite

L'Ecriture ne nous dit nien de cette rencontre, et 'on a reproché a Ignace
d’avorr cédé a1 2 une piété trop 1imaginauve. Mais, s1l avoue que « cela n'est
pas dit dans I’Ecriture », 1l en appelle cependant a I'« intelligence » spirituelle
des textes Puisque I'Evangile nous rapporte que le Christ « est apparu a
beaucoup », 1l faut penser que sa premiére appantion fut pour sa meére En
juger autrement, ce serait ménter le mot termble « Et vous aussi, étes-vous
sans intelligence 2 » (299)

Premiére des créatures rachetées, Marie fut aussi la premiére a connaitre le
secret divin de chacun des mysteres de son Fils, et la premiere a le connaitre
dans sa gloire Au reste, ce n‘est pas seulement d’'une prionté dans le temps
qul faut 11 parler Marne est premiére, parce que tout ce qui advient a
’Eglise et & ses membres se trouve déja réalisé en elle

Cest en effet la situation prnivilégiée de Mane vis-a-vis de 1'Eglise entiere
qu’Ignace met en relief dans cette méditation ou 1l inclut toutes les contem-
plations du Chnist ressuscité® Vainqueur de la mort, Jesus vient « consoler » sa
mere (224) Cette consolation, au-dela de toute émotion psychologique ou
sensible, est un fruit de I'Espnt Saint, est 'Esprit Saint lui-méme, donne des ce
matin de Paques ol le Fils de 'homme est glonfie Quand Ignace parle
ailleurs de la « consolation spintuelle », C'est toujours pour nous 1nviter a
nous soumettre a cette action de Jesus vivant par son Espnt dans I'Eglise et
dans ses membres

Marie est ainsi la premiére a recevoir la vie de I'Espnt Mieux vaudrait dire
qu’en elle c'est 'Eglise qui recoit le « consolateur » promis au soir de la Ceéne
Au lieu de formuler un principe spirtuel abstrait (ce qui ne serait pas dans sa
maniére), Ignace rend apparent dans la personne de Notre Dame le hen étroit
quy, de la mort 4 la gloire, du sacnifice a 'effusion de 'Esprit, unit la troisieme
et la quatnéme semaine sur le mystére de sa sohitude se termine la contem-
plation de la Passion , celur de sa jole manifeste, en ses premiers effets, la
puissance « miraculeuse » du Seigneur revétu de tout l'eclat de sa « divinite »
(223)

Une fois de plus, la Vierge recoit tout de son Fils, et son role est de nous
unir au mysteére total de Paques, mort et résurrecion A cehn qui aura ete
fidele aux perspectives centrales auxquelles 1ls nous raménent sans cesse, les

8 Dans le corps des Exercices, toutes les médttations ou réflexions particulieres 2 la quatne
me semaine se situent dans le cadre de cette contemplation qui1 a pour titre  « Appantion du
Chnist notre Seigneur a sa Mére » La « contemplation pour obtenir 1 amour » qui la suit
immédiatement est dé)a d’un autre ordre

359



360

Etudes ignatiennes

Exercices découvriront en méme temps le Christ, Notre Dame et la voie
unique de la sainteté.

UN ACCOMPAGNEMENT MARIAL

Nous n’avons étudié jusqu'ici que les épisodes de la vie de Notre Dame, en
marquant, dans le choix qu’'en fait Ignace et le relief particulier qu‘il leur
donne, le sens précis dont ils se chargent dans la spiritualité définie par les
Exercices. La personne de la Vierge Marie apparait encore dans une seconde
série de textes, pour accompagner la marche et le progrés du retraitant.

Celle qui intercede

Celui qui est entré dans les Exercices rencontre Notre Dame dés le premier
jour de la premiére semaine (63). Aprés avoir demandé (et obtenu par la
grice de Dieu) « la honte et la confusion de soi-méme » (48), puis une
« intense douleur et des larmes pour ses péchés » (55), le retraitant s'est
découvert pécheur, mais pécheur sauvé dans le Christ. En contemplant la
Croix, qui est le lieu de sa rédemption, il peut éprouver les premiers élans de
I'« homme nouveau », recréé par Dieu. La premieére priére adressée au Christ
en croix, vainqueur du péché du monde, sera suivie, 2 la fin de la seconde
méditation, d’une priére d’action de grices : « Grices soient A Dieu par Jésus
Christ notre Seigneur » (Rm 7,25).

C'est alors qu'apparait Notre Dame. Lhomme nouveau veut vivre selon la
loi de Dieu, mais le vieil homme se sent retenu par la loi de la chair : la
Vierge, triomphe de la Rédemption, se montre comme la créature parfaite
que n'a pas souillée le péché et qui est établie dans la spontanéité de la grice.
Cette « répétition » demandée par Ignace (62-63) permet au retraitant
d’éprouver plus fortement la division qui le déchire entre la loi de Dieu par
VEsprit et la loi du péché par la chair : il contemple alors la Vierge Marie, pure,
libre, docile a la grice, éclatante de toute la beauté intérieure a laquelle il
aspire, et, spontanément, il se confie A sa pri¢re pour obtenir de vivre selon
Dieu comme une créature nouvelle.

Les trois demandes qu'il lui adresse sont précisément de connaitre ses
fautes, de sentir le désordre de son activité, de connaitre le monde pour s’en
préserver. A l'instant oll, pécheur, il découvre 2 la fois les chaines qui le retien-
nent et la liberté qui le meut, il se tourne vers celle que la loi de I'Esprit garde
pleinement affranchie, et il I'implore pour qu’en lui se dissolvent jusque dans
leurs racines les servitudes du péché. Réalisme spirituel, certes : Ignace veut
que la conversion ne se perde pas en sentiments ni en lyrisme. Mais ce recours
a Notre Dame, en un tel moment, est surtout l'aveu d’'un amour trés éclairé.
La Vierge immaculée résume toute la perfection de I'univers racheté et restau-



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

ré dans sa beauté premiere ; elle est 'hymne vivante de joie et de reconnais-
sance chantée a la gloire de Jésus sauveur. Contemplation du Christ en croix
(53), colloque de « miséricorde » et d'action de grices (61) nous conduisent 3
ce troisieme colloque adressé a la Vierge trés sainte pour affermir et projeter
déja sur le monde « ce que je dois faire pour le Christ ».

La Vierge Marie est ainsi au centre de cette premiere semaine consacrée 2 la
purification de I'ame. Proclamant la réussite totale de la Rédemption en notre
race pécheresse, elle apporte a la contrition sa paix, a la conversion sa vérité,
et elle les transforme 'une et l'autre en une puissance de générosité active qui
s'offrira bientét au travail du Royaume.

Cette offrande du retraitant se fait au cours de la deuxi¢me semaine, 2
I'occasion des méditations capitales du « Régne » et des « deux Etendards » —
méditations qui recouvrent, dans leur simplicité et leur grandeur, les vérités
les plus centrales de notre foi, capables de susciter le don de toute une vie.
Pour comprendre le réle qu'y joue Notre Dame, nous devons replacer dans le
contexte spirituel qu’elles supposent les notations extrémement bréves par
lesquelles Ignace caractérise sa présence.

Ala fin de la méditation du Regne, I'offrande que le retraitant est amené a
faire de soi-méme a 1'« éternel Seigneur de toutes choses » (98) s’adresse au
Christ déja établi dans sa royauté par sa résurrection d’entre les morts. Le
Christ, en effet, n'appelle plus aujourd’hui ceux qu'il veut associer a son
ceuvre de la méme maniere qu'il appelait jadis Pierre, Jean ou André. Depuis
le temps de ces premiéres vocations, Jésus a mené son combat et a triomphé
des puissances du mal sur la croix : « Dieu I'a souverainement exalté et lui a
donné le Nom qui est au-dessus de tout nom » (Ph 2,9), le constituant
« Seigneur » pour l'éternité. A ses cOtés régne aussi la « Vierge glorieuse »,
premiére créature revétue de la gloire qui sera un jour celle de 'humanité et
de toute la création. Mais la royauté du Christ ne sera définitive que lorsque
« toutes choses lui auront été soumises » et que « le Fils remettra le Royaume a
Dieu le Pére » (1 Co 15,24-28). Pour hiter cette universelle résurrection, il
faut poursuivre le combat contre les puissances du mal i 1'ceuvre en
nous-mémes et dans le monde.

C'est toute cette profondeur du plan divin qu’lgnace évoque : le Christ
glorieux nous appelle a « travailler avec lui » pour que « tout l'univers » puisse
entrer avec lui dans la gloire du Peére. Il y a 1a comme deux temps spirituels :
dans la méditation du Régne, le don sans condition au royaume de Jésus par
I'oubli total et absolu de nous-mémes ; dans la méditation des deux
Etendards, au seuil des mysteres de la vie publique, I'affrontement lucide du
combat que nous devons encore livrer pour reproduire en nous la vie pauvre
et humiliée de Jésus montant a sa Passion pour étre glorifié.

Sur les deux faces de cette histoire du monde rayonne la Vierge Marie. Elle
est aux cotés du « Seigneur éternel » comme « sa Mére glorieuse » ; mais elle

36171



362

Etudes ignatiennes

nous obtient d’étre recus et maintenus « sous son étendard » pour monter par
la voie de la Croix. Dans sa propre gloire, elle est le témoin de I'humanité
parvenue a son terme ; en face de I'ennemi qu'il nous faut encore vaincre, elle
est le soutien du combat. Vierge de la fin des temps, elle préside A notre
histoire. Elle est I'Epouse parfaite introduite auprés de son Epoux ; mais, en
méme temps, elle est Judith ou Déborah veillant sur les souffrances de son
peuple. Elle réalise en elle les deux aspects de 1'Eglise : glorieuse déja dans le
Christ ressuscité, douloureuse dans la lutte qu’elle continue.

La priere des deux Etendards peut désormais se renouveler a chaque médi-
tation (156, 168, 199, etc.) : toute notre vie militante est ainsi confiée a la
garde de Notre Dame dont le soin est de nous maintenir fidéles aux seules
armes choisies par le Christ pour sa Rédemption.

Présente a I'élection

Ce choix des armes du Christ reste toujours une décision difficile Pour
I'assurer au moment de I'élection, c’est-a-dire pour que le retraitant « ordonne
sa vie » (21) conformément a la volonté de Dieu et aux exigences propres i
son Royaume, Ignace va l'engager dans un supréme effort. « Avant de
commencer l'élection » (164), il lui demande de se mettre dans l'attitude du
« troisieme degré d’humilité » : choisir de préférence, par unique amour du
Sauveur, les moyens qu'il a choisis lui-méme : pauvreté, humiliation, anéan-
tissement de soi.

La Vierge Marie est le modele parfait de cette attitude. Les Exercices nous le
laissent entendre de facon indirecte mais claire : « La matiere de 1'élection
commencera 2 la contemplation du départ du Christ de Nazareth » (163).
Mais — comme nous venons de le rappeler — avant de commencer l'élection,
le retraitant devra réfléchir « au cours d'une journée entiére » (164) sur les exi-
gences du troisi¢gme degré d’humilité. C'est dire que cet effort pour atteindre 2
la « trés parfaite humilité » s'exercera immédiatement aprés avoir médité’
I'exemple du Fils quittant sa mére pour s'offrir au baptéme de Jean et celui de
la mere livrant son Fils — 1'un et I'autre embrassant la volonté du Pére avec
une préférence spontanée pour la voie de la croix qu'il a choisie : « Je fais
toujours ce qui lui plait » (Jn 8,29 ; cf. Mc 3,35). La Vierge Marie est ainsi
présente i tout le travail de I'élection. Rien d'étonnant a ce que les Exercices
recommandent alors comme « trés utile » (168) le méme recours a Notre
Dame qu'ils proposaient a la fin de la méditation des deux Etendards.

A toutes les étapes importantes de son itinéraire spirituel, le retraitant
rencontre ainsi celle en qui resplendit la lumiére du Christ. Mais, bien loin de

9. Conformément au texte des Exercices, 1a tradition des Directotres est unanime a présenter
cette considération des trois degrés d’humihité immédiatement aprés la contemplation du
départ du Christ de Nazareth et de son baptéme. Le Dtrectore de Miron propose méme d’en
situer I'exposé avant la répétition de cette derniére contemplation (MHS] Ex, 870).



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

n’apparaitre qu’a certains moments privilégiés, la présence de Marie s’étend,
discréte mais efficace, a toutes les journées de la retraite. A mesure que la prie-
re se forme dans I'dme, que la méditation devient un véritable appel vers
Dieu, elle tend spontanément a passer par Notre Dame

Ignace revient souvent sur cette méthode du « tniple colloque » ot I'ame
prie d'abord Notre Dame avant de prier le Fils, puis enfin le Pére Dans ce
premier mouvement qui s'arréte a Notre Dame®, 1l y a beaucoup plus encore
que la simple confiance avec laquelle nous la prions « pour qu’elle nous
obtienne de son Fils et Seigneur » la grace que nous implorons. Mére de la
divine grice, elle est aussi la mere de notre pri¢re Elle est, pour ainsi dire, le
milieu spirituel et vivant ou s'affine notre conscience, ot se développe notre
désir Elle accueille la premiére demande, maladroite encore, qui commence a
s'exprimer en nous et, I'unissant a sa propre priére, elle lui donne la forme
parfaite qui la rend agréable a Dieu"

Rien ne marque davantage combien Marie, créature semblable a nous,
nous entraine dans la perfection de ce qu’elle est aux yeux de Dieu : créature
parfaite et mere de toute perfection au coeur des hommes, parce quelle est la
meére de Jésus et qu’elle ne cesse 3 aucun moment de |'enfanter en nous

CELLE QUI MET AVEC SON FILS

Au terme de cette rapide étude, il nous est permis, semble-t-il, de dégager
certains traits caractéristiques de l'attitude ignatienne

Une premiére remarque est évidente Nulle part, Marie n’est présentée
comme jouant un réle limité 3 un aspect de la vie spirituelle. Elle n'est le
modele d'aucune vertu. Elle ne veille sur aucune forme particuliére de voca-
tion (comme serait la contemplation, la pénitence, la réparation, la compas-
sion, etc ). Sa pureté elle-méme, qui regoit un tel relief de ce qu'elle surgit en
contraste avec notre activité pécheresse au sein d'un monde pécheur, ne
constitue pas une excellence parmi d’autres, et qu'il nous faudrait imiter Ceci
est d’autant plus remarquable que, dans les débuts de sa conversion, Marie
avait obtenu a Ignace le don de ne plus jamais « consentir aux choses de la
chair »” aucune trace n'en parait dans les Exercices.

10. Evoquant cette méthode de pnere familiere a Ignace, Nadal nous dit qu'« 1l faisatt grand
usage de l''lnvocation des saints et en premuer lieu de la trés sainte Vierge Mére de Dieu, et
cela surtout lorsque, dans I'oraison adressée 2 Dieu, il ne trouvait pas le profit spintuel atten-
du, comme s'1l comprenait alors que la volonté de Dieu l'obligeait 2 descendre jusqu'a
I'intercession des saints » (c1té par M Nicolau, ferémmo Nadal, Madnd, 1949, p 255) Il ne
faudrait pourtant pas, dans ce rythme qui va de Mane au Fils et du Fils au Pére, voir la
moindre nécessité C'est encore le Journal spirituel qui nous oblige & nuancer beaucoup cette
doctrine du « tnple colloque »

11. Dans le Journal (15 février), nous voyons le Pére fatre comprendre « qu’il lu1 plairait d'étre
pné par Notre Dame » [Ecrits, p 334]

12. Réait, n° 10 [Ecruts, p 1022]

363



364

Etudes ignatiennes

Bien plus, aucune contemplation ne nous introduit directement et explici-
tement dans I'« intérieur » de Marie. Rien qui nous retienne sur cet incessant
passage « de silence en silence, de silence d'adoration en silence de transfor-
mation », si merveilleusement décrit par Bérulle et par les auteurs spirituels de
son école. Rien sur la vie du Saint-Esprit en elle. Pour Ignace, Marie n’apparait
que dans le role qu'elle joue A coté de son Fils, envers son Fils, avec son Fils,
dans l'histoire de la Rédemption.

Ce n'est pas qu'il se détourne (ou qu'il nous détourne) de ces échanges
secrets et ineffables entre 'amour de Dieu et la réponse de la créature qui lui
est le plus totalement livrée. Nous avons noté, au contraire, I'importance qu'il
attache aux scénes o a lieu la rencontre la plus intime, comme l'adieu de
Nazareth ou l'apparition au matin de Piques — deux épisodes dont I'Ecriture
ne dit rien, mais dont l'intuition d'Ignace dégage aussitot la portée spirituelle.
1l reste cependant que, méme alors, les considérations « mystiques » le cedent
toujours au rdle « historique » joué par Marie dans 1'économie du salut.

§'il fallait parler d'une vertu a laquelle Marie nous initie, ce serait de la
pauvreté. La « souveraine pauvreté » (116) de la Créche est la premiére répon-
se offerte a celui qui s’est déja décidé A « toute pauvreté de fait ou de coeur »
(98). A la Vierge qui accueille la priere des deux Etendards, c’est le don de la
pauvreté qui est demandé comme premier « échelon » (146) pour accéder au
parfait service de sa divine Majesté. Attitude qui ne se dément plus, et que le
troisi¢me degré d’humilité scelle dans 'amour de ressemblance avec le Christ
pauvre. Mais cette pauvreté devient de plus en plus le dénuement spirituel, la
« solitude », le don du cceur qui s'offre 2 la souffrance rédemptrice. La troisie-
me et la quatriéme semaines ne parlent plus de pauvreté, parce que cette vertu
est assumée elle-méme dans l'anéantissement du Calvaire.

Pauvreté devenue oubli total de soi. Nous sommes au cceur des Exercices,
étant au cceur du mystere de la Rédemption. La pauvreté nous ouvre les voies
du royaume de Dieu : elle nous conduit 2 la parfaite obéissance qui reproduit
I'obéissance du Christ A son Pére.

Cest bien 12 que nous conduit aussi, comme modéle et comme inspiratri-
ce, la Vierge Marie. Elle ne retient pas sur elle notre priére ni notre amour :
aucune « dévotion » a Marie qui se détacherait au milieu d’autres dévotions.
Mais le méme élan nous porte 2 la fois vers la Mere et vers le Fils, parce qu'ils
appartiennent I'un et 'autre au méme mystére qui est celui de la Rédemption
par la victoire de la Croix. La personne de Marie apparait toujours, dans les
Exercices, 3 1a lumiere de I'ceuvre de son Fils. C'est de lui qu’elle tient sa
beauté, de lui sa gloire : entre I'Immaculée et la Vierge glorieuse rayonne le
sacrifice pour lequel elle a regu et donné son Fils. Et tant que 'humanité
devra continuer ici-bas son passage par la mort, la Vierge, premiére-née de
toutes les créatures, recevra cette émouvante priere des deux Etendards qui est
la pri¢re de I'histoire humaine et de I'Eglise militante, a la fois glorieuse et



Le mystére de Notre Dame dans les Exercices

pécheresse, victorieuse dans le Christ mais poursuivant douloureusement son
ascension vers Jérusalem.

Ce sont 13, croyons-nous, les perspectives exactes d’Ignace. Parlant de la
Vierge Marie, nous devions retrouver ce qui fait le ressort et la caractéristique
de son attitude spirituelle : travailler de toutes ses forces 2 la gloire de Dieu,
c'est-a-dire 2 'avénement de son régne par la mort et la résurrection de toute
créature. Les Exercices eux-mémes, par dela le but plus immédiat de la déci-
sion qui met I'dme en parfaite soumission a la grice, ne visent a rien d'autre
qu’'a plonger le retraitant dans la réalité historique du dessein de Dieu voulant
sauver le monde par le sang de Jésus Christ. La Vierge Marie apparait indisso-
lublement liée a cette « ceuvre » pour laquelle le Christ a voulu naitre d’elle ;
toute sa mission est de nous placer « sous I'étendard de la Croix ».

C'était déja cette priere que lui adressait Ignace lorsqu’en 1538 il s"achemi-
nait vers Rome ol il devait accomplir ses premiers vceux. Qu’on se rappelle
I'analyse par Hugo Rahner de la vision de La Storta®. Le Christ portant sa
croix recoit Ignace comme son serviteur. Et désormais, avec la certitude qui
fonde l'action de toute une vie, le « compagnon de Jésus » se sait uni au Christ
en croix et voué pour toujours a la rédemption du monde. Vision et certitude
qui sont des grices, mais qu'une longue priére avait précédées, sinon prépa-
rées. Cette priere, comme il est naturel, s'était portée a la Vierge Marie : « Il
avait décidé qu’aprés son ordination il resterait un an sans dire la messe, se
préparant et demandant & Notre Dame qu'elle vouliit bien le mettre avec son Fils.
Et un jour, quelques milles avant d’arriver 4 Rome, étant dans une église et y
faisant oraison, il sentit un tel changement dans son ame, et il vit si claire-
ment que Dieu le Pere le mettait avec son Fils, que jamais il n’aurait la
hardiesse d’en douter »*.

C'est cette formule si simple et si riche 2 la fois qui continuera a exprimer
pour Ignace cette grice de La Storta. « Me souvenant du jour ol le Pére me
mit avec le Fils », écrira-t-il dans son Journal (23 février). Notre Dame exaugait
ainsi la priére qui lui avait été adressée. Il nous semble que tout son role dans
les Exercices peut, lui aussi, se résumer dans la formule d’Ignace : « mettre
avec son Fils », comme aussi 2 cette formule peut se rattacher tout 'effort
spirituel de la retraite.

PR

L'amour ainsi porté a Notre Dame n'a rien de facile ni de sentimental. En
décembre 1524, a 1'époque oi1 les Exercices sont déja substantiellement
composés, Ignace écrit de Barcelone a Ines Pascual, 1'une de ses bienfaitrices :
« Plaise 2 Notre Dame (...) de nous obtenir la grice, avec notre effort et notre

13, Cf. Chnstus, n° 182HS, mai1 1999, pp. 233-248.
14. Récit, n® 96 [Ecrits, p. 1069

365



366

Etudes ignatiennes

peine, de convertir nos esprits faibles et tristes en esprits forts et joyeux pour
la louange de son Fils et Seigneur »'* Amour qui, bien loin de nous alanguir
ou de nous détourner de l'action, nous dispose au contraire au service de
Dieu pour lequel il renouvelle nos sources d’énergie. Amour plein de tendres-
se et de douceur, certes, mais qui ne s’attarde pas en vaines effusions. La
phrase que nous venons de citer est unique dans toute la correspondance du
saint. Mais, alors qu'il se tait et qu'il agit, il garde sur son cceur, emportée du
chiteau paternel, une image de la Vierge des Douleurs'*— dévotion tout espa-
gnole, peut-étre, mais qui montre ses préférences pour le mystere le plus
secret oll Marie se trouve unie a la Passion de son Fils.

Parce que son amour se nourrissait aux réalités les plus spirituelles, qui
sont aussi les plus théologiques, Ignace vit plus d'une fois Marie lui ouvrir les
profondeurs de la Trinité. A Manrése, raconte-t-il, « un jour qu'il se trouvait
sur les marches d’entrée du monastére {de Saint-Dominique] et qu'il récitait
les Heures de Notre Dame, son esprit commenga 2 étre transporté comme s'il
voyait la trés Sainte Trinité »". Plusieurs passages du Journal, nous l'avons dit,
montrent Marie intercédant non seulement auprés de Jésus, mais aupres du
Pere ou des trois Personnes divines et laissant Ignace comblé de leur présence,
plein de dévotion et de larmes. Pour que 'amour porté 2 Notre Dame puisse
conduire 2 de telles graces, il lui faut étre fondé sur le Christ qui est I'unique
médiateur par le sang de sa Croix.

C'est d’'un pareil amour que les Exercices sont I'école. Peu nous importe
que la critique modermne ait fait justice de la légende qui voulait que la Vierge
Marie eat « dicté » les Exercices dans la grotte de Manrese. Les intuitions
mariales d'Ignace continueront 2 aider bien des personnes 2 se donner au
Seigneur Jésus : elles valent mieux que la légende.

15. Ecnts, pp 630-631
16. MHSJ. Scnpta, 11, p 970
17. Réat, n° 28 [Ecnits, pp 1033-1034)



~ Chroniques

367



368

Mon désir de soignant

Un chemin en quéte de l'autre ?

Marie-Héléne BoucanD*

oignant-soigné, soigné-soignant, je suis au carrefour de deux

mondes, l'un au service de l'autre. Touchée par la maladie

depuis cing ans, la relecture de ma vie professionnelle
devient tout autre. Jeune médecin, aprés qu'un événement familial
m’eut fait vivre le drame d"un accident vasculaire chez une personne
jeune, j'ai choisi assez rapidement de me destiner a la rééducation des
malades ayant eu un accident neurologique. Ma voie était, semble-t-il,
tracée. Apreés trois expériences de médecine en Inde et en Afrique
noire, mon désir d'aller hors frontiere pour aider les plus pauvres s'est
converti. Je pouvais trouver ma voie en France, et cela m'a conduit a
me « consacrer » aux personnes malades les plus démunies. Une fois
Y'orientation neurologique choisie, un concours de circonstances m’a
amenée 2 travailler dans un service hospitalier, dans le Var, aupres des
personnes cérébro-lésées, vasculaires ou traumatisées craniennes.

* Praticien hospitalier, ancien chef de service, membre de la Communauté CVX, Lyon. A diri-
gé le collecuf . Intimité, secret professionnel et handicap (Chromique sociale, 1998).

Christus n® 183 <« 14, rue d°Assas, 75006 Paris



Mon désir de soignant

Apprendre des autres ,

Ce fut pour moi toute une école que d’apprendre ce qu’était la
personne avec un traumatisme cranien, ce que vivait 'entourage,
quelles étaient leurs demandes, leurs attentes. Il m'a fallu apprendre
aussi que le pouvoir de la médecine devait étre partagé : je n'étais pas
seule 2 m'occuper de ces malades, mais avec une équipe, dans laquel-
le chacun était un maillon indispensable au bon fonctionnement de
la prise en charge. Ma parole avait certes du poids, puisque décisive,
mais elle devait prendre en compte I'évaluation des infirmiéres, aides-
soignants, kinés, orthophonistes, ergothérapeutes, psychologues ou
assistantes sociales.

Mon autre découverte, presque immédiatement, fut que, dans le
domaine de la rééducation des traumatisés craniens, il n'y avait pas
une seule fagon de faire, qui aurait été la bonne ! Tout était dans 1'éva-
luation, la prise en compte de I'ensemble des probléemes médicaux, de
'environnement, des conditions psychosociales du malade. Je n'étais
plus dans I'équation : un malade, des signes cliniques, un diagnostic,
un traitement. Je commencais 3 m’éloigner de l'enseignement de la
faculté et a découvrir que la médecine n’est pas une science exacte
mais un art...

Je crois que 'on pourrait rattacher cette période initiale de mon
exercice professionnel a I'annotation des Exercices spirituels stipulant
de prendre chacun 12 o1 il en est, et non la ol 'on voudrait qu'il soit.
Je commencais 3 me mettre au service des malades, pour les aider 1a
ol ils en avaient besoin. Ma démarche partait de leurs besoins, de
leurs demandes. J'élaborais avec eux ou leurs proches un projet de
rééducation et de prise en charge.

Ce premier passage effectué, j‘ai pu entrer plus profondément dans
cet univers. J'ai alors été confrontée a la violence : violence des
malades refusant leur handicap, violence des familles devant mon
incapacité a guérir, violence de mes mots dans 'annonce du handi-
cap... La demande des patients est en effet toujours la méme : obtenir
la guérison, redevenir comme avant, comme si 1'accident n’avait pas eu
lieu. Nier le handicap, le refuser, est une des étapes importantes dans
I'évolution psychologique de la personne touchée. Attendre tout du
médecin est normal, mais c’est de l'ordre de l'imaginaire. Cela renvoie
au médecin son propre désir de toute-puissance, qui peut aller jusqu'a
vouloir reculer 1a mort aux limites de I'impossible. Derriére ce désir
peut exister celui de ne pas perdre I'image idéale de soi mise en

1

369



370

Chroniques

danger par la maladie, de sacraliser le corps comme indestructible, de
se posséder soi-méme en voulant nier la nature inhérente 3 'homme :
naitre, vivre, vieillir, souffrir et mourir.

Renoncer a la toute-puissance

I y avait un ajustement a trouver entre le désir de lutter contre cet
imaginaire de toute-puissance projeté sur moi (et qui, peut-étre, me
faisait du bien ?) et le désir d’étre vraie, bien que souvent humble et
démunie, devant un handicap dont je savais — par sa gravité — qu'il
était définitif. Je crois que j'ai da faire, dans ce cadre, un véritable
travail de deuil pour ne pas répondre 2a la toute-puissance imaginaire
de mon pouvoir de guérir. Je devais accepter et mon incapacité et
I'impuissance de la médecine. Et, de cela, il me fallait étre témoin face
aux malades ou a leur entourage. Je faisais corps avec le chirurgien qui
avait opéré pour tenter une éventuelle récupération, mais sans succes.
Mon désir s'est alors déplacé vers le soin, vers le « prendre soin » de
V'autre, dans une prise en charge globale de 'homme malade qui se
présente : homme physique, psychologique, social et spirituel.

Un vrai dialogue peut alors s’instaurer et j'ai vu parfois des
demandes de patients — dans le cadre des handicaps acquis — se
modifier. Je me souviens de cette femme, jeune, arbitre en volley,
ayant fait une hémiplégie. Lui annongant que son bras ne récupérerait
pas, elle fut d’'une extréme violence contre moi, m’en voulant de ne
rien pouvoir faire pour elle. J'étais devenue la cause de sa non-récupé-
ration, et donc insupportable. J'ai entendu sa violence, I'ai reque,
sinon acceptée... Plusieurs années apres, elle est revenue en consulta-
tion en m'apportant un tableau peint de sa main gauche. Elle avait
découvert la peinture et en avait fait sa passion. Son tableau s'intitu-
lait Le chemin et débouchait sur une allée d’amandiers en fleurs. Ce
travail, out '« accompagnement » prend toute sa place, demande du
temps... Malade et médecin peuvent alors faire un bout de chemin
ensemble vers une autre guérison, inattendue, déplacée par rapport a
celle souhaitée initialement. Cela n'a parfois jamais lieu.

En restant fidele aux Exercices, je crois que cette période pourrait
étre rapprochée du « Principe et fondement » : me détacher de mes
certitudes, de mon savoir, de mon pouvoir, de mon désir initial, pour
essayer d'étre « davantage » au service de mon frére malade.

Ce travail s'est approfondi au fur et 2 mesure, en particulier pour
essayer de gérer les situations humainement trés difficiles, comme



Mon désir de soignant

avec des malades peu communicatifs, en grande souffrance physique,
avec des demandes de fin de soins, des décisions de thérapeutiques de
confort au risque d’abandonner des thérapeutiques plus actives. Ce
sont ces situations que j'appellerais de « questionnement éthique
clinique ». Progressivement, j'ai appris a travailler cette position
d’écoute a I'égard du patient, de son entourage et de 1'équipe, tout en
assumant les responsabilités médicales. Nous avions institué les
réunions éthiques, souvent 4 ma demande, mais parfois & celle d'un
soignant. Toute I'équipe y était conviée. Chacun y avait librement la
parole. Je pouvais alors prendre ma décision, éclairée du regard des
autres intervenants. Ce processus évitait que la décision soit le seul
reflet d’'une toute-puissance ou, au contraire, la traduction d'une rela-
tion trop affective avec le malade ou son entourage.

Tout cela, soutenu par un travail psychologique personnel, m'a
aidé 2 mieux me situer dans ma relation avec le malade et sa famille.
Et peut-étre, paradoxalement, 2 mieux m’investir dans une relation
humainement trés proche, o1 je pouvais maintenir un espace de
discernement, de relecture. Cela ne s’est pas fait en un an — je pense
méme que cela ne se termine jamais —, le malade nous conduisant
toujours plus loin sur le chemin de nous-mémes, pour peu que
chacun reste a la place qui est la sienne.

De médecin a malade

Et puis, la situation s’est renversée : 3 mon tour d’étre porteuse
d'une maladie, révélée tardivement mais non moins génétique, sans
traitement, évoluant sans possibilité de recourir 2 une thérapeutique
curative. Je n'évoquerai cette expérience que par quelques remarques.

m La relation médecin-malade me semble fonctionner sur le mode
interactif : le malade attend beaucoup de son médecin. Il attend la
guérison. Si celle-ci est impossible (pas de traitement), le médecin est
mis en situation d’échec de son pouvoir et de sa toute-puissance.
Consciemment ou non, il se sent coupable vis-a-vis du malade. Le
médecin se trouve alors pris dans un étau difficile a gérer, au point
que certains seraient préts a essayer n'importe quel traitement pour
tenter de fuir cet échec, bien qu'ils n’en soient pas responsables. Le
malade doit donc aussi faire, de son c6té, un travail de deuil de cette
toute-puissance médicale. C'est uniquement si les deux, soignant et
malade, font ce chemin qu'une expérience basée sur la confiance et

371



372

Chroniques

I'espérance peut surgir, quand bien méme ne serait-ce pas celle de la
guérison. Ce chemin-la doit passer par la parole, celle du médecin,
mais aussi celle du malade qui doit pouvoir exprimer sa souffrance, et
savoir qu'il est entendu et compris.

m La relation médecin-malade est toujours asymétrique. Mais de
quel cOté voit-on cette asymétrie ? Lequel des deux détient le plus
d’informations ? En tant que soignant, je crois détenir effectivement
un « savoir » que 'autre n'a pas et que, le plus souvent, je ne veux pas
partager. Vouloir tout lui dire (consentement expres et éclairé ?) est
d‘ailleurs impossible et me semble, 12 encore, relever de l'imaginaire.
Mais, devenue malade, je découvre et expérimente que chacun a un
« savoir » différent qu'il doit partager avec 'autre. D'un c6té, savoir ou
connaissance médicale pour le soignant ; de l'autre, savoir de I'expé-
rience de la maladie. Il ny a pas que le soignant qui peut apporter un
savoir ; il ne peut en effet jamais se mettre totalement 2 la place du
malade (vivre les deux positions est réellement tres difficile !). Le
soignant doit donc apprendre i se mettre a 1'école du malade. J'ai
découvert que, soignant, je parlais facilement de I'accompagnement
des mourants, de la fin de vie, des soins palliatifs. Ayant fait I'expé-
rience de la peur de la mort proche, j'ai compris qu'aucun mot ne
peut traduire ce qui se passe, méme si cette expérience est vécue dans
la foi et la certitude du Royaume. Laissons résonner le silence de la
parole de celui qui part...

Le malade est trop souvent considéré par le médecin comme celui
qui ne sait pas. Que de difficultés surviennent lorsque le malade vient
expliquer au médecin ce qu’est sa maladie ! Je réalise a partir de cette
situation, qui est 1a mienne, que, dans la relation médecin-malade,
chacun a un réle socialement attribué, qu'il est trés difficile de modi-
fier. Que d’efforts pour considérer le malade comme partenaire, allié,
porteur d'un savoir, différent de celui du soignant mais complémen-
taire ! Un exemple illustre cette nouvelle position : les associations de
malades qui fonctionnent bien sont celles ou il existe une bonne
collaboration soignants-malades. Le travail, I'information se font
alors dans un contexte différent, ot chacun se trouve déplacé par
rapport au réle qu'il joue habituellement. J'ai bien plus appris sur la
relation soignant-soigné (soigné-soignant ?), la souffrance, la révolte,
la dépression du malade face a sa maladie, apreés cinq ans de maladie
qu‘apres vingt ans a cotoyer au quotidien des malades touchés par
des affections incurables !



Mon désir de soignant

w Un refus de soins par le malade pose toujours probléme au corps
soignant, qui ne sait pas toujours entendre toute la souffrance
cachée derriére une telle attitude. Le médecin accepte-t-il que le
malade passe par des moments ol il ne peut plus accepter les
contraintes que le médecin lui impose (et que celui-ci méconnait le
plus souvent : heures d'attente interminables, perte de l'intimité,
modifications de 'image du corps, dépendance du fonctionnement
institutionnel...} ?

m L'« éducation » médicale apprend i classer, diagnostiquer, traiter
en fonction des signes cliniques. Cette pratique s'est étendue aux
paramédicaux 2 travers la démarche du diagnostic infirmier. Ainsi,
chacun devient plus responsable. Mais cela n'apprend pas au médecin
A gérer toutes les situations intermédiaires dans lesquelles il se retrou-
ve le plus souvent. La science médicale appelle des situations nettes et
précises, et 'art de la médecine un discernement de chacune d’entre
elles... Les Exercices spirituels nous sont encore la trés présents :
passage de la Croix vers la Vie, passage par la souffrance du malade
pour découvrir quelle vie coule de ses plaies ouvertes... Pour moi,
seule cette relecture de la souffrance dans la foi peut permettre d'oser
parler d'une quelconque fécondité de la souffrance, ou méme
simplement d’évoquer une espérance possible.

LR

Etre malade en étant soignant est une situation singuliere qui aide
a relire son expérience de soignant sous une lumiére nouvelle. Cette
situation m'a fait reconnaitre mon ambivalence face au désir de guérir
l'autre, et mes propres blessures que je cherche a guérir. Devenir mala-
de me conduit 2 apprendre tout le non-dit de la souffrance et 4 mesu-
rer combien il faut étre simplement présent a 'autre pour essayer
d’entendre ce qu'il dit par son corps, ses choix, ses mots, ses silences.
Lieu formidable d'échange d’humanité, lieu d’humanisation réci-
proque dans le respect de cet autre qui nous est confié.

373



André Ravier
e

PRETHE
POUR (S oums DED B

LE

’

Dom Augusuint Guillerand

—_———

FACE A DIEU

LA PRIERE SELON 153 CHARTRRUX

Guigues le Charreux
LECHELLE
DU PARADIS

o

,,.d.,;.wn-wm-l-

Editions SAINT-PAUL - BP 652 - 78006 Versailles Cx

S Les Fins derniéres
Les FINS | Romano GUARDINI, théologien allsmand du XXé s

Une remarquable synthése de la pensée
chrétienne sur la finitude de I’'homme et
la fin des temps
Une réédition opportune face
aux gnoses actuelles
144p.-82F

DERNIERES

SawccPatt
P AT TRV E T
~

30 joursaveg Marie /1 .
mwmwmméw ;

Un accompagnement spiritusi, aveic, paiirehaqud js.
une Jectio divinget un texte Wwfi £ "é

6 A
&, P B ":- . 4
Poisr go methe b Iécol ghiisalisin A ing iiviary ol ciliool a
" g Ty v AR Eu

.

v

.




Actualité
des sanctuaires marials

Jean RivaiN*

fait constaté par les professionnels du tourisme : les
anctuaires marials attirent toujours des pélerins. S'il y a un
fléchissement en France pour les démarches en groupe, le nombre des
familles et des individuels augmente. La voiture est préférée au
transport en commun.
Pontmain, commune de neuf cents habitants, accueille un
17 janvier, dans l'inconfort de l'hiver, cinq mille personnes qui ne
sont pas toutes stires de pouvoir entrer dans la basilique ; le 15 aoiit,
elles sont dix mille, et, tous les jours, il y a du passage pour prier, se
confesser... Trois cent cinquante mille visiteurs par an, déclarent les
services du tourisme de la région Pays-de-Loire. Les pélerinages, ¢a
marche encore, spécialement ceux qui se dirigent vers des sanctuaires
ayant pour origine une apparition de la Vierge Marie reconnue par le
magistere de I'Eglise.

I ourdes, Fatima, La Salette, Guadalupe, Pontmain... C'est un

* Recteur de la basiique de Pontmain. A publié Prier 2 Pontmain avec Mane (Desclée de
Brouwer, 1994)

Christus n® 183 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris

375



376

Chroniques

Des aumoneries de colleges et lycées organisent des marches de
jeunes pour commencer ou conclure une année, pour préparer des
confirmands. Le Mouvement Chrétien des Retraités (Vie Montante),
les groupes du Renouveau charismatique provoquent des rassemble-
ments, avec jusqu’a vingt mille participants. Le SIJEL (Service inter-
diocésain des jeunes équipes liturgiques) regroupe huit cents servants
de messes en aube. C'est un défilé constant de vagues plus ou moins
fortes de pelerins de tout 4ge et de toute condition.

Pourquoi viennent-ils ?

m Les lieux visités par Marie sont marqués par sa présence. Les pele-
rins s’y sentent reconnus et écoutés. « Ce n’est pas comme ailleurs »,
disent-ils. Que de personnes viennent confier leur détresse 4 la Mére
du Seigneur ! Soit que leur médecin leur ait dit : « Je ne puis plus rien
pour vous ! », soit que leur comptable leur ait déclaré : « C'est bient6t
la faillite ! », soit que I'épouse ait quitté la maison, soit que les enfants
ne demandent pas le sactement de mariage... Et ces mémes personnes
reviennent quelques mois, quelques années plus tard pour remercier :
« Mon mari est guéri de l'alcool. » « Ma fille a trouvé du travail. »
« Nous avons un bébé, alors que 1a médecine disait que c'était impos-
sible. » La liste des intentions écrites est longue et variée, ainsi que
celle des reconnaissances. Les cierges brtlent dans une chapelle des
lumieres ouverte jour et nuit. Ils sont le signe de ces demandes et de
ces reconnaissances. Des milliers de pélerins font ici |'expérience de la
présence de Notre Dame, selon ce que nous dit Vatican II : « Son
amour maternel la rend attentive aux fréres de son Fils (...) qui se
trouvent engagés dans les périls et les épreuves » (Lumen Gentium 62).

m Les fideles aiment la Mére du Seigneur. Sur la croix, Jésus a dit 2
Jean : « Voici ta mere ! » Et le disciple la prit chez lui, dans son intimi-
té. Jésus s'adresse a chacun de nous 2 travers 'Apotre bien-aimé. Le
Peuple de Dieu, en France, est héritier d'une tradition mariale millé-
naire et reconnait encore aujourd’hui Marie pour sa mere. Il a besoin
d’exprimer sa dévotion mariale d'une maniére ou d'une autre, Le péle-
rinage vers un sanctuaire marial est une occasion préparée et attendue
parfois pendant des années .

m La dimension mariale a manqué. A la suite de mai 1968, une idéo-
logie a marqué certaines paroisses et mouvements qui ont axé les



Actualité des sanctuaires marials

efforts des fideles sur une action missionnaire urgente, en abandon-
nant des aspects de la vie chrétienne jugés secondaires. Ce fut le cas de
la dimension mariale. Des prédications mettaient plutdt 1'accent sur
l'aspect social, et parfois de manieére trés intellectuelle. Des fidéles en
ont souffert, et donc apprécié de pouvoir se réfugier dans un sanctuai-
re pour chanter Marie, réciter un peu de chapelet avec d’autres et
exprimer leur relation filiale envers Notre Dame.

@ Un enracinement historique donne des repéres. Le récit de l'évé-
nement fondateur est une activité trés importante dans un sanctuaire
marial. 1l plonge dans I'histoire et raconte comment la Mére de Dieu
se manifeste pour soutenir les chrétiens a des moments difficiles : rue
du Bac 2 Paris pendant la Révolution de 1830 ; 4 La Salette en 1846,
en pleine industrialisation générant le prolétariat des villes ; a Lourdes
en 1858, pour rappeler I'urgence de la priére pour la conversion des
pécheurs qui se multipliaient dans la prospérité du troisiéme empire ;
a Pontmain en 1871, au moment de l'invasion prussienne ; a Fatima
en 1917, pendant la premiére guerre mondiale et la révolution
communiste en Russie ; 3 Beauraing en 1932 et Banneux en 1933,
alors qu'Hitler prend le pouvoir en Allemagne.

En notre temps ol l'indifférence religieuse est croissante, les
personnes qui veulent faire leur enquéte sur la crédibilité de la foi
chrétienne sont heureuses de trouver dans une histoire proche des
signes de la communication entre le ciel et la terre. Les chapelains
sont souvent témoins de conversions. La Lettre des évéques aux catho-
liques de France de 1997 parle des « recommencants » : les sanctuaires
marials sont des lieux de liberté favorables a la décision de reprendre
une vie chrétienne avec les sacrements abandonnés pendant dix ou
vingt ans.

m L2 ou est Marie, le Saint-Esprit agit. Saint Louis-Marie Grignion de
Montfort, dans son Traité de la vraie dévotion & la Sainte Vierge, écrit :
« Quand le Saint-Esprit a trouvé Marie dans une dme, il y vole, il y
entre pleinement, il se communique a cette ame abondamment, et
autant qu’elle lui donne place ; et une des grandes raisons pourquoi le
Saint-Esprit ne fait pas maintenant des merveilles éclatantes dans les
ames, c'est qu'il n'y trouve pas une assez grande union avec Marie »
(n° 36). Les sanctuaires marials ne peuvent étre que modestement
équipés. Quoi qu'il en soit, les responsables sont émerveillés de leur
fécondité spirituelle, sans commune mesure avec les moyens

377



378

Chroniques

employés. Elle est humainement inexplicable. Elle témoigne de
'action du Saint-Esprit en présence de Marie.

m Une priére persévérante avec Marie. Un prétre découvrant
Pontmain déclarait : « Ici, c'est tous les jours dimanche ! » Pendant la
saison des pelerinages, de Paques 2 la Toussaint, il y a toujours du
monde qui prie dans la basilique. Cinq messes dominicales, deux en
semaine. Le climat de priere s’amplifie lorsque les pélerins sont plus
nombreux 2 la faveur d'une féte mariale en semaine ou d'un mardi
d’été. Ces jours-13, I'animation est plus soutenue, depuis les laudes
chantées chaque matin jusqu'au chemin de lumiére (procession aux
flambeaux) vers le lieu de 'apparition.

m Un lieu de réconciliation accessible. Alors que les églises des villes
et des campagnes sont de plus en plus souvent fermées, les chrétiens
cherchent la possibilité de rencontrer un confesseur. Les sanctuaires
marials leur procurent la joie du pardon. « N'est-ce pas dans le sein de
Marie que s’est accomplie la réconciliation entre Dieu et les hommes
par le mystere de l'Incarnation ? » (saint Anselme). Marie demeure
« meére de miséricorde », soucieuse de la conversion et du salut de
tous ses enfants. Invoquée inlassablement afin qu’elle prie « pour
nous, pauvres pécheurs », elle intercéde « maintenant » pour les
confesseurs et les pénitents. Un prétre de 87 ans témoigne :
« Vraiment, ce fut une grice de pouvoir accueillir les pénitents toute
une journée sans étre fatigué... Il y a la Sainte Vierge. » Prétres diocé-
sains, missionnaires oblats se relaient chaque jour, hiver comme été.
« J'ai plus appris en quelques années a Pontmain que pendant tout
mon ministere... » Il se présente toujours quelqu’un : une famille
entiere (la meére au début, le pére ensuite), une voiture de religieuses...
qui font parfois plus de cent kilomeétres pour ce sacrement.
« Pontmain est une terre de liberté o1 il est plus facile de se laisser
convertir, de changer de cap », lit-on dans le projet pastoral. On ne
repart pas de Pontmain comme on y est venu. Les pelerins font par
Marie l'expérience de la dimension maternelle de Dieu, « Pere des
miséricordes ». '

Dérives possibles

m Inflation verbale. Lorsque le cceur est séduit par un grand amour, il
peut inspirer des paroles exagérées dans les discours, les chants, les



Actualité des sanctuaires marials

prieres. Cela s'est produit avec le « grand retour » de Notre Dame de
Boulogne en 1944-1945. Un séminariste est devenu pasteur protes-
tant a Ia suite des abus de langage divinisant Marie « qui sourit et
pardonne ». Il y a des manifestations populaires en 'honneur de
Notre Dame qui, aux yeux d’observateurs pointilleux, relévent de la
mariolétrie. Par réaction, certains prennent des mesures restrictives,
jusqu’a supprimer des statues de la Sainte Vierge et omettre les chants
en son honneur. Alors, spontanément, naissent d’autres réactions
contraires et abusives avec des bergers sans mandat.

m Publicité commerciale. Certains veulent soutenir des manifesta-
tions mariales non reconnues comme San Damiano, Medjugorge,
Kerezinen... pour faire advenir leur reconnaissance. IIs font de la récla-
me pour une neuvaine de pélerinages : les cars se remplissent, des
personnes de bonne volonté font confiance et mettent en doute leurs
curés qui les invitent a la prudence en citant Jésus : « Si quelqu'un
vous dit : “ Voici, le Christestici ! “QOubien: “1l estla! “ n’en croyez
rien... » (Mt 24,23-25). « Il y a des conversions », disent-ils. En fait,
celles-ci n'authentifient pas le caractére divin du phénoméne
merveilleux, mais le sérieux de l'acte de foi provoqué a l'occasion
d'une confession, d'une messe, par un pelerin ouvert a la griace de
Jésus sauveur.

m Criteéres de discernement. Dom Bernard Billet, au cours du congres
de la Société francaise d’études mariales (SFEM) a Pontmain, en
septembre 1971, disait : « Le discernement des vraies apparitions est
difficile, par suite des ressemblances qui existent entre nombre
d’apparitions reconnues et celles qui ne le sont pas... Un critére positif
semble s'imposer : la transparence, par opposition aux contradictions,
ambiguités, bizarreries, incohérences ; la transparence contraire a
'opacité, laquelle tend a faire de I'apparition un centre d’attraction et
non un point de rayonnement. » Cette transparence doit exister au
niveau des voyants, de l'apparition, des messages, de ceux qui se
trouvent concernés, au niveau enfin de ceux qui ont la mission d’opé-
rer le discernement. Il conclut : « Quand Marie apparait, c'est pour
faire bénéficier la terre de la lumiére inaccessible ou elle régne avec
son Fils »'.

1. Vraies et fausses appantions dans I'Eghse, Lethielleux, 1973, p 46.

379



380

Chroniques

Un accompagnement ecclésial

Si I'Eglise met en garde contre certaines pratiques déviantes, c'est
pour soutenir une saine piété mariale. En effet, dans la foi catholique,
Marie a une place importante. Depuis le concile cecuménique
d’Ephese, elle est appelée « Mére de Dieu ». Elle est citée dans le
symbole des Apétres et celui de Nicée-Constantinople. Vatican II a
voulu que le dernier chapitre de la Constitution dogmatique sur
I'Eglise soit un résumé de tout l'enseignement marial officiel. Il est
intitulé : La bienheureuse Vierge Marie, Mere de Dieu, dans le Mystere du
Christ et de I'Eglise. Ce document a été complété, dix ans plus tard, par
une exhortation apostolique de Paul VI sur Le culte marial, le 2 février
1974. Ce texte guide de facon sfire « les exercices de piété envers la
Vierge Marie ». Il demande que ces pratiques soient christologiques,
c'est-a-dire orientées vers Jésus, en sorte que la Mere ne soit pas sépa-
rée de son Fils ; il faut aussi qu'elles soient trinitaires et ecclésiales. Le
pape indique quatre orientations pour la qualité du culte marial : il
doit étre biblique, liturgique, cecuménique, anthropologique.

En 1983, Jean-Paul Il publiait le nouveau Code de droit canonique.
On y trouve, dans le livre IV sur la « fonction de sanctification de
I'Eglise », un chapitre absent du précédent code, intitulé « Les
sanctuaires » (n° 1230-1234). Le 4 décembre 1997, les évéques de
France faisaient éditer une Charte des sanctuaires. Eclairant le code
pour la situation frangaise, cette charte comporte trois points essen-
tiels concernant le sens du sanctuaire, ses fonctions, sa pastorale. Au
n° 9, il est écrit : « Pour éviter les confusions fréquentes des mots pris
I'un pour l'autre, il faut rappeler que le sanctuaire est le lieu vers
lequel on vient en pelerinage. Le pelerinage est la démarche qu'on
fait pour aller vers ce lieu. » Cent cinquante sanctuaires de France se
sont unis en Association des recteurs de sanctuaire (ARS), qui se
rassemblent chaque année en congrés en janvier A Paris, en sous-
région en avril, en grande région apostolique en novembre. Les
sanctuaires marials participent a une autre instance, 'Association des
ceuvres mariales (AOM), pour approfondir, avec les responsables des
publications et des mouvements, leur spécificité.

Le 7 octobre 1987, le cardinal Dadaglio, président du comité de
I'’Année mariale, a envoyé a tous les évéques du monde une note pour
rappeler, en cinq points, ce que doivent étre les sanctuaires marials
dans I'Eglise : 1. Des lieux de célébration liturgique ; 2. Des lieux de
culture ; 3. Des lieux d’appel ; 4. Des lieux de charité ; 5. Des lieux



Actualité des sanctuaires marials

d’engagement cecuménique... En 1988, il a invité les délégués de
chaque pays a étudier les directives romaines sur les sanctuaires. En
1992, ce fut le premier congrés mondial de pastorale des sanctuaires
et des pelerinages 2 Rome, Domus Mariae. Jean-Paul II demanda
« d'accueillir judicieusement la piété populaire et de 1'éclairer respec-
tueusement pour que les pauvres soient évangélisés ». Commentant
V'épisode de Jésus au puits de Jacob, il compare les sanctuaires a des
sources d’eau vive.

Pour Pontmain, Mgr Armand Maillard, évéque de Laval, a publié
des statuts le 3 mars 1998. Ayant restructuré les paroisses de son
diocese, il a voulu préciser les relations de ce sanctuaire avec le dioce-
se de Laval, la paroisse, les diocéses voisins et les congrégations reli-
gieuses présentes sur le-site.

A I'approche du troisi¢me miilénaire, le Conseil pontifical pour la
pastorale des migrants a publié, le 25 avril 1998, un beau texte
approuvé par le pape : Le pelerinage dans le grand Jubilé de 'an 2000. Ce
document détaille dix rencontres que peut faire le pelerin, et il s'ache-
ve ainsi : « Le pelerinage est trés souvent la voie pour entrer dans la
tente de la rencontre avec Marie... Le chrétien se met en voyage avec
Marie sur les routes de I'amour »*. Avec le grand Jubilé, les sanctuaires
marials sont mis 3 'ordre du jour. Chaque évéque doit désigner dans
son diocése les portes d’entrée. Celui de Laval a choisi, en plus de la
cathédrale, les quatre basiliques qui sont toutes les quatre mariales.
C'est plus ou moins le méme cas pour les autres départements. Afin
d’aider ces sanctuaires 3 donner de la qualité aux célébrations du
Jubilé, I'Association des ceuvres mariales a décidé d’organiser a Paris
un colloque ouvert au grand public sur « la dimension mariale de I'an
2000 », les 2 et 3 décembre 1999. Elle désire a cette occasion publier
des documents. Chaque sanctuaire est entré depuis trois ans dans
cette préparation avec I'année du Fils, du Saint-Esprit et du Peére. Les
bulletins, les conférences, les homélies se sont renouvelées grice A ces
thémes proposés par Jean-Paul 1I. Les équipes animatrices ont déja
organisé leur calendrier et leur theme. Celle de Pontmain veut redire 2
chaque pelerin : « Voila une année de griace ! Avec Marie, ouvre-toi a la
tendresse de Dieu Amour. » Elle renouvelle ses activités : retraites
spirituelles, journées de réflexion chrétienne, colloque cecuménique...
Elle n’en rajoute pas, mais elle sait qu’il faut s’attendre a recevoir
davantage de pelerins.

2. Documentation catholique du 5 juillet 1998

381



382

Chroniques

Les sanctuaires marials sont d’actualité. lls sont dépositaires d'une
lumiére divine. Ils ont mission de la mettre en valeur « sur le lampa-
daire » nous dit Jésus (Mt 5,15). Qu'ils se rappellent qu'ils ne sont
pas le centre du monde. Le but du pélerinage de toute vie chrétienne
est le Peére. Les sanctuaires de Marie sont des étapes qui éclairent la
route, chacun a sa maniére, selon son charisme : Lourdes parle de
I'Immaculée Conception et de I'’Annonciation, Sainte-Marie-Majeure a
Rome rappelle la créche de Bethléem, Pontmain évoque le mystere
pascal... Les pelerins du Canada, de Tahiti ou de La Réunion ne se
contentent pas de venir a2 Pontmain ou a Lourdes : ils suivent tout un
itinéraire marial, comme les compagnons de saint Francois font leur
route avec Marie. « Le but ultime du culte rendu a 1a Vierge Marie est
de glorifier Dieu et d’engager les chrétiens dans une vie totalement
conforme 3 sa volonté (...) Dieu a aimé la Vierge Marie et a fait pour
elle de grandes choses (Lc 1,49) ; il I'a aimée pour lui, il I'a aimée
pour nous ; il se 'est donnée a lui-méme, il nous I'a donnée » (Le culte
marial, 39 et 56).

Gchigue

Revue CEcuménique de Formation
10 rue Henri [V 69287 LYON CEDEX 02

HABITER LA TERRE

n° 140 - juillet 1999 - 96 pages - 25 FF

Le rassemblement de toute la terre habitée... en grec “oikoumé-
niké gé”, c’est le réve d'une Eglise enfin UNE au service de toute
la terre. C’est le réve de Jean Paul Il pour le llléme millénaire.
C’est d’abord la priére de Fils au Pére, le Fils que le Pére exauce
toujours. La terre est donc & “habiter” ensemble, plus qu’a
exploiter. Ce rassemblement de toute la famille chrétienne rendu
visible dans cette large relecture panoramickue du XXéme siécle
s’achevant, couple (Ecuménisme et Renouveau, car le
Renouveau charismatigue est par essence cecuménique. Une
maniére d’aider & un discernement pour aujourd’hui et pour
demain, en donnant.a voir ce que I'Esprit a fait dans les Eglises.
Au sommaire :

Peter HOCKEN - Alain BLANCY - Maurice JOURJON - Michel EVDOKIMOV
Cardinal SCHOTTE - Patriarche CEcuménique BARTHOLOMEE ler - Chiara LUBICH.




Prier

Les plus belles priéres du monde H ors s ér ie ——

- Les plus beaux textes
fondamentaux et de .
nombreux témoignages Apprendre a prier
de toutes les traditions
religieuses du monde

entier. Beauté, silence,

il 3 . rencontre
§ 2 ” interreligieuse, une

Comment aider les
croyants a trouver

le chemin de la prigre.
Gréce A I'expérience
des mouvements,

des services et
communautés d’Eglise,
vous y trouverez de

invitation au dialogue,

K 71% ) ‘ dlapaixetdla
€S plms helles contemplation.

[")ri(' resfdiinonde X précieux témoignages
NP sur I'apprentissage
48 pages Apprendre a prier de la priere et son
Format : 21 x 29,7 ecm oo 0 aes de apport dans notre

Réf.05.1050 48 F vie quotidienne.

32 pages
Format 17,5 x 25 cm
Ré&F.O5 1049 30F
Visages de Marie
De la naissance de Jésus jusqu'aux
apparitions de Lourdes ou de Fatima,
retrouvez I'émouvante diversité des
visages de laVierge A travers les

traditions des religions du Livre et les 32 pages
courants spirituels du christianisme. VISAGES Format 21 x 29,7 cm

\|I\)llm Réf.05 1038 48 F

Bon de commande

. Prix . Montant
Réf. Article commandé unitaire Quantité Total

3 | 051050 | Les plus belles prieres du monde 48F
; | 051049 | Apprendre a prier 30 F
1 | 051038 | Vvisages de Marie 48F
, MONTANT TOTAL A REGLER :

Nom Prénom

Adresse

Codepostal L1 [ | I | Ville OE82

Merci de nous retourner ce bulletin accompagné de votre réglement par chéque bancaire ou postal a :
prier/VPC 163 bd Malesherbes - 75859 Paris Cedex 17 - Tel - 01 48 88 45 02.

En apphication de la lor Informatique & Libertés, les informations qur vont sont demandées sont nécessaires 4 Ia gestion de votre abonnement. Elles peuvent atre utilisées par
des sociétés partenaires de Malesherbes Publications Vous disposez d'un droit d accés des données vous concernant sur simple demande adressée au service abonnements



LA GRANDE QUERELLE
D'EPHESE

ROGER BICTH DB RGER

Celle qui g’ar(lail

loute clmsc
CI1 SOon coeur

La mere de Jésus doit-elle aussi
étre dédarée Mére de Dieu, « Théotokos » ?
A travers ce roman sur le condle d’ Ephese,
Roger Bichelberger nous donne a voir
le visage mystérieux de Marie.




