
C^YÎStUS 

Marie 
Celle qui a cru 

Israël en personne 
Entre catholiques et protestants 

Pour une parole crédible 
Une porte d'espérance 

M O N DÉSIR DE SOIGNANT 

ACTUALITÉ DES SANCTUAIRES MARIALS 

m s N° 183 -60 F 9 WW Î T jumet 1999 



U N G R A N D T H E O L O G I E N OUVRE LE D IALOGUE 

Un livre de vie, 
de foi et d'espérance 

• Un livre qui rejoindra 
l'homme moderne dans 
sa quête de la foi. 

• Un livre qui affronte 
les doutes, les soupçons 
et les objections 
du monde moderne 
sans aucune réticence. 

• Un livre pour trouver 
des raisons de croire 
et pour comprendre 
ce que l'on croit. 

Bernard Sesboûé 

Croire 
Invitation à la foi catholique 

pour les femmes et les hommes 
du XXP siècle 

SESBOÛÉ 
Droguet & Ardant 

Bernard Sesboûé, 
jésuite théologien réputé, professeur au 
Centre-Sèvres à Paris, s'attache à mettre 
en examen les principaux articles de la foi 
catholique. 

S'appuyant sur le Credo, il développe un 
exposé dense et cohérent dans lequel il 
invite le lecteur à l'accompagner dans la 
découverte et l'intelligence de la foi. 

Il s'adresse à tous dans un langage simple 
et compréhensible. 

Droguet & Ardant - 157 x 235 mm - 150 F 
En vente chez votre libraire 



Revue de formation spirituelle 
fondée par des pères jésuites en 1954 

TOME 46, N° 183, JUILLET 1999 

REDACTEUR EN CHEF 

CLAUDE FLIPO 

SECRÉTAIRE DE RÉDACTION 

YVES ROULLIÊRE 

COMITÉ DE RÉDACTION 

CLAIRE-ANNE BAUDIN - PIERRE FAURE - AGNÈS HÉDON -

MARGUERITE LENA - JACQUES TRUBLET 

ADMINISTRATION : JEAN-CLAUDE GUYOT 

SERVICE COMMERCIAL : EMMANUELLE GIULIANI 

PUBLICITÉ : MONIQUE BELLAS 

14, RUE D'ASSAS - 75006 PARIS 
TÉL. ABONNEMENTS : 01 44 21 00 99 

TEL. RÉDACTION : 01 44 39 48 48 - FAX : 01 40 49 01 92 
INTERNET (site) : http://pro.wanadoo.fr/assas-editions/ ; (adresse) : assas.editions@wanadoo.fr 

T R I M E S T R I E L 

Le numéro : 60 F (étranger : 67 F) 
Abonnements : voir encadré en dernière page 

Publié avec le concours du Centre National du Livre 

a s s a s 

éditions 
association loi 1901 

président directeur de la publication 
Pierre FAURE 

http://pro.wanadoo.fr/assas-editions/
mailto:assas.editions@wanadoo.fr


Marie 
Celle qui a cru 

Éditorial 

Q H Marie 

264 Bernard SESBOÛÉ, Centre Sèvres, Paris 

Peut-on encore parler de Marie ? 
Pour une présentation crédible 

275 Michel LEPLAY, ancien rédacteur en chef de Réforme 

Marie entre catholiques et protestants 
A la croisée des chemins 

283 Anne-Marie PELLETIER, universitaire 

Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 
Dans le sillage des femmes de l'Ancien Testament 

297 Jean ZUMSTEIN, Faculté de théologie protestante de Zurich 

De Cana à la croix 
Le parcours johannique de la mère de Jésus 

307 Ghislaine CÔTÉ, sœur du Cénacle, Lyon 

Heureux qui écoute la Parole de Dieu 
Celle qui offre l'espace de son oui 

315 Texte de JEAN-PAUL II 

L'union virginale de Marie et Joseph 
Un véritable mariage 

319 Antoine LAURAS s.j. 

Le rosaire 

Origine, histoire et sens 

325 Damien SICARD, membre du groupe des Dombes 

La liturgie, règle de la prière mariale 
Le Magnificat de l'Eglise en marche 



Christus 183 • Juillet 1999 

333 Sophie BINGGEU, germaniste 
Le chemin d'Eve à Marie 
D'après Edith Stein 

Services 

344 Lectures spirituelles pour notre temps 

352 Sessions de formation pour le semestre à venir 

Études ignatiennes 

354 Maurice GIULIANI S j 

Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 
Un accompagnement mariai 

Chroniques 

368 Marie-Hélène BOUCAND, praticien hospitalier, Lyon 

Mon désir de soignant 
Un chemin en quête de l'autre î 

375 Jean RIVAIN, recteur du sanctuaire de Pontmain 

Actualité des sanctuaires mariais 
Une étape sur la route 

^ Prochains mmén*T~~~ ~~~~- ~~ ~ , 
• Mourir {oadml$$$)„ ' / / 
• L'homme dans la Créarkm (janvier 2000)' 
• Lai 

Un encart est inséré dans ce numéro 



Éditorial 

A 
X. A p r è s une longue absence, Marie revient. 

Il fallait sans doute que la discrétion de la Mère de Dieu permît 
que s'élucident les brouillages du passé : tensions œcumé­
niques, inflation d'une dévotion exorbitante, sacralisation 
d'une condition féminine marquée par la dépendance, malen­
tendus sur la sexualité... La réflexion engagée depuis le Concile 
comme le dialogue entre les Eglises ont permis d'avancer sur un 
terrain plus ferme et de joindre nos voix avec plus de discerne­
ment à celles de toutes les générations qui la proclament 
bienheureuse. 

La redécouverte de la place de Marie dans le 
mystère du Christ et de l'Eglise vient éclairer le jubilé de l'an 
2000. En cette ouverture d'un nouveau millénaire, la foi nous 
montre en elle la porte. Elle est la porte par où nous est venu le 
salut. Elle est aussi la porte d'espérance, au tournant d'un siècle 
grevé de violences et de désillusions. Au sein de l'Eglise elle-
même, la figure de Marie semble bien répondre à certaines 
impasses actuelles. 

Devant le doute ou la crispation, le « oui » 
mariai à la Parole que Dieu nous adresse à travers lès événe­
ments est seul capable de rendre confiance : « Faites tout ce 
qu'il vous dira ! » Dans un monde où prévaut l'efficacité sur 
l'attention, la rationalité sur la relation, l'immédiat sur la 
patience, Marie rappelle que la véritable fécondité est de l'ordre 
de la grâce. « La dimension mariale de l'Eglise précède la 



dimension pétrinienne », a écrit Jean-Paul II. Autrement dit, 
l'Eglise est charismatique avant d'être hiérarchique. La figure de 
Marie affirme qu'au cœur de l'Alliance l'identité de l'Eglise est 
féminine. 

Mais si Marie est figure de l'Eglise, c'est en tant 
qu'elle est une personne bien concrète, celle qui part en hâte 
visiter sa cousine Elisabeth, qui cherche angoissée avec Joseph 
leur enfant perdu à Jérusalem, qui intercède à Cana... Dans son 
oui, renouvelé jusqu'à la croix, Marie est Israël en personne 
« Bienheureuse, toi qui as cru ! » La béatitude prend en elle 
visage humain. Le « mariai » est personnalisant ; il préserve la 
foi de la gnose et la charité de l'activisme. Il nous fait aimer 
l'Eglise non comme une abstraction — les abstractions, a-t-on 
dit, n'ont pas besoin de mère — mais comme une communion 
de personnes. 

Ainsi, le retour à une « dévotion mariale » 
authentique, dégagée des dérives doctrinales et des exubérances 
sentimentales, peut purifier l'Eglise d'une rationalité dessé­
chante comme d'une agitation inquiète, pour la faire entrer 
plus joyeuse et plus confiante dans le temps que Dieu lui 
donne. 

Christus 

Le dernier « hors-série » de Christus est sorti : 

Le Mystère de la Trinité 
Pour le grand Jubilé 

N° 182 HS^- 255 p. - 90 F 

La foi en un Dieu « communauté de personnes » est au cœur du Credo, 
du mystère de l'Eglise comme de la vie spirituelle. A l'aube d'un millénaire 
où le syncrétisme religieux est dans l'air du temps, ce recueil d'articles tirés 
du fonds de Christus éclaire vigoureusement la différence chrétienne 

261 
I 



NOUVEAUTES 

Jacques Arènes 

Accueillir la faiblesse 

105 F./176 p. 

Rémi Parent 

Vivre réconcilié 
avec soi-même 

98 F. / 128 p. 

Marie-Christine 
Sanjuan 

Mourir et vivre 

96 F./112 p. 

Pans la même collection 

Annie Wellens 
L'ordinaire des jours 

98 F./112 p. 

Collection 
Les chemins du sens 



Marie 
:.:; •:;::•.• :-:,n,",ssssamÊÊmÊmÊÊÊmÊÊÊÊÊmiÊÊiÊÊÊmimÊÊÊÊÊmÊÊÊÊÊm 

263 



Peut-on encore parler 
de Marie ? 

Bernard SESBOÛÉ s.j.* 

Prenons comme point de départ le concile de Vatican II. On 
savait depuis longtemps que la Vierge Marie était l'objet d'un 
contentieux œcuménique. Mais ce que l'on a découvert 

alors, c'est qu'elle est aussi l'objet d'un débat entre catholiques, fait de 
soupçons mutuels et d'incompréhensions. C'est ainsi que ce concile a 
connu un moment de crise, quand il fallut décider du lieu où il parle­
rait de la Vierge Marie : dans une Constitution indépendante ou dans 
le cadre de la Constitution sur l'Eglise, Lumen Gentium (désormais 
LG) ? Le concile, d'abord partagé entre deux orientations contradic­
toires presque égales, opta pour la seconde solution, non sans émois 
ni souffrances. Les uns se lamentaient de ce qu'il refusait d'apporter 
« une pierre précieuse nouvelle à la couronne de la madone », tandis 
que d'autres se réjouissaient de ce que l'« excommunication ecclésia-
le » de la Vierge Marie était enfin levée. Marie n'est pas au-dessus de 

• Centre Sèvres, Paris. A récemment publié chez Desdée de Brouwer Jésus Christ à l'image des 
images des hommes. Brève enquête sur les représentations de Jésus à travers l'histoire (1997) et Rome 
et les laïcs (1998), et, chez Droguet & Ardant : Croire Invitation à la foi catholique pour les 
femmes et les hommes du XXI- siècle (1999) , 

264 Christus n' 183 • 14, rue d'Assos, 75006 Paris 



Peut-on encore parler de Marie ? 

l'Eglise, elle en est un membre, même s'il s'agit d'un membre excep­
tionnel1. 

Depuis Vatican II, ces deux tendances, théologiquement diver­
gentes, se sont radicalisées, au point de faire place à trois positions : 
d'une part, une contestation culturelle de la figure et du rôle de Marie 
dans le mystère chrétien, qui traverse même des milieux catholiques ; 
d'autre part, un retour à la « mariologie » de type ancien chez certains 
« zélateurs » qui n'ont pas accepté le tournant pris par Vatican II ; 
enfin, un courant qui entend rester fidèle aux options de ce concile, 
dont le pape Paul VI avait affirmé qu'il avait donné la synthèse la plus 
large « sur la place que la très sainte Vierge Marie occupe dans le 
mystère du Christ et de l'Eglise ». Ce courant désire bien donner à 
celle-ci toute cette place, mais en prenant ses distances à l'égard des 
diverses « inflations » de la dévotion et de certaines théologies, et 
même engager à ce titre un dialogue œcuménique au sujet de Marie. 
Ces trois courants seront esquissés dans cet article qui proposera pour 
finir quelques critères d'une parole sur Marie aujourd'hui crédible. 

LA FIGURE DE MARIE CONTESTÉE 

La contestation de la figure de Marie en cette fin de siècle est soli­
daire des grandes évolutions culturelles de l'Occident. Retenons deux 
points majeurs, dont l'un touche à la sexualité et l'autre à la revendi­
cation féministe contemporaine : le premier concerne la virginité de 
Marie, dont les affirmations sont accusées de véhiculer un soupçon 
grave et injuste sur l'exercice de la sexualité ; le second vise l'image de 
la femme soumise et consacrée à la maternité que l'Eglise propose à 
ses fidèles à travers la Vierge Marie. 

La virginité de Marie 

Distinguons nettement deux aspects qui n'ont pas la même portée 
au regard du mystère de la foi : la conception virginale de Jésus et la 
virginité perpétuelle de Marie2. 

1. Cf R. Laurenun, La question manale (Seuil, 1963), livre d'opinion que l'auteur jugeait 
« urgent d'écrire au seuil du débat mariai de Vatican II » 
2. La première est certainement beaucoup plus centrale que la seconde, puisqu'elle touche à 
la divinité du Christ. 



Marie 

Depuis une trentaine d'années, la contestation de l'historicité de la 
conception virginale de Jésus a pénétré les milieux catholiques. De 
graves interrogations ont mis en cause non toujours son sens, mais 
son fait, à l'instar d'ailleurs du fait de la résurrection. Pour ne prendre 
qu'une référence, on se souvient des débats soulevés naguère autour 
du Catéchisme hollandais, qui avaient conduit à la rédaction d'un 
nouveau texte. Certains y voient la transposition du mythe païen de la 
femme fécondée par un dieu ; d'autres estiment qu'ils ne s'agit que 
d'un symbole « jadis » pertinent. Sont aussi en cause la réalité de 
l'humanité de Jésus, venu au monde d'une manière si exceptionnelle, 
et le rapport entre anthropologie et sexualité. Le débat semble apaisé, 
mais il est toujours latent et réémerge périodiquement, comme le 
montrent les prises de position brutales d'Eugen Drewermann. Ce 
dernier ramène le sens de la conception virginale aux archétypes égyp­
tiens de l'« ange » et de l'« enfant divin », et au récit de la naissance de 
Pharaon engendré par le dieu Amon qui s'est approché sexuellement 
de la reine Ahmosé3. 

Le thème a été repris au plan de l'exégèse et de la doctrine dans des 
débats qui ont permis un certain nombre de clarifications sur la natu­
re et le sens de cette affirmation4. Tout d'abord, la foi chrétienne ne dit 
pas que l'Esprit Saint a joué un rôle « procréateur » dans la conception 
de Jésus, comme dans les thèmes païens des unions de dieux avec des 
femmes, mais un rôle créateur, ce qui est tout autre chose. La concep­
tion virginale de Jésus n'est ni plus difficile ni plus facile à croire que 
la création du monde par Dieu — deux interventions divines « irre-
présentables ». Elle met en honneur le thème de la virginité, mais elle 
n'est nullement un signe de mépris de la sexualité. Car elle s'inscrit 
dans une tout autre symbolique : par la conception virginale, c'est la 
création de toute l'humanité qui est reprise dans son nouveau chef, 
Jésus. 

Ensuite, si cette affirmation est un signe privilégié de la divinité de 
Jésus qui a Dieu seul pour Père, cette divinité n'en dépend pas immé­
diatement. Elle est fondée sur la résurrection, où la foi a vu la confir­
mation éclatante par Dieu de sa revendication à être son Fils en un 
sens unique. S'il en est ainsi, la pastorale et la catéchèse ne doivent 
pas commencer par annoncer cette donnée, sous prétexte qu'elle est 

3. De la naissance des dieux à la naissance du Christ (Seuil, 1992) 
4. Ne pouvant reprendre ici le dossier de manière complète, )e me permets de renvoyer à 
l'exposé que j'en ai fait dans Pédagogie du Christ Eléments de chnstologie fondamentale (Cerf, 
1994, pp 203-229) 



Peut-on encore parler de Marie ? 

attestée dans les récits de l'enfance. Présentée trop tôt et privée du 
contexte de la vie, de la mort et de la résurrection de Jésus, la concep­
tion virginale ne peut qu'être prise pour un mythe. Personnellement, 
je crois à la conception virginale de Jésus, parce que je crois à sa résur­
rection et que ma foi à l'ensemble de cet événement me permet 
d'accéder à la foi en un mystère que je ne peux atteindre que par des 
traditions évangéliques limitées. 

Aujourd'hui, c'est plutôt la question de la virginité perpétuelle de 
Marie qui est à l'ordre du jour et défraie la chronique5, en raison des 
nombreuses mentions des frères et sœurs de Jésus dans les évangiles. 
Le cas est délicat au regard de l'histoire : personne ne peut, dans l'état 
actuel de la recherche, apporter à ce plan la preuve définitive de la 
nature exacte de cette parenté, ni pour dire qu'il s'agit de vrais frères ni 
pour dire que ce sont des cousins, parce que les évangiles ne nous 
donnent pas les éléments nécessaires pour un tel jugement6. Ce point 
doit donc être jugé à l'intérieur de l'organisme de la foi, à la lumière 
des raisons doctrinales apportées par la tradition chrétienne. Les 
chrétiens des premiers siècles ont développé progressivement cette 
doctrine, convaincus qu'elle n'était pas contraire aux données des 
évangiles. Ils y ont vu la conséquence normale du lien unique créé 
entre Marie et Jésus, lien qui engageait une consécration totale de la 
mère à la mission du Fils. 

Marie, « icône » chrétienne de la femme 

Les courants féministes récusent en Marie le modèle de la femme 
chrétienne, parce qu'ils y voient un appel à la passivité, au silence, à la 
modestie, à l'obéissance, l'humilité et la résignation, bref à l'efface­
ment de la femme dans un rôle d'assistance à l'homme. Sans doute, 
au cours de l'histoire, des projections culturelles ont-elles exagéré­
ment et unilatéralement développé cette image. Mais il suffit de reve­
nir aux témoignages évangéliques pour voir que l'humilité de Marie et 
son Fiat n'émanent nullement d'une personnalité étriquée et dimi­
nuée. Marie de Nazareth ose chanter le Magnificat, un cantique « révo­
lutionnaire », si l'on fait un peu attention à ce qu'il dit, et qui 

5. A partir du livre de ) Duquesne, Jésus (Flammanon/Desclée de Brouwer, 1994) et de la 
thèse défendue par F Refoulé . Les frères et sœurs de Jésus frères ou cousins ? (Desdée de 
Brouwer, 1995) 
6. Sur ce point, voir la position prise par le groupe des Dombes, Marie dans le dessein de Dieu 
et la communion des saints (Bayard/Centunon, 1999, pp. 121-123). 

267 



Marie 

déplaisait tant à Charles Maurras. Marie se montre dans son obéissan­
ce au dessein de Dieu pleine de courage, d'audace et de liberté. 

MARIE VICTIME DES EXCÈS DE SES ZÉLATEURS 

De l'autre côté, Marie demeure dans certains milieux l'objet d'une 
dévotion et d'une théologie héritées du mouvement mariai antérieur 
à Vatican II, et qui, avec les meilleures intentions du monde, résiste à 
entrer dans la visée propre à ce concile. Cette tendance se manifeste 
plus fortement aujourd'hui, au nom sans doute de l'axiome médié­
val : « De Maria numquam satis » (« De Marie, on ne parlera jamais 
assez »), couramment attribué à saint Bernard, bien qu'il ne se trouve 
pas dans ses œuvres. Elle s'exprime de manières diverses, dans la théo­
logie, par des pétitions adressées à Rome et dans certaines manifesta­
tions populaires. 

Excès théologiques 

De thèses non équilibrées7', remises en honneur mais déjà 
connues, on passe à des thèses nouvelles et surprenantes : puisqu'Eve 
a participé au péché d'Adam, Marie doit avoir participé en sens 
contraire à la rédemption apportée par le Christ ; Marie est bénéficiai­
re d'une « union hypostatique » avec l'Esprit Saint, de même que Jésus 
vivait de l'union hypostatique avec le Verbe. Telle est la thèse curieuse 
de Leonardo Boff, franciscain brésilien plus connu comme témoin de 
la théologie de la libération. Ce trait est lié chez lui à une considéra­
tion très forte de la dimension féminine de l'Esprit ; le féminin est 
approprié au Saint-Esprit qui aurait de ce fait la mission de « diviniser 
hypostatiquement » le féminin, de même que le Christ divinise le 
masculin8. A une telle thèse, il convient d'opposer un non catégo­
rique. Elle est un abus manifeste de l'expression d'« union hyposta­
tique », qui ne concerne que le Christ et qui ferait franchir à Marie la 
limite du créé. 

S'il est légitime de s'interroger sur le lien de l'Esprit Saint à Marie, 
certaines affirmations concernant Marie « épouse de l'Esprit Saint » 

7. Cf., entre bien d'autres livres, R Javelet, Marie, la Femme médiatrice (ŒIL, 1984) , 
D Lacouture, Marie Médiatrice de toutes grâces. Raison, enjeux, conséquences (Editions des 
Béatitudes, 1995) et l'ouvrage signalé dans la note 10. 
8. Voir des formules curieuses, en ce sens, dans O rosto matemo de Deus. Ensato interdisciplinar 
sobre o feminino e suas formas religiosas (Voces, 1979) 



Peut-on encore parler de Marie ? 

sont dangereusement ambiguës, en particulier pour la raison qu'on a 
dite : elles invitent à penser que l'Esprit a joué dans l'incarnation un 
rôle « procréateur ». 

Demande de définitions nouvelles 

La « mariologie » préconciliaire s'était engagée dans la requête de 
définitions dogmatiques nouvelles. Le concile de Vatican II a exprimé 
un refus net de continuer dans cette voie, qui ne correspond ni à la 
nature ni à la visée des définitions dogmatiques. Or une requête 
s'exprime aujourd'hui dans le sens de nouvelles définitions, comme si 
le dogme mariai avait besoin d'être complété ou achevé. Il ne s'agit 
plus d'ailleurs d'aspects de l'itinéraire spirituel de Marie, ni de sa place 
dans l'histoire du salut, mais de titres personnels que l'on demande 
de voir définir. 

Ces dernières années, diverses pétitions, signées de cardinaux (on 
parle de quarante), d'évêques (quatre cent trente-cinq) et de fidèles 
(quatre millions, dit-on5), sont parvenues au Saint-Siège pour deman­
der la définition de trois nouveaux titres mariais, ceux de Médiatrice, 
de Corédemptrice et d'Avocate. La théologie de ces requêtes est large­
ment développée dans un ouvrage en deux tomes, publié aux Etats-
Unis en 1995 et en 1997, et dédicacé à Jean-Paul II. Il a pour titre : 
Marie, Corédemptrice, Médiatrice et Avocate. Fondements théologiques. Vers 
une définition papale10 ? La moitié des contributions de l'ouvrage justi­
fie le titre de Corédemptrice dont on sait combien il est ambigu, pour 
ne pas dire « objectivement erroné »". Il a été refusé par Vatican II et se 
trouve exclu du discours des papes depuis déjà de longues années. 
Pour étudier la réponse à donner à ces requêtes, le Saint-Siège a 
constitué une commission de quinze théologiens qui s'est réunie à 
Czestochowa. La réponse fut la suivante : 

« Tels qu'ils sont proposés, les titres apparaissent ambigus, car on peut les 
comprendre de manières différentes. Il est appam, de plus, que l'on ne doit 
pas abandonner la ligne théologique suivie par le concile de Vatican II, qui 
n'a voulu définir aucun d'entre eux. Dans son magistère, il n'a pas employé le 
mot " Corédemptrice * et il a fait un emploi très sobre des titres de 

9. Chiffres donnés dans le livre de D Lacouture, op cit., p 35 
10. Mark I Miravalle (éd ), Mary, Coredemptnx, Mediatnx, Advocate. Theological Foundations 
Towards a papal définition ? (Queenship Pubhshing, 1995) , II. Papal, Pneumatological, 
Ecumemcal (id, 1997). 
11. Quoi qu'il en soit, bien sûr, des intentions de ses zélateurs 

2 6 9 



Marie 

" Médiatrice " et d" Avocate ". En réalité, le terme de * Corédemptrice " n'est 
pas employé par le magistère des Souverains Pontifes, dans des documents 
importants, depuis l'époque de Pie XII. A cet égard, il y a des témoignages du 
fait que ce pape a évité intentionnellement de l'employer (...) Enfin, les théo­
logiens, spécialement les théologiens non catholiques, se sont montrés 
sensibles aux difficultés œcuméniques qu'entraînerait une définition de ces 
titres »12. 

L'Académie pontificale mariale internationale commente ainsi la 
réponse de la Commission : « La réponse de la Commission, inten­
tionnellement brève, fut unanime et précise : il n'est pas opportun 
d'abandonner le chemin tracé par le concile de Vatican II et de procé­
der à la définition d'un nouveau dogme. » Elle dit même sa surprise 
devant la demande de définition du titre de Corédemptrice, « à l'égard 
duquel le magistère nourrit des réserves et qu'il écarte systématique­
ment »13. 

Marie n'a pas à être l'objet de nouvelles définitions dans l'Eglise, 
qui — à supposer même qu'elles fussent fondées dans la foi — ne 
peuvent que rendre celle-ci plus difficile à beaucoup et gêner les rela­
tions œcuméniques. Le but du « dogme défini » dans la tradition 
ecdésiale est très précis : il s'agit de dirimer un moment de crise, 
quand un point vital de la foi est mis en cause. Si la dévotion devait 
gouverner le dogme, pourquoi ne demanderait-on pas d'abord la défi­
nition de nouveaux dogmes christologiques ? 

On souhaiterait qu'aujourd'hui les zélateurs de la Vierge Marie 
acceptent enfin de ne plus lui porter tort par leurs outrances et recon­
naissent que le plus grand honneur qu'ils puissent lui rendre, c'est de 
la respecter selon ce qu'elle fut dans l'Evangile : la servante du 
Seigneur. 

Le succès des apparitions récentes 

Il est impossible de ne pas mentionner ici le succès des appari­
tions les plus récentes de la Vierge, même s'il ne nous revient pas de 
porter un jugement sur leur authenticité : attendons celui de l'Eglise. 
On ne peut que se réjouir quand des fruits spirituels réels se manifes­
tent dans des lieux d'apparition. Mais l'importance qui leur est atta­
chée dans certains milieux et le discours qui se développe à leur sujet, 

12. Documentation catholique du 2 avril 1995, n" 2113, p. 693 
13. Ibld., p. 694-695. 

270 



Peut-on encore parler de Marie ? 

comme les controverses suscitées malgré certaines mises en garde des 
évêques, restent inquiétants. On a parfois l'impression que ces appari­
tions sont présentées comme plus importantes que l'Evangile lui-
même. Elles constituent même un point extrêmement sensible en 
notre temps. La moindre réticence à leur égard est trop vite interprétée 
comme le signe d'un manque de foi et d'amour pour la Vierge Marie. 

Nous avons connu récemment en France les manifestations des 
« vierges pèlerines », statues promenées d'églises en églises, accompa­
gnées d'un discours dévotionnel et de gestes de piété qui sont bien 
éloignés des orientations de Vatican II. La vigilance pour une catéchè­
se mariale authentique s'impose plus que jamais. 

POUR UNE PRÉSENTATION CRÉDIBLE DE MARIE 

Référons-nous à l'invitation de Vatican II qui « exhorte vivement 
les théologiens et les prédicateurs de la parole de Dieu à s'abstenir 
soigneusement, en considérant la dignité singulière de la Mère de 
Dieu, de toute exagération fausse tout comme d'une excessive timidi­
té » (LG 67). Dans l'esprit du dernier concile, essayons donc de déga­
ger les critères d'une théologie et d'une « dévotion » mariales crédibles 
pour notre temps. 

• Marie ne devrait jamais être isolée de l'ensemble du discours de 
la foi chrétienne. L'enseignement premier du chapitre VIII de Lumen 
Gentium est de situer « Marie, Mère de Dieu dans le mystère du Christ 
et de l'Eglise ». L'ambiguïté du terme même de mariologie est de faire 
penser que Marie doit donner lieu à un discours spécial qui lui est 
exclusivement consacré, et donc l'isole de l'ensemble de la théologie 
et de la considération de l'histoire du salut qui a son centre dans la 
personne du Christ, 

Or, selon la formule de Paul VI, « Marie est toute relative à Dieu et 
au Christ ». Il nous faut donc passer de la « mariologie » à la « théolo­
gie mariale » et renoncer définitivement, à l'exemple du concile, à 
cette mariologie à prétention spéculative, dérivée de la méthode 
scolastique, qui, à coups de distinctions subtiles, permet des audaces 
de langage auxquelles elle est aussitôt obligée d'enlever par divers arti­
fices toute portée réelle, si elle ne veut pas tout simplement tomber 
dans l'hérésie. Le meilleur exemple en est donné par les spéculations 
sur le titre de Marie Corédemptrice. Ce qui vaut de la théologie vaut 

271 
\ 



Marie 

aussi de la prédication et de la dévotion : Marie conduit au Christ, elle 
que l'iconographie traditionnelle nous montre portant son jeune 
enfant dans les bras ou à côté de son corps meurtri, descendu de la 
croix (Pietà). 

m Marie est confessée par l'Eglise comme « Mère de Dieu » : tout ce 
qui la concerne part de là et doit y revenir. La dignité de sa personne 
vient de l'élection dont elle a été bénéficiaire par pure grâce de Dieu. 
Aussi, les deux dogmes définis par Pie IX sur l'Immaculée Conception 
(1854) et par Pie XII sur l'Assomption (1950) ne sont pas à considérer 
comme des privilèges arbitraires qui mettraient Marie en dehors du 
destin commun de la famille humaine, mais selon leur signification 
dans l'histoire du salut. L'Immaculée Conception de Marie maintient 
que Marie a été rachetée du péché originel au même titre que tout être 
humain — mais d'une manière différente, par préservation et non par 
purification. Elle exprime, par cette anticipation en Marie, la vocation 
de tout être humain à la sainteté parfaite. L'Assomption dit la vocation 
de toute l'Eglise à la gloire, dont Marie est le type anticipateur. 

• Marie doit toujours être présentée comme une créature de Dieu, 
comme notre sœur en humanité, comme la fille d'Israël, la femme 
juive qui a vécu de la foi et de l'espérance de son peuple, comme 
celle qui a assumé, avec tous ses risques, la maternité d'un fils. 
L'humanité féminine de Marie doit être mise en lumière, avec les 
diverses harmoniques qu'elle comprend : disponibilité entière au 
dessein de Dieu sans doute, mais aussi personnalité vivante et parfois 
audacieuse, qui non seulement chante le Magnificat mais aussi ose 
faire un reproche à son Fils (Le 2,48). Jamais Marie ne doit être 
présentée comme du côté de Dieu : elle est et restera toujours du côté 
des hommes. Elle est noue et nous accompagne dans notre marche. 

Fille de Sion, Marie est un membre de l'Eglise au même titre que 
tous les autres. Elle est aussi toute corrélative à l'Eglise (R. Laurentin). 
Sans doute tient-elle dans l'Eglise une place primordiale, puisqu'elle 
l'a représentée au moment de l'Annonciation et en est devenue le type 
ou l'icône. Mais l'exercice de sa maternité spirituelle suppose qu'elle 
assume, dans la grande famille ecclésiale, le rôle de la mère. Marie a 
« avancé dans le pèlerinage de la foi » (LG 58), thème conciliaire 

14. Redemptons Mater (1987), 12-19 



Peut-on encore parler de Marie ? 

largement repris et développé par Jean-Paul II dans son encyclique 
sur Marie14. 

• Enfin, Marie a été servante avant d'être Reine. Notre mentalité n'est 
plus médiévale et ne résonne plus à l'accumulation des titres de 
grandeur et de beauté15. Notre monde est quelque peu saturé de la 
théologie de Marie-Reine, pourtant traditionnelle. Marie s'est présen­
tée elle-même à l'Annonciation comme la « servante du Seigneur » 
(Le 1,38). Respectons le titre qu'elle s'est décernée à elle-même. De 
même que Jésus le Serviteur s'est abaissé (Ph 2,8) jusqu'à la mort de la 
croix, de même Dieu a regardé la bassesse (Le 1,48) de sa servante. Ce 
ne sont plus les privilèges qui attirent l'attention, mais la Vierge 
d'Israël qui représente les pauvres du Seigneur, a mené une vie ordi­
naire et s'est effacée devant la mission de son Fils, pour se retrouver 
présente à l'épreuve de la croix, celle qui s'offre ainsi à notre imita­
tion. 

Concluons par une formule qui ne peut que rassembler protes­
tants et catholiques : tout en Marie vient de la grâce de Dieu (sola 
gratia) ; tout en elle est la réponse de la foi (sola fide) ; tout enfin en 
Marie rend gloire à Dieu (soli Deo gloria)16. 

15. Cette préoccupation s'est transportée dans les concours de beauté (Miss France, Miss 
Monde) et dans les superlaufs que l'on peut donner aux vedettes du cinéma et de la chanson 
Ne faisons pas de Mane une star spirituelle ' 
16. Thème que j'ai développé dans une conférence de Carême de Notre-Dame de Pans en 
1988 (cf Pour une théologie œcuménique, Cerf, 1990, pp 389-404) 

273 



« L'original de cette image est un chef-d'œuvre si parfait que le Tout-Puissant qui l'a 
fait s'est enfermé dans son ouvrage. » 



Marie entre catholiques 
et protestants 

Michel LEPLAY* 

On"pourrait simplifier les deux mouvements de conversion 
inspirés à nos Eglises catholique et protestante par le 
récent travail du groupe des Dombes consacré à Marte 

dans le dessein de Dieu et la communion des saints1. En effet, pour les 
uns, un « retour sur Marie » implique un retour au Christ, tandis que 
pour les autres un retour au Christ appelle un « retour à Marie ». 
Commentant notre texte, un théologien catholique2 le qualifie de 
« prudent et osé ». C'est bien de cela qu'il s'agit : la prudence et 
l'audace. Ainsi peut-on qualifier les deux versants de notre accord 
exceptionnel sur la dissymétrie de la controverse reconnue et des 
conversions attendues. Prudence catholique et audace protestante, 
vertus féminines, sinon mariales... 

* Pasteur, ancien rédacteur en chef de Réforme et membre du groupe des Dombes A publié 
chez Desdée de Brouwer en 1998 Martin Luther et Charles Péguy, et chez Labor et fides en 
1999 Le protestantisme et le pape quelques explications 

1. En un volume I Dans l'histoire et l'Ecriture, \\ Controverse et conversion (Bayard-Centunon, 
1999) 
2 Bernard Sesboûé, Etudes, avril 1998, pp 513 518 

Christus n° 283 • 14, rue d Assas, 75006 Pans 



Marie 

Nul ne peut « prolonger » le Christ 

Plus les contentieux sont anciens, plus leur résolution demande 
du temps : il aura fallu deux mille ans de christianisme pour saluer 
enfin ce qu'avaient été avant lui deux mille ans de judaïsme ! Sur une 
moins longue durée, l'accord luthéro-catholique concernant la justi­
fication par la foi a de la peine à aboutir à la signature des deux 
Eglises3. Il s'agit bien du centre de la foi chrétienne, du moins dans le 
débat occidental, et de l'article sur lequel l'Eglise tient bon ou se porte 
mal : noue salut est totalement gratuit et le juste vivra par la foi seule 
(« sola gratia, sola fide »). Ce qui implique pour la théologie protestan­
te classique, depuis le XVT siècle, que le service et le témoignage 
rendus par l'Eglise à l'Evangile n'ont aucune consistance propre et 
indépendante de l'unique médiation de Jésus Christ lui-même. 

Nous avions posé la question délicate dans une déclaration du 
Comité mixte catholique-protestant : Consensus œcuménique et diffé­
rence fondamentale — le « point de focalisation » étant de déterminer 
comment, et si « l'Eglise est sanctifiée de manière à devenir elle-même 
un sujet sanctifiant ». Il était proposé de répondre, pour les Eglises 
issues de la Réforme, que « l'Eglise, signe et instrument de Dieu, doit 
rester entièrement transparente à Dieu, seule cause première. Elle ne 
peut prolonger le Christ [c'est moi qui souligne] sans porter atteinte à la 
seule souveraineté de Dieu. L'Eglise n'est que dans la passivité créatrice 
de la foi créant chez les hommes la disponibilité à l'action de Dieu 
source de toute grâce »4. D'où la question finale posée à tous : 
« Quelles conséquences ecclésiologiques tirons-nous de l'affirmation 
de la justification par la grâce moyennant la foi ? » 

La question de la place de Marie « dans le dessein de Dieu » se 
situe d'abord dans cet espace de réflexions et de discussions théolo­
giques et ecclésiales où nos communautés cherchent un accord. La 
doctrine enseignée dans l'Eglise catholique et par les Confessions de 
foi protestantes ont, de plus, des statuts différents, qui ne concernent 
pas seulement le ministère de Marie dans le dessein de Dieu. Deux 
autres questions traditionnellement conjointes, qui ne font pas partie 
de notre ordre du jour mais qui appartiennent au même paysage 
théologique, sont celles de l'Eucharistie d'une part, de la papauté 
d'autte part. Le sacrement et la présence réelle du Christ, le magistère 
et son autorité souveraine constituent, avec la doctrine et la piété 

3 Positions luthériennes, juillet 1997, pp. 255-268. 
4. Le Centurion, 1987, pp 38 et 88 

276 



Marie entre catholiques et protestants 

mariales, les fameuses « trois blancheurs » de la polémique simplifiée 
du siècle dernier : La Vierge, l'Hostie, le Pape... 

Or, pas plus que l'Eglise elle-même, ni la Vierge Marie, ni l'hostie 
consacrée, ni le Saint-Père ne peuvent « prolonger le Christ ». Nous 
n'avons pas à « prolonger » l'action salvatrice de Dieu en son Fils : 
c'est Lui qui nous tend les bras, nous attend sur le chemin où II nous 
a devancés ; c'est Lui dont la main ouverte prolonge le mouvement 
intime de sa miséricorde. C'est Lui qui nous rejoint et nous bénit : 
nous n'avons pas à organiser des relais, des repères, des rallonges, 
voire des prothèses ecclésiastiques et populaires pour que Dieu nous 
atteigne de manière efficace. Tels que nous sommes, là où nous 
sommes, entièrement dépendants et localisés, là nous sommes 
rejoints et atteints par une parole surprenante et neuve. Marie de 
Nazareth est à cet égard aussi surprise que l'ont été tant de mères 
juives avant elle, en Israël, et aussi surprenante que le seront après 
elle tant de femmes chrétiennes dans l'Eglise : « Sois joyeuse, toi qui 
as la faveur de Dieu, le Seigneur est avec toi... Sois sans crainte, 
Marie... » (Le 1,28 et 30). 

Noue accord évangélique sur l'unique et suffisante intervention 
de Dieu, dont la grâce nous comble et appelle notte foi comblée, cet 
accord pourrait-il être remis en cause par le traitement religieux du 
christianisme tel que les Eglises ont tendance à l'organiser ? 
Seraient-elles, par les ministères ordonnés, détentrices de sacrements 
efficaces et dispensatrices du salut ? Ou comme des « rallonges » au 
bras de l'Eternel trop court pour sauver, à sa main trop faible pour 
aider (Is 59,1) ? Ou faut-il au contraire, ce qui revient au même, 
relayer un Dieu présumé lointain et sévère, et son Fils peseur d'âmes 
au gramme près, faut-il une femme plus proche et plus douce pour 
consoler un peuple que son Dieu terrorise ? Car la religion, à l'inverse 
de la foi, risque de se présenter comme une rallonge, un raccourci, 
une sécurité, un arrangement « avec le ciel ». 

Au cœur de cette problématique et de notre long débat sur la justi­
fication par la grâce, moyennant la foi, Marie apparaît comme un 
personnage central, unique et symptomatique de la réponse des 
Eglises et des fidèles à la question de leur salut et de leur devenir dans 
le plan de Dieu. C'est ce que le groupe des Dombes avait vu et dont il 
a voulu s'expliquer : les catholiques pour expliciter que leur dévotion 
mariale n'entame en rien leur foi chrétienne, et les protestants pour 
reconnaître que leur abstention mariale ne dévalorisait pas leur foi 
également chrétienne. Nous étions donc au pied du mur avec les 

r 
277 



Marie 

questions controversées : « Qu'est-ce qui, dans la doctrine chrétienne 
sur Marie, appartient à la nécessaire unanimité de la foi chrétienne ? 
Qu'est-ce qui peut faire l'objet de différences légitimes ? » (§ 204). 

Marie et la confession de foi 

Un commentaire protestant pourrait ici, chemin faisant, rappeler 
ce que nous entendons par « doctrine chrétienne ». On peut en effet 
entendre par doctrine (chrétienne) au singulier l'ensemble de l'ensei­
gnement proposé aux fidèles. Un traitement plus autoritaire de la 
doctrine y insérera des points précisément définis et à croire, autre­
ment dit des dogmes. Et, dans l'Eglise catholique romaine, on sait la 
pérennité imposée des grandes définitions dogmatiques, celles des 
premiers conciles, théologiques et christologiques, qui nous sont 
communes, et les définitions plus récentes, ecdésiologiques et mario-
logiques, nullement protestantes... Car, dans le protestantisme, toute 
définition reçue de la doctrine chrétienne aura le statut plus modeste, 
adapté et vérifiable, des « confessions de foi » : ces textes de grande 
densité spirituelle n'ont en effet ni le caractère objectif, permanent et 
impératif, des dogmes définis comme tels, ni quelque caractère facul­
tatif dépendant de la subjectivité des croyances, mais ils représentent 
pour les Eglises qui les rédigent, adoptent et confessent, les éléments 
essentiels d'une foi évangélique en situation de témoignage et de 
service hic et nunc. Les Confessions de foi de la Réforme, puis dans le 
protestantisme mondial, connaîtront ainsi une réelle diversité 
d'expressions dans une identité constante sur les grandes affirma­
tions : des Confessions d'Augsbourg (luthérienne, 1530) et de La 
Rochelle (calviniste, 1559) à celles de Barmen (Allemagne) contte le 
nazisme et des baptistes américains contre le racisme, la même foi est 
confessée en communion avec l'Eglise universelle et en prise avec des 
situations actuelles. 

Dans cette perspective qui permet de discerner la consistance 
ecclésiale, que les uns et les autres attribuons à toute « doctrine 
chrétienne », les affirmations concernant Marie ont des statuts très 
différents. Et l'équilibre auquel nous sommes parvenus, qui sera effec­
tivement discuté de part et d'autre, tant par les théologiens des 
dogmes qui gardent le « dépôt » que par des Eglises confessantes qui 
regardent les doctrines, cet équilibre et cette pacification théologique 
autour de Marie impliquent qu'on explicite tant les affirmations 
catholiques les plus fermes (Immaculée Conception, Assomption 



Marie entre catholiques et protestants 

glorieuse) que les silences protestants les plus éloquents sur ces 
mêmes points de doctrine et de piété. 

Nous sommes ainsi conduits à la seconde partie du texte d'accord 
sur Marie dans le dessein de Dieu et la communion des saints. Après le 
premier volume, dans l'édition originale en deux temps (qui faisait 
l'inventaire de la question et la situait « dans l'histoire et l'Ecriture »), 
le second allait ttaiter des controverses successivement suscitées par 
l'évolution de la mariologie catholique et des conversions fraternelle­
ment sollicitées par notre engagement œcuménique. x 

A la croisée des chemins 

Or, à ce point crucial qui pouvait être d'accord ou de désaccord, 
nous avons les uns et les autres pris avec joie — et non sans émotion, 
il faut le dire — le risque de certaines remises en question, tant dans 
la compréhension de notte propre identité que dans notre intelligen­
ce et notre reconnaissance de celle de l'autre. Je ne sais qui, des catho­
liques ou des protestants, aura fait le plus de chemin — même si ce 
n'est pas de cela qu'il s'agit, sinon d'un chemin en direction de la 
profondeur et de l'approfondissement authentique de notre foi 
chrétienne... Les uns auraient plutôt limité l'étendue de la mariologie 
menacée de « mariolâtrie », resserrant et concentrant ce qui concerne 
Marie sur son Fils. Les autres voudraient bien étendre le champ 
mariai, au moins biblique et liturgique, que la polémique et l'indi­
gnation avaient largement restreint. Et quand je dis le « champ », 
j'entends surtout... le « chant ». Quand Karl Barth qualifiait d'hérésie 
la mariologie catholique, il rejoignait en fait Martin Luther, opposant 
la religion qui rallonge pour arranger le salut à « la foi qui renonce à 
toute réciprocité et reconnaît l'unique Médiateur » (cité au § 209). 

Nos partenaires catholiques, devant cette contestation radicale, ont 
eu le courage de reconnaître que leur Eglise avait pu faire « un usage 
abusif » du terme de co-rédemption et de la notion de « médiation » à 
propos de Marie. Le concile de Vatican II ayant décidé de ne pas 
consacrer à Marie une déclaration dogmatique indépendante, son 
titre de « médiatrice » ne serait plus utilisé indépendamment du mys­
tère de la communion des saints, donc de toute l'Eglise. Aussi 
conviendrait-il désormais de l'éviter, en demandant aux protestants 
que, si le mot encore s'échappait d'un sanctuaire ou d'une prière, on 
veuille bien prendre acte de la déclaration de bonne foi qui devrait le 
dédouaner à jamais (§ 210-211). 



Marie 

Restait à s'expliquer — les protestants ne faisant grâce de rien à 
personne — sur la notion de « coopération ». Les paragraphes 214 à 
227, certes fins et subtils, rendent bien compte, me semble-t-il, de la 
pleine humanité graciée de Marie, comme de toute autte créature, et 
de cette seule participation que Dieu nous demande à notre salut et 
qui est de l'accepter. La foi de Marie, comme la nôtre, consiste essen­
tiellement en notte accord joyeux avec l'annonce de la grâce et notte 
association à la gratitude et à la reconnaissance du « Magnificat ». 

Ainsi, tout ce qui est dit, deviné, aimé chez Marie et qui lui est 
propre, en premier, l'est en fonction de son Fils, le premier-né, 
l'unique Fils de Dieu, « conçu du Saint-Esprit et né de la Vierge 
Marie ». 

La hiérarchie des vérités 

Mais, même si l'obstacle de la médiation a été neutralisé et celui 
de la coopération évangélisé, on se heurte aux deux dogmes mariais 
de l'Eglise latine d'Occident, et aux pratiques de tant de catholiques, 
jusque chez nos amis et parents, confits en dévotions virginales et 
comblés, ou encombrés, de pèlerinages mariais. Il est alors clairement 
reconnu, dans ce respect des pratiquants qui n'interdit pas la critique 
des pratiques, que les dogmes de 1854, puis de 1950, n'ont ni fonde­
ment scripturaire explicite — c'est le moins qu'on puisse dire — ni 
agrément ecdésial œcuménique, et les protestants, plus encore que 
les orthodoxes, n'y peuvent donner leur aval. 

La seule issue, faute de pouvoir la trouver par en haut dans une 
conversion mariale universelle et soudaine, consiste alors à s'engouf­
frer et se réfugier dans l'espace de liberté lucide et responsable ouvert 
aussi par Vatican II avec le principe de la « hiérarchie des vérités » 
(§ 242). Mais qu'on n'entende pas par là mépris ou légèreté par rela-
tivisation paresseuse. Il s'agit au contraire de l'humble accueil fait à la 
foi de l'autre, qui n'est pas une autte foi mais une foi autrement 
structurée et à laquelle nous faisons cette confiance, malgré nos 
réserves, d'être une foi de bonne foi, quand bien même les convic­
tions qu'elle exprime et les pratiques qu'elle propose ne se situent pas 
à la même distance que pour moi par rapport à Celui qui est « le 
centre de tout ». Réciproquement, il ne sera pas attendu ou exigé de la 
foi chrétienne des Eglises protestantes qu'elles endossent et signent les 
deux dogmes catholiques récents sur Marie ; ils ne seraient pas plus 
considérés comme faisant partie de la foi « obligatoire » de toute 



Marie entre catholiques et protestants 

l'Eglise que comme en contradiction absolue avec la théologie évan­
gélique. 

Ne nous cachons pas les difficultés probables qui nous attendent 
les uns et les autres, d'autant que la tendance actuellement perceptible 
est celle de phénomènes de réidentifications confessionnelles. Elles 
s'entraînent mutuellement et se provoquent réciproquement. Nul ne 
peut ignorer, s'il est de Rome, la « Note doctrinale de la Congrégation 
pour la Doctrine de la foi illustrant la formule conclusive de la 
Professio fidei »5. 
, On voit ainsi que, même quand les questions controversées 

peuvent faire l'objet d'éclaircissements et d'aménagements tels 
qu'elles ne paraissent plus séparatrices, « les divergences qui demeu­
rent » (§ 273) ne sauraient être niées. Le respect mutuel que nous 
nous devons exige qu'il en soit ainsi. Mais nous ne sommes pas « au 
bout de nos peines », et il faudra bien que le Saint-Esprit nous démul­
tiplie la mesure de ses dons de foi, d'espérance et d'amour. Peut-être 
qu'enfin cette Marie séparatrice — qui n'est pas médiatrice, et encore 
moins co-rédemptrice — deviendrait une Marie « réparatrice ». Je le 
pense, mais sans doute pas dans le sens convenu de la formule. 

« La beauté sauvera le monde » 

Ceci pour des raisons beaucoup plus culturelles et d'ordre esthé­
tique qu'au motif traditionnel du culte et de la piété. Dans le protes­
tantisme, en effet, nous ne saurions magnifier ni la virginité, ni la 
pureté de l'immaculée conception comme réparatrices de l'initiale 
lascivité de nos premiers parents ! La sexualité qui scelle nos amours 
et peuple notre avenir ne saurait être entachée en elle-même de 
quelque péché originel caché là, dont il faudrait se méfier, s'échapper, 
se protéger. La grâce annonce, visite une humanité nouvelle à laquelle 
aspirent tous les humains. Dans la diversité prudente des Evangiles, et 
de leurs témoignages rendus à Marie de Nazareth, cette femme est 
épouse confiante, mère protectrice, « sœur aînée en notre humanité » 
(§ 323). Son rôle à venir concerne notte humanité réelle d'hommes et 
de femmes. Et tant d'œuvres d'art, quand elles ne sont pas affectées de 
mièvrerie, font signe aujourd'hui, de la Pietà de Michel-Ange au Stabat 
Mater de Poulenc : Marie ou l'art d'aimer qui veille au grain qui lève 
de son enfant, au vin qui manque de toutes les noces, et qui brise 

5. La Documentation catholique, 18 juillet 1998, pp 653s 

281 



Marie 

deux solitudes à la fois quand au pied de la croix elle reçoit Jean qui 
l'accueille. 

Dans la mesure où elle n'est ni une médiatrice supérieure qui nous 
fait la morale, ni une reine des deux entourée d'étoiles, ni — surtout 
pas — une statue solitaire de la vierge idéale, mais toujours une 
femme en relation ; dans la mesure où Marie est une fille biblique et 
une femme chrétienne, une image de l'Eglise qui ne tient à son Fils 
que pour nous le donner — mais elle n'est jamais sans Lui — ; dans 
cette mesure, Marie est nôtre aussi. 

Si la Mère du Christ avait fait une apparition au groupe des 
Dombes — mais elle n'a donné lieu qu'à la parution d'un superbe 
document la concernant —, enfin si elle avait pris la parole, ce qui 
aurait surpris ceux d'entre nous qui ne la lui adressent jamais, j'imagi­
ne qu'elle aurait dit aux catholiques : « Je vous remercie. Surtout, 
n'allez pas plus loin... », et aux protestants : « Regardez, vous pouvez 
quand même vous approcher un peu plus... » Et chacun de redire, 
mais tous ensemble : « Magnificat anima mea Dominum. » 

Croire ( L'identité chrétienne T 

aujourd'hui 
au cœur de l'actualité 

Dossier dans le n° 61 

Marie, un regard de foi 
MARCEL DOMERGUE, MICHEL SOUCHON 

GHISLAINE BOUVELLE, PATRICK JACQUIN, FRANÇOIS DIOT 

Revue b i m e n s u e l l e 

BULLETIN DE COMMANDE 
• Je souhaite commander le n° 61 de Croire aujourd'hui au tarif de 20F. 

Nom & prénom : 
Adresse : 
Code postal : Ville : Date : 

Renvoyer à Croire aujourd'hui, 14 rue d'Assas 75006 Paris — 



> 

Marie, ver us Israël 
et mère de l'Eglise 

Anne-Marie PELLETIER* 

arie dans les Ecritures... Qui a fait un jour l'inventaire des 
versets qui parlent d'elle dans les Evangiles et le reste du 
Nouveau Testament n'a pas manqué d'être saisi. 

Quelques mentions regroupées presque toutes au début des évangiles 
de Matthieu et de Luc, deux scènes de l'évangile de Jean (2 et 19) qui 
mettent en scène la « mère de Jésus » : c'est là le tout, avec quelques 
autres rares allusions, du témoignage des Ecritures à son sujet. Cette 
faible présence fait évidemment un impressionnant contraste avec 
l'immense tradition de récits, d'images, de dévotions, dont vingt 
siècles de christianisme ont paré la figure de Marie. Une interprétation 
simplement critique condura aux effets d'une piété exubérante qui a 
fait proliférer les mots et les images d'autant plus facilement que 
l'Ecriture restait sobre et discrète. Mais c'est là se suffire d'une pensée 
un peu courte. On peut penser, au contraire, que, s'il en est ainsi, c'est 
que l'Evangile du Christ avait besoin, pour prendre corps, de ce centre 
silencieux, maternel, maternellement silendeux, qu'est Marie. 

* Universitaire, elle a publié . Lectures du Cantique des canaques (Analecta biblica, 1989) et 
Lectures bibliques. Aux sources de la culture occidentale (Nathan/Cerf, 1995). 

M 

Christus n" 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Marie 

Ce silence du cœur de Marie est comme la matrice de la Bonne 
Nouvelle chrétienne. « Marie gardait en son cœur toutes ces choses », 
atteste le texte en commentaire des rédts de l'enfance Ces mots préci­
sément inspiraient il y a peu à Vladimir Zielinsky la pensée que « la 
Tradition naît du silence de Dieu accumulé dans le cœur de Marie » et 
que l'évangile de Jean, en particulier ses lettres, l'Apocalypse, étaient 
« le silence du cœur de Marie " transformé " en paroles, " développé * 
en images... »'. Mais ce silence de Marie nous renvoie aussi vers son 
amont, en direction de la mémoire d'Israël, vers les siècles de la 
préparation, sans lesquels — l'Evangile en témoigne — il n'y a pas 
d'intelligence possible du mystère du salut. Pas non plus, donc, de 
connaissance plénière de Marie. 

Cette attention aux enracinements de la mère de Jésus dans les 
textes bibliques reste aujourd'hui peu familière aux chrétiens, même 
si Lumen Gentium fait une bonne place à l'Anden Testament dans sa 
méditation sur Marie dans l'économie du salut, même si le document 
récent du groupe des Dombes consacré à Marie évoque le témoignage 
des Ecritures. Alors que des voix juives s'élèvent pour dire leur proxi­
mité avec Marie, le christianisme connaît peu Marie comme fille 
d'Israël. Et quand on s'en préoccupe, il arrive que ce soit seulement 
pour prouver que Marie n'est qu'une figure de composition, faite de 
réminiscences de l'Anden Testament destinées à donner consistance à 
un rôle qui, historiquement, aurait été insignifiant. 

On voudrait suggérer id, à l'inverse, que celle qu'honore la foi de 
l'Eglise n'est pas déduite des Ecritures d'Israël par le jeu d'un discours 
théologique, mais qu'elle est, bien plutôt, l'épanouissement d'une 
longue histoire qui implique celle des femmes d'Israël, engage aussi 
tout le travail de pédagogie spirituelle que représente l'élection et, 
finalement, l'espérance messianique, telle qu'elle s'est progressive­
ment prédsée au long des sièdes qui mènent à l'Incarnation. On voit 
l'enjeu de ce parcours : si Marie est bien la perfection de l'Alliance, elle 
ne saurait plus être confondue avec l'emblème d'une féminité 
d'exception, « mythique », dit-on volontiers aujourd'hui. En étant 
rendue à son peuple et à l'histoire de l'Alliance2, elle nous ramène au 
plus universel de la vocation chrétienne et de l'identité de l'Eglise, à ce 
que tous, hommes et femmes, ont à vivre pour accomplir en eux 
l'image de Dieu qui rend l'humanité à sa vérité. 

1. « Le mystère de Marie source d'unité », Nouvelle Revue Théologique, janvier 1999, pp 77-91 
2. Aristide Serra a exploré cette voie dans un beau livre récent, malheureusement non traduit, 
auquel nous emprunterons : Mynam, Figlia di Sion, Ed. Paoline, 1997. 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

DANS LE SILLAGE DES FEMMES D'ISRAËL 

Notre temps, sensible probablement comme aucun autre aux 
problèmes de la condition féminine, a le mérite d'avoir avivé dans le 
texte biblique toutes les présences féminines qui jalonnent l'histoire 
d'Israël. Ainsi, Marie est mère de Jésus dans le sillage d'une longue 
lignée de mères d'Israël. 

Les mères d'Israël 

Depuis longtemps, le judaïsme a porté son regard sur les 
« matriarches » qui accompagnent les premiers pères d'Israël. Figures 
de l'ombre, à certains égards, que ces femmes, tant la stature des 
patriarches semble devoir occuper toute la scène. Et pourtant, d'une 
certaine manière, tout est suspendu à elles. Simplement parce qu'il n'y 
a pas de révélation biblique, ni d'œuvre de salut dans l'histoire, sans 
qu'il y ait d'abord un peuple que Dieu fait venir à l'existence, à qui il 
parle et qu'il éduque. Or, pour que la promesse faite à Abraham abou­
tisse, pour que le plan divin se réalise, il faut que l'une et l'autre 
prennent chair, à la lettre, en des enfants nés de femmes, à commen­
cer par une nommée Sarah. Et la grâce de l'élection est d'abord un 
mirade, celui de la vie là où il ne peut y avoir de naissance, parce que 
le corps de Sarah est le corps mort d'une vieille femme, ou, ensuite, 
parce que Rébecca, puis Rachel, sont des femmes stériles. Il faut bien 
voir que le pathétique de ces stérilités en chaîne — et la force théolo­
gique du rédt qui les rapporte — tient à qu'il y va à chaque fois de 
l'avenir des promesses divines, de la crédibilité de la parole de Dieu ; 
osons même dire qu'il y va du pouvoir de Dieu de réaliser ce dont il a 
fait la promesse. En retour, Israël apprend qu'il n'existe que de la 
volonté puissante de Dieu qui l'appelle à l'existence en donnant des 
enfants à des femmes stériles. 

Dès lors, on le voit, ces femmes d'Israël illustrent à la lettre le titre 
donné à la femme dans le rédt de création, quand elle est dite « ezer », 
« aide » de l'homme3. On sait que le mot, contrairement à ses appa­
rences, établit la femme non dans une fonction ancillaire, mais dans 
une position vitale. Sa création arbitre entre ce qui est bon et ce qui 
n'est pas bon : « Il n'est pas bon que l'homme soit seul » (Gn 2,18). Et 

3. Rappelons que le mot « ezer » désigne dans la Bible un secours vital qui, normalement, 
vient de Dieu lui-même à l'homme en situation de péril 



Marie 

le partage entre ce qui est bon et ce qui n'est pas bon passe entre une 
humanité qui avorte avec la solitude d'Adam ou, au contraire, qui 
s'enradne dans la vie grâce au face à face de l'homme et de la femme. 
Or ce rôle du féminin qui caractérise l'origine se retrouve, analogue, 
au départ de l'histoire d'Israël. 

Pas de surprise, pour qui a médité ces choses, de voir, à l'heure de 
l'Incarnation — où s'achève l'œuvre commencée avec l'élection —, 
l'histoire s'ouvrir à la personne d'une nouvelle femme, Marie, vierge 
engendrant le Fils de Dieu à sa vie humaine. Ce qui n'était encore 
que dédaré à voix basse par les mères d'Israël est désormais prodamé 
tout haut. A travers sa présence silendeuse et nécessaire, Marie rappel­
le que l'histoire que Dieu fait — et qui s'appelle le salut — ne se fait 
pas sans la collaboration consentie de l'humanité en la personne de 
femmes qui accueillent la vie de Dieu. Elle donne aussi à reconnaître 
que l'Eglise, comme Israël, naît d'un acte de puissance de Dieu et non 
pas d'un vouloir ou d'initiatives d'hommes. 

Partenaires de l'élection 

Que les femmes soient, à titre particulier et éminent, engagées 
dans l'existence d'Israël à travers les « matriarches », qu'elles soient — 
pour aller encore plus loin dans le mystère de l'histoire biblique — les 
partenaires de Dieu en son plan d'élection, cela se retrouve exprimé 
par d'autres figures féminines de l'Anden Testament. Juste après que 
se referme le livre de la Genèse, celui de l'Exode s'ouvre sur une belle 
conspiration de femmes liguées, contre la tyrannie homicide de 
Pharaon, pour sauver de la mort les fils d'Israël. Ce sont les sages-
femmes qui n'exécutent pas les ordres du tyran (1,17), mais c'est aussi 
Myriam, la sœur de Moïse, sur laquelle Israël méditera avec prédilec­
tion. Les Pères, eux aussi, s'attarderont à la scène de l'exposition de 
Moïse sur les eaux du Nil, la mettant en parallèle avec cette autte 
situation de péril et de mort, celle où Jésus entre dans sa Passion. Et 
ils aimeront remarquer que, dans les deux cas, une femme, Myriam, 
veille, aux aguets, près de celui que la mort veut engloutir. Plus tard, à 
l'aube de la royauté, Anne, femme d'Elcana, la stérile, recevra la grâce 
de la naissance de Samuel qui mettra sur ses lèvres le premier 
Magnificat. 

D'autres figures encore font escorte à la Vierge Marie. Ce sont ces 
femmes aux allures farouches qui apparaissent aux heures sombres de 
l'histoire d'Israël. Debora, au temps des Juges, qui ranime le courage 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

de son peuple et provoque la déroute de Sisera, le roi de Canaan. 
Judith, la veuve de Béthulie qui, de la même façon, retourne en 
victoire une situation désastreuse où Israël faillit disparaître. C'est 
encore Esther, fragile et menacée dans un monde de luxure et de 
violence, qui pourtant sauve son peuple de l'extermination. Ces 
femmes sont au service du Seigneur « briseur de guerres », comme le 
nomme Judith dans la prière où elle oppose aux armes de l'ennemi la 
puissance du Seigneur, « le Dieu des humbles, le secours des oppri­
més, le soutien des faibles, l'abri des délaissés, le sauveur des désespé­
rés » (Jd 9,11), devançant Marie qui chantera à son tour « Celui qui 
renverse les puissants de leurs trônes et élève les humbles ». La force 
de ces femmes est de n'en avoir pas d'autre que celle de Dieu entre les 
mains duquel elles remettent leur sort et celui de leur peuple : « O 
mon Seigneur, notte Roi, tu es l'unique ! Viens à mon secours, car je 
suis seule et n'ai d'autre recours que toi... » (Es 14,17). 

Une lignée spirituelle 

Certes, Marie n'est ni prophétesse comme Debora, ni reine à la 
manière d'Esther. Mais les titres importent peu. Marie est de la lignée 
spirituelle de ces femmes, elle que la tradition de l'Eglise aimera iden­
tifier à la Femme du chapitre 12 de l'Apocalypse, aux prises avec 
l'antique. Dragon. Elle n'affronte pas, comme Judith ou Debora, les 
arcs et les chars des ennemis d'Israël, mais elle est avec le Christ en sa 
Passion, là où se joue le plus formidable combat. Et elle ne déserte 
pas, en vraie fille d'Israël. Mieux qu'aucune fille d'Israël, en cette 
heure qui ne ressemble à aucune autte heure de l'histoire d'Israël. Une 
tradition juive médite, en marge du texte de la Genèse, sur la fin de 
Sarah que le récit évoque — sobrement mais de façon bien troublante 
— mourant juste après l'épisode du mont Moriya où Dieu avait 
demandé le sacrifice d'Isaac. Comme si Sarah n'avait pu survivre à 
l'expérience de voir un fils frôlé de si près par la mort. Marie, dont le 
fils passe par la mort, demeure, elle, au pied de la Croix, à l'heure de 
ténèbres absolues, brisée mais debout. 

Point n'est besoin de beaucoup de mots pour dire la force de cette 
présence où la Vierge Marie est entraînée au cœur du vertigineux 
combat dans lequel l'amour trinitaire affronte et défait la mort de 
l'homme. En revanche, il est besoin certainement de beaucoup de 
silence pour commencer à reconnaître la bénédiction qui, par le Fils 
et sa Mère, rejoignent en cet instant l'histoire de l'humanité. 



Marie 

MARIE, VERUS ISRAËL 

Mais Marie ne trouve pas seulement sa place parmi les femmes de 
sa race. Elle s'inscrit dans une autte fidélité plus large, celle de tout 
son peuple, éduqué par la patience divine aux attitudes, aux gestes, 
aux pensées de l'Alliance. Ainsi, il nous faut redécouvrir comment une 
série de valeurs que nous attachons à juste titre à la personne fémini­
ne de Marie sont tout simplement celles auxquelles la pédagogie de 
Dieu a entraîné le peuple qu'il a choisi d'aimer. 

Ecoutante 

Ainsi, Marie est femme de l'écoute d'abord parce qu'elle est femme 
d'Israël. On sait que le devoir d'écouter est l'impératif qui ne cesse de 
résonner aux oreilles d'Israël : « Shema Israël ! » (Dt 6,4). Le premier 
pas de qui entte dans l'Alliance consiste à « écouter » celui que, depuis 
la rupture initiale, l'homme ne cesse de fuir : « J'ai entendu ta voix (...) 
j'ai eu peur » (Gn 3,10). C'est cet impératif qui ne cesse aussi de reten­
tir dans la bouche des prophètes, car c'est dans le refus d'écouter que 
commencent la défaillance et l'infidélité : « On n'a pas écouté ni 
tendu l'oreille ; chacun a suivi le penchant de son cœur mauvais » 
(/r 11,8). 

Marie, elle, telle que la saisit le récit de l'Annonciation, est cet 
Israël fidèle,, capable de reconnaître la voix de Dieu dans le tonnerre 
du Sinaï, mais tout aussi bien dans la nuit de Silo où Samuel dort que 
dans le « fin silence » du désert où Elie a fui. Lorsque s'inaugure 
l'œuvre de l'Incarnation, où Dieu vient dans la plus petite petitesse de 
l'homme, on peut penser que, plus que jamais, la parole divine fut 
« fin silence », qui ne pouvait être reconnu que par un cœur juif tota­
lement pur, c'est-à-dire totalement tourné vers Dieu. 

Servante 

Cette femme écoutante est aussi femme « servante » : « Je suis la 
servante du Seigneur, qu'il me soit fait selon ta parole. » Id encore, le 
mot est profondément enraciné dans l'histoire d'Israël et il ne se 
comprend vraiment qu'à repasser par cette histoire. On sait que c'est 
le titre que Dieu donne à Moïse et qui restera assodé au nom de celui-
d tout au long des Ecritures, jusqu'au livre de l'Apocalypse (15,3). 
« Serviteur » est aussi le titre du roi David, et celui que reçoivent les 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

prophètes, individuellement et collectivement ; par exemple : « mes 
serviteurs les prophètes » (Jr 35,15). C'est le titre des prêtres. C'est le 
meilleur titre du peuple : « Israël, serviteur du Dieu du ciel et de la 
terre » (Esd 5,11). Mais c'est aussi le nom qui supporte la plainte et la 
déception de Dieu : « Qui est aveugle comme mon serviteur, sourd 
comme le messager que j'envoie ? », jusqu'à ce que vienne l'heure 
précisément où d'une « servante » totalement fidèle naîtra le « servi­
teur », « appelé dès sa naissance », qui « justifiera les multitudes » 
(Is 42,19 ; 49,1 ; 53,11) et d'où s'engendrera le peuple des « serviteurs 
du Christ Jésus » (Ph 1,1). 

Croyante 

Marie est femme de la foi, car elle est aussi femme d'Israël engen­
drée, comme le rappelle la lettre aux Hébreux, de la suite ininterrom­
pue des justes qui se tinrent dans la foi. Là encore, pas de longs 
discours. Mais le silence du texte parle de cette foi qui — à 
l'Annonciation puis à Bethléem, sur le chemin de la fuite en Egypte, 
durant les années dites « obscures » et le ministère public, lors de la 
Passion enfin — a cru plus qu'elle ne voyait, au-delà de ce qu'elle 
voyait. Car de Marie, éminemment, on peut dire ce que saint Augustin 
dit de l'apôtre Thomas : « Il toucha l'homme, il confessa le Dieu. » 

L'acte de foi de Marie est celui d'un cœur humain confronté en 
une proximité unique avec « ce que l'œil n'a pas vu, ce que l'oreille 
n'a pas entendu, ce qui n'est pas monté au cœur de l'homme » 
(Is 64,3 ; 1 Co 2,9). La parole dite à Marie est d'ailleurs la même que 
celle qui fut dite à Abraham : « Rien n'est impossible à Dieu », mais, 
cette fois, l'impossible est ce mystère de Sagesse, caché en Dieu dès 
avant les sièdes. 

Humble 

Marie est encore modèle de pauvreté et d'humilité, pour cette raison 
qu'elle est l'Israël dodle, enfin dodle, à la confiance que Dieu deman­
de Une tentation chrétienne est certainement de broder trop vite sur 
l'humilité de Marie, et sur l'humilité tout court, en n'y voyant qu'une 
disposition psychologique. Mais l'humilité n'est ni le manque de 
confiance en soi, ni la complaisance pour le médiocre. Elle est la 
confiance mise en Dieu seul. Attitude dont l'accès est d'ailleurs bien 
rude et malaisé. Toute l'histoire spirituelle d'Israël en témoigne. Et 

289 



Marie 

l'histoire de l'humanité, en montrant son envers qui est l'orgueil, plus 
encore. La prédication prophétique aura pour tâche, précisément, 
d'introduire un « petit reste » (car le grand nombre se dérobe...) à 
cette reconnaissance, qui commence par faire la vérité : le cœur de 
l'homme est hostile à Dieu, et cette hostilité a pour visage l'orgueil. La 
pédagogie prophétique est ensuite d'introduire aux pensées et aux 
gestes d'une pauvreté qui n'est pas humiliation de l'homme mais 
confiance, abandon de tout autre appui que la parole de Dieu et sa 
fidélité, enracinement dans le sol (humus) de celui que l'Ecriture 
désigne précisément comme le « rocher ». 

Marie a cette mesure d'avance extrême qu'elle est sans orgueil. Elle 
entre donc de plain-pied dans l'attitude de cette justice, de cette 
« justesse » du cœur pauvre qui ne veut que la gloire de Dieu. Son 
effacement dans les Evangiles n'est probablement que l'envers de cet 
enfouissement dans le mystère de son fils lui-même enfoui, pendant 
les trente premières années, dans le secret du Père. Il est ensuite l'effa­
cement dans 'l'anonymat de « ceux qui font la volonté du Père » : 
« Quiconque fait la volonté de mon Père des Cieux, celui-là m'est un 
frère et une sœur et une mère » (Mt 12,50). Mais son Magnificat rend 
témoignage, contre tous les pouvoirs d'établissement, que c'est cette 
humilité qui fonde la vraie gloire celle qui est cachée en Dieu et 
gardée par lui, pour la joie de toutes les générations qui diront Marie 
« bienheureuse ». 

Pleine de grâce 

Finalement, la beauté de Marie, que l'Eglise aimera chanter, est 
celle de la perfection de l'Epouse-Israël qui réjouit le cœur de l'Epoux. 
La tradition d'Israël rapporte que Dieu se réjouit de la beauté du 
peuple lorsque, sur la montagne de l'Alliance, celui-d acquiesça à la 
Loi qu'il venait de recevoir : « Tout ce que le Seigneur a dit, nous le 
ferons » (Ex 19,8). De même, Marie, qui est l'accomplissement parfait 
de l'Alliance, réjouit le cœur de Dieu, et cette joie divine semble 
rebondir en parole de grâce pour la bien-aimée : « Réjouis-toi, fille de 
Sion », dit l'ange de l'Annondation, qui reprend en guise de saluta­
tion l'orade du prophète Sophonie 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

MARIE, TRÔNE DE LA SAGESSE 

Mais il nous faut aller plus loin dans l'intelligence des liens qui 
rattachent Marie aux Ecritures. Car si elle est la réponse parfaite de 
l'humanité au dessein et à l'attente de Dieu, c'est parce que Dieu, 
d'abord, en elle et par elle, accomplit les prophéties messianiques. Si 
elle est la perfection de l'Alliance, c'est parce qu'elle porte en son sein 
celui qui est l'« Alliance du peuple et la lumière des nations » 
(Is 42,6). Autrement dit, la grâce unique de Marie n'est pas seulement 
de montrer ce qu'est un cœur qui vit et accomplit l'Alliance, mais de 
donner à reconnaître la source de l'accomplissement dont sa vie est le 
témoignage. La beauté de sa justice renvoie à l'œuvre de l'Incarnation 
et de la Rédemption, et donc à ses préparations dans l'Ancien 
Testament : « Quand vint la plénitude des temps, Dieu envoya son Fils 
né d'une femme. » 

On sait que ce verset de la lettre aux Galates (4,4) est la seule 
mention que Paul fasse.de la Vierge Marie. Mais, une fois de plus, la 
sobriété de l'expression du Nouveau Testament est invitation à mobi­
liser la mémoire du Premier. Car Marie n'est pas une mythique vierge 
parturiente surgie d'un imaginaire archaïque. Elle est l'aboutissement 
et l'édosion du mystère de grâce qui a été pressenti par Israël à partir 
de l'Exil, attendu et désiré durant quatre sièdes par des cœurs pauvres 
qui ont gardé et médité les paroles qui portaient la promesse du 
Messie. 

La nouvelle Eve 

De longue date s'est formée en Israël la consdence obscure d'un 
salut qui engagerait une partidpation de la femme. Le chapitre 3 de la 
Genèse évoque ainsi en des termes sibyllins cette descendance de la 
femme par laquelle l'antique serpent serait défait. Toute la théma­
tique de Marie nouvelle Eve s'appuie sur cette prophétie enveloppée 
de mystère. Les mots d'Isaïe, au VIII* siède, concernant une naissance 
à la cour royale (7,14), seront eux aussi médités bien au-delà des évé­
nements du règne d'Achaz, et laisseront progressivement se dessiner la 
figure d'une naissance virginale, selon la traduction grecque des 
Septante, plusieurs sièdes avant Jésus. 

Les orades du second Isaïe, à l'époque de l'Exil, vont avancer, eux, 
résolument en direction d'un double mystère, celui du « serviteur » 
défiguré et mis à mort, devant lequel les rois de la terre resteront inter-

291 



Marie 

dits, et celui de la sainte Sion qui, de veuve délaissée et solitaire va 
devenir une mère aux fils nombreux et que recherchent les nations. La 
finale du livre d'Isaïe épaissit encore le mystère en alignant les mots 
d'un orade très énigmatique : « Avant d'être en gésine, elle a enfanté. 
Avant de ressentir les douleurs, elle a accouché d'un garçon. Qui a 
jamais entendu rien de tel ? Qui a vu rien de pareil ? » (66,7-8). 

L'Epouse 

Ces textes étonnants nouent ainsi le masculin et le féminin à 
l'horizon de l'histoire du salut. De cela, le Cantique des cantiques est 
probablement l'expression la plus haute qui laisse somptueusement 
parler l'amour humain en lui donnant pour espace de résonance la 
tradition de l'Alliance Les mêmes textes nouent aussi, d'une manière 
encore plus intrigante, humanité et divinité, rejoignant un désir insen­
sé, qui commence pourtant à monter au cœur de l'Israël contrit et 
fidèle du retour d'Exil, et qui trouve son expression dans les derniers 
chapitres du livre d'Isaïe. Israël y invoque le secours d'un nouveau 
Moïse... qui serait Dieu en personne : « Ah ! Si tu déchirais les deux et 
si tu descendais ! » (63,19). Il n'est pas sûr que le ton d'énigme qui 
caractérise le Cantique des cantiques ne soit pas prédsément la prophé­
tie de ce grand événement inouï, qui ne peut s'explidter, et qui ne 
pourra être connu qu'une fois pleinement déployé : le Messie qui est 
identiquement Dieu, cet Epoux que la parole des prophètes montre 
occupé, inlassablement, à travers les vicissitudes de l'histoire d'Israël, 
à regagner le cœur infidèle du peuple qu'il aime 

Toutes ces préparations enveloppées de mystère permettent de 
comprendre que l'évangile de Matthieu mentionne dans ses premiers 
chapitres la double figure de l'« enfant et sa mère » (Mt 2,11.14.20), 
mais aussi qu'il suffit à Paul d'enseigner le « Fils né d'une femme » 
pour désigner la plénitude des temps. On conçoit également qu'au 
seuil de l'accomplissement Marie questionne : « Comment cela se 
fera-t-il ? » (Le 1,34). Car il y va d'un double mystère : que Dieu 
donne son propre Fils, le livrant à des hommes dont il sait qu'ils sont 
homiddes, selon un inconcevable entêtement que décrit la parabole 
des vignerons homiddes (Mt 21,33s), et que cette venue se fasse dans 
l'humilité d'un engendrement humain, par l'accueil du cœur et du 
corps d'une femme d'Israël. A cela, ajoutons cette autte face du mystè­
re entrevue par les prophètes et que Paul recevra mission de mettre en 
lumière : juifs et païens vont être réunis par cet acte de salut. De ce 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

tournant essentiel de l'histoire, Marie, qui est femme de Nazareth, 
bourgade de la Galilée des Nations, porte aussi discrètement le signe : 
c'est l'annonciation qu'elle reçoit, et non celle faite à Zacharie, prêtre 
offidant dans le Temple de Jérusalem, qui est porteuse de la plénitude 
du salut. 

Ainsi, Marie peut à bon droit être désignée comme « trône de la 
Sagesse ». Ce titre est plein d'une prédeuse richesse théologique. De 
même que Jean-Baptiste pointe le doigt sur l'Agneau de Dieu qui enlè­
ve le péché du monde de même, et avec une plénitude plus grande 
encore, Marie désigne l'œuvre de la Rédemption tissée de sa propre 
vie. Et c'est en présentant l'Enfant dont elle-même est engendrée 
qu'elle engendre le peuple nouveau qu'est l'Eglise Elle le présente une 
première fois à Bethléem, quand elle tient dans ses bras ce petit enfant 
qu'est le Très-Haut venant dans une chair d'homme Elle le présente à 
nouveau, à l'heure de la Passion, quand, au pied de la croix, elle 
recueille le corps supplidé de Jésus. Elle le présente tout au long du 
temps de l'Eglise désignant celui dont elle est née et dont elle tient 
toute sainteté4. Car elle n'invite à magnifier sa sainteté que pour que 
soit magnifié celui qui en est la source : « Le Seigneur a fait pour moi 
de grandes choses » (Le 1,49). Sa beauté est celle de la Bien-aimée, 
partidpée de cdle du Bien-aimé, et dont le Bien-aimé s'éprend : « Le 
roi s'éprendra de ta beauté » (Ps 44). 

LE PÔLE MARIAL DE L'EGLISE 

Ainsi, toute méditation de la figure de Marie achemine au mystère 
de l'Eglise Celle-d se sait, depuis son origine, engendrée du Christ et 
confiée par le Christ à sa mère : « Femme, void ton fils », « Fils, void 
ta mère ». Il est normal dans ces conditions que l'identité de l'Eglise 
s'édaire de l'intelligence qu'elle a de la vie de Marie en qui elle recon­
naît sa mère. Qui est l'Eglise ? Question vitale. Qui n'est pas seule­
ment celle de ceux qui s'en disent loin. Mais question que l'Eglise 
elle-même ne cesse de s'adresser, consdente qu'elle est inépuisable, 
parce qu'elle touche à l'inépuisable dessein de Dieu. Question préa­
lable sans doute à toutes nos interrogations sur l'avenir de l'Eglise Le 
détour par une théologie mariale peut être id singulièrement édai-
rant, en ramenant à la simplidté de l'essentiel, celle du regard posé 

4. On relira en ce sens les belles pages de Maurice Zundel dans Notre Dame de la sagesse, Cerf, 
1995, p. 85s. 

293 



Marie 

sur cette femme, la Femme, dirait saint Jean, qui montre simplement, 
silendeusement, le Christ, lequel montre le Père 

Ce détour peut être essentiel, aussi, pour rappeler ce que sont les 
valeurs vitales d'une vie ecdésiale, alors même que le pôle institution­
nel risque toujours d'imposer ses propres critères d'efficacité et de 
ramener le témoignage chrétien à la logique des discours d'opinion. Il 
rappelle que pôle pétrinien et pôle mariai, dans l'identité de l'Eglise 
sont un avers et un revers indissodables. Il maintient la consdence 
que la vocation chrétienne n'est pas simplement de « faire pour 
Dieu » mais de commencer par laisser grandir la connaissance de son 
Nom et le désir de sa gloire, qu'il s'agit toujours de se laisser d'abord 
enfanter et libérer pour pouvoir, en cette force, faire tomber autour de 
soi les chaînes. Logique de cœurs pauvres à laquelle beaucoup objecte 
dans le cœur humain, mais qui s'apprend prédsément auprès de la 
Vierge Marie, comme le rappelle avec grande force, entre autres, Hans 
Urs von Balthasar, écrivant sous l'inspiration de la figure de Marie 
précisément : « Recevoir et laisser faire ne sont pas nécessairement 
une attitude passive : en face de Dieu, recevoir et laisser faire sont 
toujours, quand ils sont réalisés dans la foi, une activité suprême »5. 

La maternité de Marie se joue en particulier dans cette fonction 
d'éducatrice, où celle qui anticipe la perfection de l'Epouse, que 
l'Apocalypse décrit « descendant du del d'auprès de Dieu », enseigne à 
l'Eglise présente les attitudes de la création nouvelle, refaite précisé­
ment dans la justice que donne le Fils qu'elle présente au monde. On 
voit donc combien il est essentiel de prendre une intelligence juste de 
la figure de Marie. En la confinant dans une sainteté de pure excep­
tion, on justifie qu'elle n'inspire pas concrètement la vie contempo­
raine des chrétiens. En lui donnant une tournure trop 
psychologiquement féminine, on justifie que la partie masculine de 
l'Eglise puisse à certains moments l'honorer sans se mettre vraiment à 
son école. Car, en réalité, c'est tout chrétien qui est invité à entrer dans 
le chemin d'écoute, d'humilité, d'effacement devant la gloire du Père, 
d'une abnégation où le prochain oblige absolument. En ce sens, oui, 
l'Eglise reçoit bien une vocation marquée de féminité, si l'on entend 
par celle-d un « pour l'autre » qui caractérise, en son origine scriptu-
raire, l'identité de la femme, mais qui est aussi porté à sa pleine révé­
lation par le Christ qui n'est que « pour le Père » et, à travers celui-d, 
« pour les hommes ». 

5. « O Vierge, mère et fille de ton Fils », dans Marie, première Eglise, Médiaspaul, 1987, p. 43. 



Marie, verus Israël et mère de l'Eglise 

Y a-t-il une affinité particulière entte les femmes, d'une part, et, 
d'autre part, l'humilité, l'intériorité, l'« extraversion » du service de la 
vie ? On répondrait malicieusement oui, ne serait-ce que pour contre­
balancer l'idée contraire d'une affinité entre le féminin et l'infidélité, 
confortée par le symbolisme féminin du peuple dans l'histoire 
biblique de l'Alliance... Mais si la différence des sexes est un point 
d'appui majeur de la révélation judéo-chrétienne on doit souligner 
que ces valeurs féminines sont d'abord des valeurs d'humanité. Il est 
vrai que, maintenues au sein d'une logique pécheresse, elles peuvent 
ne sembler parler que d'une dépendance abusive et insupportable 
Inscrites dans la logique de la révélation, elles expriment le secret de 
la vraie puissance et parlent de gloire et de beauté. La sainteté de 
Marie n'est finalement que l'accomplissement du commandement 
reçu par Israël : « Soyez saint comme je suis saint » (Lv 11,44), repris 
par Jésus : « Vous serez parfait comme est parfait votre Père des 
Cieux » (Mt 5,48), paraphrasé, on le sait, dans l'évangile de Luc : 
« Vous serez miséricordieux comme est miséricordieux votre Père des 
deux » (6,36). Perfection de la miséricorde... Autre nom de Marie : 
« Mère de la miséricorde. » 



CENTIE NATIONAL DE PASTOIALE LITUIGIQUE 

La Maison 
Dieu 

218 

Prière liturgique, 
affectivité 

et dévotion 

CeSIJ V mmt.tr* 1999 

http://mmt.tr*


De Cana à la croix 

Jean ZUMSTEIN* 

arie, la mère de Jésus, occupe dès les origines de l'Eglise 
une place de choix dans l'histoire de la foi et de la piété 
chrétienne. Parmi les voix innombrables qui se sont 

exprimées à son sujet, il en est une qui surprend et qui fascine 
toujours à nouveau par sa sobriété et sa densité : c'est celle de l'évangi­
le selon Jean. 

Dans les lignes qui suivent, notte propos n'est pas de remonter en 
amont de l'évangile selon Jean pour partir à la recherche du person­
nage historique de Marie. Il n'est pas davantage de nous situer en aval 
pour repérer l'effet de sens qu'ont susdté les passages de cet évangile 
où apparaît la mère de Jésus, et de montrer en quoi ils ont nourri le 
culte mariai et la réflexion mariologique Notte intention est de nous 
exposer au monde du texte qui se déploie devant nous, afin d'y 
discerner le rôle qu'y joue la mère de Jésus. Comment est-il possible 
de mener à bien cette tâche ? 

• Exégète, Faculté de théologie protestante, Zurich. A récemment publié . Miettes exégétiques 
(Labor et fides, 1991) et L'apprentissage delà foi. A la découverte de l'évangile de Jean et de ses 
lecteurs (Editions du Moulin, 1993). 

M 

Christus n° 183 • 14, rue d'Assos, 7S006 Paris 



Marie 

L'analyse narrative fournit des points de repère qui nous permettent 
une approche à la fois féconde et méthodologiquement raisonnée du 
rédt johannique1. Ainsi, il nous faudra être attentif à la façon dont 
l'évangéliste a conçu et relié entte eux les différents épisodes de la vie 
de Jésus, et en particulier à la place qu'il attribue à Marie dans son 
récit. Par ailleurs, il s'agira d'observer quelle identité et quel rôle Jean 
accorde à la mère de Jésus. Enfin, il conviendra de rechercher quel 
effet le texte entend exercer sur le lecteur par la présentation de ce 
personnage. 

Ouverture : l'énigme du nom 

Une première surprise guette le lecteur. Dans l'évangile selon Jean, 
Marie n'est jamais appelée par son nom propre, mais toujours par 
l'expression « mère de Jésus »2. N'aurait-on que cet évangile, nous ne 
saurions pas que la mère de Jésus se nommait Marie ! Il est néan­
moins quasiment certain que les membres des églises johanniques 
connaissaient son nom. Pourquoi l'évangéliste prend-il alors le parti 
d'éviter le nom de « Marie » pour lui substituer celui de « mère de 
Jésus » ? Quel effet vise-t-ilen procédant ainsi ? 

Nommer les personnages du rédt en évitant d'utiliser leur nom 
propre et en préférant recourir à une locution est un procédé typique 
du quatrième évangile. Ainsi le « disdple bien-aimé » est-il placé à la 
même enseigne que Marie Jamais l'énigme de son identité n'est levée 
Jamais son nom propre n'est prononcé. Le lecteur doit se satisfaire de 
voir dans ce personnage-def de la dramaturgie johannique « le 
disciple que Jésus aimait ». Autre exemple : il faut attendre les 
dernières lignes du prologue (1,1-18) pour découvrir l'identité mysté­
rieuse du « Verbe » (« Logos ») et voir surgir le nom de Jésus. Quel but 
l'évangéliste poursuit-il en agissant ainsi ? 

Son intention est limpide. Elle honore la signification première 
qui devrait être celle du nom, à savoir : dire l'identité fondamentale 
d'une personne. En substituant un « titre » au nom propre, l'évangé­
liste veut souligner le rôle que joue tel ou tel personnage dans le 
rédt ; il veut mettre en évidence sa signification profonde. Ainsi Jésus 
est-il fondamentalement le Verbe : en lui et par lui, Dieu devient 

1. Cf R Alan Culpepper, Anatomy of the Fourth Gospel A Study in Literary Design, Fortress 
Press, 1983 
2. Jn 2,3 « la mère de Jésus » , 6,42 : « Celui-ci n'est-il pas Jésus, le fils de Joseph dont nous 
connaissons le père et la mère ? », 19,25.26 • « sa mère » 



De Cana à la croix 

Parole pour le monde. Ainsi le « disciple bien-aimé » est-il en premier 
lieu le proche de Jésus, celui qui est uni à lui par une relation d'amour 
unique. Cette intimité a une portée théologique : aimé de Jésus, le 
disciple bien-aimé devient, de ce fait même, son témoin privilégié et 
son interprète insurpassable. 

En quel sens Marie est-elle alors la mère de Jésus ? Quel aspect 
l'évangéliste veut-il souligner en la nommant de la sorte ? La notice de 
Jn 6,42, qui souligne le scandale de l'incarnation, met le lecteur sur la 
voie. Celui qui se dit le pain descendu du ciel n'est personne d'autre 
que le fils de Joseph, le fils d'un père et d'une mère bien connus. C'est 
l'insertion de Jésus dans la famille des hommes qui est ainsi souli­
gnée. En tant que « mère de Jésus », en tant que celle qui l'a porté en 
son sein, mis au monde, nourri et élevé, Marie est le garant de la radi­
cale incarnation du Fils, de sa radicale humanité. L'envoyé du Père est 
fils de femme, fruit de la chair. Le personnage de Marie, par le nom 
qu'il porte, devient ainsi l'exposant d'une dimension fondamentale 
de la christologie du quatrième évangile : la dimension de l'incarna­
tion. Si le Père du Christ a pour patrie le ciel, sa mère appartient à la 
terre A eux deux, ils indiquent ce paradoxe : la Parole a été faite chair 
(1,14). 

Le rôle que la « mère de Jésus » joue dans le rédt, confirme-t-il 
cette interprétation ? 

Une inclusion significative 

Quelle importance le rédt attribue-t-il à la mère de Jésus ? Quand 
intervient-elle dans l'histoire du Christ et sous quelle forme ? Une 
fois encore, il ne s'agit pas d'une enquête de nature historique, mais 
d'une investigation du monde du récit. Or nous savons que Jean — 
plus que tout autre évangéliste — a donné à son œuvre Une facture 
originale. Sa présentation de la vie du Christ s'écarte notablement de 
ce que nous lisons dans les évangiles synoptiques. L'organisation du 
récit est donc hautement significative : elle nous montre d'emblée 
comment Jean conçoit le personnage de Marie, quelle signification il 
lui donne. 

L'auteur du quatrième évangile fait preuve d'une sobriété drastique 
dans l'évocation du personnage de la mère de Jésus. Il ne lui consacre, 
tout bien compté, qu'une dizaine de versets. Marie n'apparaît en effet 
que dans deux épisodes : à Cana (2,1-12) et à la croix (19,25-27). A 
cela, ajoutons que son existence est brièvement évoquée en 6,42. Cet 

299 



Marie 

inventaire pourrait laisser croire que la mère de Jésus n'a pas de véri­
table signification dans l'intrigue johannique. Cette condusion serait 
pourtant par trop prédpitée Cana et la croix ne constituent certes que 
deux épisodes, mais pas n'importe quels épisodes. Cana marque 
l'ouverture du ministère public de Jésus : il est l'acte inaugural par 
lequel le Christ se révèle au monde. La croix, dans le scénario johan­
nique constitue l'acte final, l'achèvement, l'heure de l'élévation. Avec 
Cana et la croix sont posés les deux actes qui délimitent la présence et 
l'activité du Révélateur dans le monde Témoin de ces deux événe­
ments, la mère de Jésus est, de ce fait, présente aussi bien au début 
qu'à la fin, aussi bien à la naissance qu'à l'achèvement de la révéla­
tion. Pour mesurer la portée de la présence de la mère de Jésus lors de 
ces deux événements, il convient de préciser la signification de chacun 
d'entre eux dans l'intrigue johannique et de mettre à jour la relation 
qui les unit. 

La scène inaugurale 

Les noces de Cana constituent l'acte inaugural du ministère du 
Christ dans l'évangile selon Jean. Par le signe qu'il pose — la transfor­
mation de l'eau en vin —, Jésus signifie la venue des temps messia­
niques. En lui se révèle la gloire, c'est-à-dire la présence salvatrice de 
Dieu au sein de l'histoire des hommes. 

La mère de Jésus est associée à cet événement (2,1). Que le cadre 
choisi pour le premier signe du Christ soit des noces n'est pas indiffé­
rent. Même si — faisant fond sur la tradition vétérotestamentaire juive 
— l'on souligne à juste titre la portée symbolique des noces, il serait 
faux de spiritualiser le texte à l'excès et d'effacer son sens premier. 
C'est bien de noces qu'il s'agit, de la fête célébrant l'amour d'un 
homme et d'une femme c'est bien la création dans son caractère jubi-
latoire qui s'annonce ici. Et c'est bien à cette humanité joyeuse, à cet 
acte constitutif de la famille humaine que la mère de Jésus partidpe. 
Sa présence y est mentionnée avant même celle de son fils (v. 1-2). La 
dimension de l'incarnation attachée à la personne de Marie se trouve 
ainsi confirmée Comment se noue alors la relation entte cette mère et 
son fils à cette occasion ? La sobriété du texte — voire son caractère 
énigmauque — doit être respectée 

A sa mère qui le rend attentif à la situation de manque dans 
laquelle les invités vont se trouver, le Christ répond : « Que me veux-
tu, femme ?» La réplique est inattendue et rude De façon surprenan-



De Cana à la croix 

te, le Christ, dans le quatrième évangile, ne s'adresse jamais à Marie en 
utilisant le seul terme qui semblerait convenir : « mère ». En choisis­
sant le mot « femme », il construit une distance. Un écart qui prend 
sens dans l'apostrophe : « Que me veux-tu ? »3. Ce qui semble être une 
rebuffade ne doit cependant pas être interprété dans un sens psycho­
logique. Il ne s'agit pas davantage d'une critique voilée s'opposant à la 
demande de Marie. 

En s'exprimant ainsi, le Christ marque sa distance par rapport aux 
souds qui accaparent les hommes et les femmes : il n'entre pas dans 
leur logique. Sa conduite est dictée par une urgence autte, celle de la 
révélation ; elle est dominée par une fidélité autte, la fidélité au Père 
dont il est l'envoyé. Jésus et sa mère n'agissent donc pas sur le même 
plan. Si Marie est pleinement partidpante à l'histoire concrète qu'elle 
vit, si elle est attentive aux soucis et aux aléas quotidiens des 
personnes qui l'entourent, le Christ se situe à un autte niveau ; son 
horizon de référence n'est pas le même. La relation entte Jésus et sa 
mère n'est pas une relation d'égalité et de rédprodté. A l'heure de 
l'ouverture de son ministère, Jésus devient le Révélateur et sa mère un 
membre de la communauté humaine appelée à recevoir cette révéla­
tion. 

Distance certes, mais non point rupture de la relation. Proximité et 
confiance restent les maîtres mots de ce face-à-face. Proximité tout 
d'abord dans le sens le plus élémentaire : la mère accompagne le fils. 
Elle est là aux moments décisifs. Proximité dans un sens plus profond 
ensuite : Marie s'adresse sans la moindre hésitation et sans la moindre 
crainte à son fils. Confiance car, à aucun instant, elle ne doute de 
pouvoir lui faire part de son soud. Même l'apparente rebuffade du 
verset 4 ne la décourage en aucune façon. Elle invite les servants à 
suivre à la lettre les instructions de son fils (v. 5), convaincue que ce 
qui va suivre ne pourra que contribuer à résoudre la situation embar­
rassante dans laquelle se trouve la noce. Confiance, enfin, dans le fait 
que le Christ est en mesure de répandre l'abondance là où menace le 
manque. Une confiance qui se dédine sur le mode de l'ouverture et 
de la disponibilité. ' 

D'une confiance faite d'ouverture et de disponibilité, il est aisé et 
tentant d'induire la foi. Même si cette notion n'est utilisée qu'à 
propos des disdples dans notre passage (v. 11 : « Il manifesta sa gloire 
et ses disdples crurent en lui »), les traits narratifs qui caractérisent la 

3. Littéralement : « Qu'y a-t-il entre toi et moi ? » 

301 



Marie 

figure de la mère de Jésus vont bien dans cette direction. Dans Marie, 
il faut reconnaître une figure de foi. Il est pourtant un pas que Jean ne 
franchit pas, au contraire de beaucoup de ses interprètes. Nombreux 
sont ceux qui voient dans la personne de Marie la figure de la foi du 
peuple de l'Alliance, de l'Israël croyant. Or force est de constater qu'à 
Cana la mère de Jésus ne se distingue pas des autres personnages du 
récit — des disciples, par exemple — de par son appartenance au 
peuple d'Israël. 

La mère de Jésus, présente et disponible pour l'agir de son fils, est 
enfin assodée à un projet, à « l'heure qui n'est pas encore venue » 
(v. 4). De quelle « heure » s'agit-il ? Comme le montrent 12,23.27 et 
13,1, l'heure dont il est fait état id est l'heure de la croix — croix au 
pied de laquelle le lecteur va retrouver la mère de Jésus. S'adressant à 
sa mère, le Christ répond donc indirectement à sa demande : le vin va 
couler à flot à Cana et la gloire de Dieu va se manifester (v. 12). Mais 
ce serait se tromper sur la véritable nature de cette heure que d'y voir 
la révélation achevée La parfaite expression de la gloire sera donnée à 
la croix, et c'est à cet avenir-là que Marie est assodée à Cana. C'est à la 
croix aussi que sera tranché le destin de la mère de Jésus. 

La scène finale 

Si les noces de Cana célébrées en présence de la mère de Jésus évo­
quaient l'aspect jubilatoire de l'incarnation, la scène qui se déroule au 
pied de la croix et à laquelle la mère de Jésus est à nouveau présente 
en démontre le caractère radical : le Christ va affronter l'expérience 
ultime qui est la signature de toute vie d'homme : la mort. A Cana et à 
la croix, Marie est assodée à deux situations qui soulignent le caractè­
re accompli de l'incarnation du Christ : là où la vie abonde et là où 
elle cesse 

Mais cet accent sur l'incarnation dans ses figures extrêmes n'est pas 
le seul lien qui relie les noces de Cana à la scène de la crucifixion 
(19,25-27). Dans les deux passages, en effet, le personnage de Marie 
est présenté de la même façon. Tout d'abord, la scène s'ouvre par la 
mention de la présence de la mère de Jésus (v. 25), accompagnée de 
deux ou trois autres femmes. Une présence qui n'est pas expliquée, 
mais qui vaut par elle-même Une présence qui est signe de proximité. 
Une proximité qui exprime une affection intacte à l'heure où Jésus est 
condamné et rejeté. En second lieu, pas plus qu'à Cana, la mère de 
Jésus n'est distinguée des autres femmes ou du disciple bien-aimé 



De Cana à la croix 

pour devenir, par effet de différence, le symbole de l'Israël croyant. En 
troisième lieu, dans cette scène ultime, Jésus va — comme à Cana — 
s'adresser à sa mère et — comme à Cana — il va s'adresser à elle en la 
nommant « femme ». En quatrième lieu, à la croix comme à Cana, 
Marie est dans une relation de confiance avec son fils. Elle recueille 
avec le disdple bien-aimé sa dernière volonté et s'y soumet sans hési­
tation. Enfin, le verset 27b fait — comme à Cana — mention d'une 
« heure » importante d'une heure qui, elle aussi, appelle un avenir à 
découvrir. Il n'est dès lors pas audadeux de prétendre que la scène qui 
se joue sous la croix répond à celle de Cana et donne son sens ultime 
à ce qui avait alors été suggéré. 

Quel est donc l'élément qui va au-delà de ce qui avait été dit à 
Cana ? A n'en pas douter, il s'agit de la fameuse parole prononcée par 
le Christ en croix, parole par laquelle il exprime sa dernière volonté 
(19,26-27) : « Voyant ainsi sa mère et près d'elle le disciple qu'il 
aimait, Jésus dit à sa mère : " Femme, voici ton fils. " Il dit ensuite au 
disciple : " Voici ta mère. " » 

Quel est le sens de cette ultime volonté exprimée par le Christ en 
croix ? Cette dernière parole pourrait-on dire, tient lieu de testament. 
Or le sens de tout testament est de prendre des mesures qui permet­
tent la continuation ordonnée de la vie des proches après le décès du 
testateur. En formulant ses dernières volontés, un mourant organise 
l'avenir dont il sera absent, il lui donne un sens, une orientation. C'est 
exactement l'intention de cette ultime instruction du Christ. Elle 
concerne l'organisation du temps qui s'ouvre après sa mort et son élé­
vation auprès du Père. Comment le temps marqué du sceau de son 
absence, c'est-à-dire le temps qui s'ouvre après Pâques, doit-il être 
vécu par ses intimes ? Par sa mère et par le disciple bien-aimé, mais 
aussi par les autres disdples ? Quelles mesures peuvent remédier à la 
séparation imminente ? 

La volonté exprimée par le Christ culmine dans la mise en place 
d'une médiation qui pallie son absence. Comme le droit familial juif 
l'y autorise le Christ johannique place sa mère sous la protection du 
disciple bien-aimé. Ce dernier est appelé à jouer auprès de la mère de 
Jésus le rôle même que ce dernier assumait jusqu'à ce jour. Le disciple 
bien-aimé devient ainsi le représentant du Fils en l'absence du Fils. 

Quelles sont alors les relations appelées à s'instaurer entre le 
disciple bien-aimé et la mère ? Contrairement à une interprétation 
répandue, le texte n'appelle pas la mère de Jésus à remplir un rôle de 
mère vis-à-vis du disciple bien-aimé et à devenir ainsi — pour autant 

303 



Marie 

que l'on discerne dans la figure du disdple bien-aimé la figure exem­
plaire du croyant — la mère de tous les croyants. Semblablement, le 
texte n'établit pas une relation de rédprodté ou de partenariat entte la 
mère et le disdple bien-aimé. C'est le disdple bien-aimé qui est appe­
lé à accueillir la mère et non l'inverse C'est lui qui est investi d'une 
mission et non la mère L'ensemble de la scène culmine dans le rôle 
unique confié au disdple bien-aimé. 

Affirmer cela, ce n'est pourtant en aucune façon déconsidérer la 
mère de Jésus ou lui refuser une place dans l'avenir qui se prépare. Au 
contraire Pour s'en convaincre, il suffit d'être attentif à la terminolo­
gie utilisée dans notre passage. Cette terminologie est en effet fort 
cohérente et, de ce fait même elle indique la question centrale qui est 
abordée dans cette ultime scène entre le Christ et les siens. Le vocabu­
laire récurrent est celui de la famille (cf. le couple mère-fils) et la 
problématique dominante est celle de l'aménagement de nouveaux 
rapports au sein de cette famille. Ainsi, au moment de mourir, le Fils 
constitue la nouvelle famille qui doit subsister après la séparation. En 
d'autres ternies, il fonde la famille appelée à vivre et à se développer 
après Pâques. Cette famille est certes placée sous l'autorité spirituelle 
du disdple bien-aimé qui, aux yeux de Jean, est le témoin privilégié 
du Christ et l'interprète inégalable de sa destinée mais la première 
personne appelée à prendre place dans cette famille née au pied de la 
croix, c'est la mère de Jésus, dont la stature de croyante exemplaire est 
ainsi consacrée Si, à Cana, la mère de Jésus était assodée d'emblée à 
l'achèvement de la révélation survenant à la croix, c'est un autte avenir 
qui lui est proposé au pied de la croix. Un avenir qui dépasse le 
scandale de la croix et s'ouvre sur le temps de l'Eglise Son Fils, qui lui 
est enlevé à la croix, lui est rendu à tout jamais dans la vie que la 
nouvelle famille qu'il fonde est appelée à partager après Pâques. 

Le parcours proposé au lecteur 

Dans l'évangile selon Jean, le personnage de la « mère de Jésus » 
demeure périphérique et énigmatique. Périphérique, car il surgit aux 
bornes du rédt. Il n'est pas assodé au déploiement de la révélation — 
que ce soit devant le monde (chap. 1-12) ou devant les disciples 
(chap. 13-17). Périphérique, mais à la façon d'une sentinelle qui bali­
se aussi bien l'entrée que la fin de l'histoire du Christ Et en ce sens, la 
« mère » signale que celui qu'dle a mis au monde a vraiment été chair, 
qu'il a vraiment demeuré parmi nous, allant jusqu'à mourir notre 



De Cana à la croix 

mort. La silhouette de la mère à Cana et à la croix est la signature de 
l'incarnation. 

Mais ce personnage-sentinelle reste énigmatique. Il ne se signale ni 
par des dédarations de foi célèbres, comme Pierre ou Marthe, ni par 
des gestes extraordinaires comme Marie la sœur de Lazare qui oint la 
tête du Christ de parfum de nard pur. A Cana, elle est là, simplement 
attentive aux besoins des hommes et confiante dans l'action de son 
fils. A la croix, elle est là, silendeuse à l'écoute du testament de son 
fils, puis se laissant emmener par le disdple bien-aimé. Elle n'est pas 
d'abord le personnage exemplaire qui récapitule toutes les figures de 
foi de l'Ancienne Alliance. Elle n'est pas davantage la mère qui repré­
senterait l'Eglise et qui, à ce titre, exercerait une responsabilité particu­
lière sur l'ensemble des croyants confiés désormais à sa vigilance et à 
son intercession. La mère de Jésus est certes une figure de foi, mais 
peinte avec sobriété et retenue. Elle garde son mystère. 

A travers la mère de Jésus, le lecteur est simplement appelé à être 
présent à l'histoire du Christ. Il est simplement indté à partager sa 
solidarité de mère sans faille, du début à la fin, avec son fils. Il est 
invité à faire preuve de la même disponibilité et de la même confian­
ce lorsque l'atteint la parole du Christ. A travers la mère de Jésus, le 
lecteur est appelé à voir dans le destin du Fils une histoire imprévue 
qui rebondit sans cesse, riche de l'avenir qu'elle porte en elle. La 
gloire de Cana n'est pas le point d'orgue, mais le point de départ qui 
déjà laisse entrevoir la croix. La croix elle-même n'est pas la fin des 
espérances et de la vie, mais elle renvoie à un autte chez soi (19,27 : 
« Et depuis cette heure-là, le disciple la prit chez lui »), à l'Eglise 
nourrie du souvenir du Fils. La « mère de Jésus » se tient certes aux 
frontières du rédt mais, à chaque fois, elle est associée à un avenir 
décisif. 

La mère de Jésus est ainsi associée à deux naissances auxquelles 
elle consent. Par sa maternité, elle consent à la venue du Fils dans le 
monde. La parole a été faite chair grâce à elle et par elle. Par sa 
présence à la croix, elle est invitée à prendre la place qui est la sienne 
dans cette nouvelle famille qu'est l'Eglise. C'est à ce double oui 
qu'elle convie le lecteur : découvrir dans l'histoire racontée de son fils 
la Parole de Dieu ultime pour les hommes ; découvrir dans l'Eglise le 
lieu où l'histoire de cette parole se poursuit alors même que le Fils est 
retourné auprès du Père. 

305 



Jïtarte 
LE CULTE DE LA VIERGE 

DANS LA SOCIÉTÉ MÉDIÉVALE 

ÉTUDES RÉUNIES PAR 

DOMINIQUE IOGNA-PRAT, ÉRIC PALAZZO, DANIEL RUSSO 

PRÉFACE DE GEORGES DUBY 
de l'Académie Française 

624 pages-381 F 

EAUCHESNE 
7, cité du Cardinal Lemoine • 75005 PARIS 
Tel 01 53 10 08 18 • Fax 01 53 10 85 19 

MÉCHASPAUL 
£'s4ctcca>tiCé de ta, 'Pafutle 

MARIE FEMME DE NOS JOURS 
Une belle méditation poétique et réaliste pour contempler Marie dans sa vie 
la plus quotidienne 

Un des best-sellers du célèbre évèque italien Tonino Bello (+1993). reconnu pour 
son engagement en faveur des pauvres et ancien président de Justice et Paix 
Tonino Bello - Préface René Coste -79 F 

LA VIERGE 
DANS LA TRADITION CISTERCIENNE 

Bulletin de la Société Française d'Etudes Manales avec les actes de 
la 54' session (Abbaye Notre-Dame d'Orval 1998) réunis par Jean Longère 

250 F 



Heureux qui écoute 
la Parole de Dieu 

Ghislaine CÔTÉ* 

Le souffle du Seigneur viendra sur toi et il te couvrira de 
son ombre » (Le 1,35), est-il annoncé à Marie. Et sa terre 
en sera merveilleusement fécondée. Le Créateur devien­

dra l'enfant de la Femme : « Qu'il me soit fait selon ta parole. » En 
effet, Marie est le signe incommensurable et condensé que Dieu 
prend au sérieux la collaboration humaine. Elle est cette Femme, 
partenaire de Dieu, à qui elle offre l'espace de son « oui », de sa chair, 
de sa vie pour l'expression temporelle de sa plénitude « de grâce et de 
vérité » (Jn 1,14). Dieu est en elle livré aux hommes. 

Un chemin 

Parcourir l'Evangile pour se mettre à l'écoute de la Parole, c'est 
emprunter le chemin que Dieu lui-même a choisi : Marie. 
L'emprunter à notte tour, c'est notte plus fiable garantie d'être accor­
dés à la manière de Dieu. Certes, seul Jésus pouvait ouvrir le del aux 

* Religieuse du Cénacle, Lyon A publié . Le Cénacle : fondements chnstologiques et spiritualité 
(Beauchesne, 1991). 

Christus n' 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Marie 

hommes, mais Marie seule a ouvert notte terre à Dieu, a offert une 
brèche par où le Souffle pouvait pénétrer dédsivement la création, a 
tissé de sa chair un cœur d'homme qui pouvait être large coupe abso­
lument. La porte de l'histoire du salut en Jésus Christ est cette femme 
(Ga 4,4). 

Quand les temps sont pleins, elle est la réponse de la terre qui, de 
ce fait est en marche vers la ttansfiguration. Terre transfigurée dont 
Marie est déjà le visage Tout être humain trouve alors dans la figure 
de Marie le secret de sa condition et de son appel. Il s'agit de renaître ; 
il s'agit, par l'Esprit créateur, de laisser prendre corps au Christ et à son 
Evangile dans nos propres existences et dans le monde. 

Les fausses images du Christ inspirées par des idéologies peuvent 
se passer de Marie. Mais il y a alors danger que le Christ n'ait pas pris 
notte humanité, que Dieu ne soit plus humain, que notte monde et 
nous-mêmes manquions de chair et manquions de souffle. Seul 
l'Esprit qui a cru en Marie peut nous « consacrer dans la vérité » du 
Christ et peut, avec elle parier pour l'incarnation. Mais Marie ne se 
mettra pas au-dessus de Jésus : elle est pour lui, elle est la servante 
(Le 1,26s). Son service se fera dans la vie de tous les jours, dans une 
foi qui ne cesse de s'approfondir. 

Si le Verbe s'est fait chair, c'est pour que, par la foi, tous connais­
sent le nom du Père et que « l'amour dont le Père a aimé le Fils soit en 
eux et lui en eux ». Jésus incamé est pour toujours l'œuvre de l'Esprit 
avec Marie. La lente confection et révélation de son corps, commencée 
en Marie se poursuit tout au long de l'histoire, par la force venue d'en 
haut. Inguérissablement en quête de Celui que nous avons trouvé, 
nous le cherchons encore en œuvrant au rassemblement et à la mani­
festation de son corps. Le corps eucharistique et le corps que se 
construit le Ressusdté dans notte monde ne sont pas séparables du 
corps de l'Homme-Dieu né de Marie. L'Esprit est Celui qui permet au 
Fils de prendre corps. Entrer dans les réalités qui sont le tissu de notte 
histoire, parce que c'est en elles et par elles que le Verbe advient et 
devient, est un impératif pour un cœur livré à l'Esprit. La Pentecôte 
sur Marie, pure disponibilité au service de l'œuvre de Dieu, a précédé 
l'impossible : l'Incarnation de Dieu. N'en est-il pas fondèrement ainsi 
pour toute œuvre d'incarnation ? Est attendue de nous, par vocation, 
une disponibilité active qui « autorise » tous les possibles à naître. 

En empruntant le chemin de Marie, Dieu a manifesté un Esprit 
qui a l'audace d'entrer dans le charnel, le concret. Sans elle nous ne 
serions pas aussi humains que Dieu. La communication du Christ, 



Heureux qui écoute la Parole de Dieu 

l'avènement du Christ aujourd'hui s'accompagnent inséparablement 
d'une mémoire mariale. 

L'Evangile nous révèle une connivence, celle du signe « primor­
dial » de Cana avec les noces de la Croix, signe suprême. Dieu est 
venu mêler sa noce à celle des hommes et il les gratifie de ses 
coutumes excessives : l'abondance, l'allégresse, le vin somptueux des 
grands jours, qui évoquent la prodigalité des dons messianiques qu'il 
donnera quand l'Heure sera venue. A l'Heure de l'Esprit livré, de l'eau 
et du sang coulant généreusement. A Cana, Marie croit avant tout 
signe et sa foi va littéralement propulser son fils vers la manifestation 
de sa gloire. Elle n'aura que ces seuls mots à léguer aux hommes : 
« Quoi qu'il vous dise, faites-le » C'est un appel à une foi incondi­
tionnelle. Notons que le signe implique le concours des serviteurs : le 
Christ a besoin de leurs mains, de leurs jarres, de leur cœur livré. Cela 
revient à dire, d'une autte manière qu'il y a en Marie un lien impos­
sible à rompre entre l'Esprit, la foi et le service. « Ils n'ont pas de vin. » 
A sa prière et à son appel, l'Esprit coulera surabondant du corps de 
son Enfant, et ceux qui renaîtront d'en haut et par la foi seront telle­
ment nouveaux qu'ils seront ivres de toute la nouveauté de Dieu. 

Jésus s'est heurté au péché de « ceux qui n'ont pas cru en lui », il se 
heurte à nos refus de croire de « naîtte d'en haut », de venir à Lui pour 
avoir la vie, mais c'est de sa croix que jaillira l'Esprit d'amour capable 
de briser nos refus. L'Esprit est pour toujours lié au corps de Jésus, au 
corps que lui a donné Marie, au corps de Jésus crucifié-glorifié. 
L'Esprit et le Corps ! Ces deux dons promis par Jésus en Jean : « le 
pain que moi, je donnerai » (6,51), « le Paradet que je vous enverrai » 
(15,26), sont nôtres grâce à cette Heure. 

Une demeure 

Alors, devant une telle assurance de bonheur (« Heureux qui écou­
te la Parole... »), comment ne pas décider, avec amour, de « prendre 
Marie chez nous » (cf. Jn 19,27) ? Dans notre maison, au centre de 
tout ce qui nous fait vivre, dans notte mission. Marie à demeure dans 
nos vies personnelles, familiales, communautaires et apostoliques, 
pour que le Verbe prenne encore chair et soit communiqué, pour que 
l'Esprit de Jésus Christ anime toute l'existence. Marie est ce milieu où 
s'opère toujours au présent le don de l'Esprit, l'expérience d'enfante­
ment de soi-même et des autres à la vie de Jésus Christ. Dieu et 
l'homme naissent ensemble de la terre mariale. 

309 



Marie 

Ecouter jusqu'au bout la parole d'un autte au point de se laisser 
atteindre réellement, d'échanger sa foi et d'engendrer une parole 
neuve qui prend corps dans l'existence n'est-ce pas vivre l'obéissance 
de la foi ? Si c'est cela, obéir, c'est vraiment consentir à êtte vulné­
rable : c'est se laisser toucher, atteindre par la parole d'un autte. Si on 
s'est laissé atteindre, parfois là où l'on s'y attendait le moins, c'est que 
l'on a été capable de croire à la parole entendue en même temps 
qu'on a été sensible à la foi qui nous était faite ; en échange, on donne 
sa foi et on la donne en acte. Tout le passage de Le 8,4-21 sur la 
semence est éloquent à ce sujet. Les versets 16 à 18 sont la condusion 
de tout le discours, avec la pointe : « Faites donc attention à la maniè­
re dont vous écoutez. » L'application faite à Marie dans les deux 
versets suivants dit bien tout le sens suggéré par le symbolisme de la 
semence. Marie est bienheureuse parce qu'elle a enfanté dans l'obéis­
sance de la foi et qu'elle continue de vivre l'écoute plénière de l'attitu­
de croyante : après avoir enfanté, elle reste accueillante à la parole qui 
l'a fécondée et qu'elle féconde à son tour. A partir de la parole enten­
due, laisser naîtte en nous la parole qui fait de notte existence une 
parole nouvelle. 

Comme Marie, au service d'une œuvre qui nous dépasse, nous 
voulons êtte tout écoute Pour donner corps à une parole nouvelle à 
partir de la parole qui nous a fécondés, pour donner à notte cœur, à 
nos gestes et à nos pas la souplesse d'un corps accordé à la Parole 
Nous tendons à être tout écoute de l'Esprit et de ses incursions impré­
visibles à travers les médiations, celle des textes évangéliques, celle du 
monde et de l'autre, des autres. 

Marie a porté son « oui » à travers tout, et tout de sa vie a été le 
déploiement de cette œuvre unique : la conception de son Fils. Sa vie 
inscrit au quotidien la fidélité dans « l'accomplissement jusqu'au 
bout » de cette œuvre, à travers toutes sortes de situations. Sa vie est le 
déploiement de cette foi première (« qu'il me soit fait selon ta paro­
le ») : croire à la force de Dieu dans la faiblesse, à la vie plus forte que 
la mort, à la moisson dans le grain qui meurt. 

Prendre Marie avec nous, c'est demeurer avec elle, c'est faire symbo­
liser événements et paroles, gestes et promesses, « dans son cœur » (cf. 
Le 2,19.51) et s'ouvrir, disponible à l'« à-venir » de Dieu, à l'éternelle 
jouvence de l'Esprit. Marie c'est l'héritage et la nouveauté. Une expé­
rience spirituelle qui a ce terreau se trouve alors fortement marquée je 
crois, par l'attente et l'attention, par la sensibilité à ce qui naît, par 
l'humilité de Dieu, par la sollidtude envers le germe enfoui en terre, 



Heureux qui écoute la Parole de Dieu 

parce qu'enfoui et parce que germe. Livrés à l'Esprit pour être enfin 
nés de Dieu, nous pouvons nous abandonner à ce désir profond qui 
habite le Père et le Fils et qui veut, en nous, faire édater nos limites, 
faire surgir du neuf. Notte propension à êtte tournés « vers nous » est 
sollicitée à se retourner « vers Dieu » d'un cœur libre. Tel est inflexi­
blement le Fils. Telle est Marie depuis toujours et pour toujours. 

Conviés à « demeurer dans la ville jusqu'à ce qu'ils soient revêtus 
de la force d'en haut » (Le 24,49), les disciples de Jésus reçoivent le 
don d'être assodés à son œuvre, dont il trace lui-même la trajectoire 
universelle à même la trame d'une vie quotidienne et « mondaine » : 
« Vous allez recevoir une force... Vous serez alors mes témoins à 
Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et jusqu'aux confins de la 
terre » (Ac 1,8). L'ampleur du salut entraîne l'ampleur de la mission. 

Le temps du Cénacle 

Dernier mystère du Christ visible parmi nous, l'Ascension est le 
« retour au Père », dont parle à tant de reprises l'évangile de Jean. 
Jésus conduit les siens jusqu'à ce mystère et les confie, offerts et livrés, 
à l'Esprit qui fera d'eux ses témoins. Après l'Ascension s'ouvre ce 
temps où le Christ peut faire édater sa présence par-delà toutes les 
limites de l'espace et du temps. Ceux et celles qui se retrouveront dans 
la chambre haute sont appelés par lui à s'ouvrir à l'Esprit qui 
« descendra sur eux » et inaugure sa nouvelle présence au monde. La 
chambre haute — le Cénade1 — est lieu de la Présence dans l'absence 
Qui engage un croire. Croire en un Dieu libre et gracieux qui vient en 
dehors du registre de nos représentations et de nos intérêts, un Dieu 
que nous ne pouvons que recevoir. Croire au monde comme un 
mystère d'amour de Dieu pour l'homme 

Comme tous ceux qui « d'un même cœur, étaient assidus à la priè­
re avec quelques femmes dont Marie mère de Jésus, et avec ses frères » 
(Ac 1,14), attendre l'Esprit. Appeler l'Esprit sur l'Eglise et le monde, 
s'attendre à l'Esprit, c'est ouvrir une brèche en soi-même et dans le 
monde pour que le dynamisme du Christ continue de s'exercer. C'est 
avouer — et en vivre — que ce monde à venir, nous l'attendons d'un 
Autre ; que tout ce à quoi nous travaillons, nous l'attendons comme 
une grâce. 

1. Pendant des siècles, le même mot latin « cenaculum » (cénacle) a recouvert aussi bien la 
« pièce du haut » que la « chambre haute » • salle de réunion, salle à manger, gîte d'étape, heu 
pour se refaire. 

31V 
I 



Marie 

L'attente priante, et tout orientée vers Celui qui vient, de la 
communauté rassemblée dans la chambre haute est l'ouverture du 
cœur de qui « croit que rien n'est impossible à Dieu ». Qui sait 
pouvoir s'attendre à de.. l'Inattendu, parce que le vent souffle où il 
veut et qu'il en est ainsi pour qui est né de l'Esprit. La présence de la 
mère de Jésus en ce lieu atteste que l'Esprit qui vient « d'ailleurs », 
cette fois encore, va proférer le Souffle des renouveaux, des renais­
sances. Naître de Dieu, c'est être livré à l'Esprit. 

Demeurer avec Marie c'est encore êtte rendu capable par l'Esprit, 
de faire des choix, aujourd'hui, qui vont dans « le sens du Christ ». 
Avec Lui, nous sommes capables de « discerner quelle est la volonté 
de Dieu, ce qui est bon, ce qui lui est agréable ce qui est parfait » 
(Rm 12,2). Demeurer avec Marie c'est demeurer à l'ombre de l'Esprit 
et laisser, comme elle, son « onction » nous instruire de tout 
(1 Jn 2,20.27), nous pénétrer de cette intuition spirituelle qui fait 
sentir ce qui est accordé à l'esprit du Christ, tant dans les attitudes et 
les comportements que dans les pensées et les paroles. Faire mémoire 
des paroles et des gestes de Jésus, c'est communier à son Esprit, c'est 
comme Marie se laisser entraîner par Lui dans ce nouveau qui déjà 
paraît ; c'est se laisser enseigner la reconnaissance du Christ qui 
devient et servir son épiphanie et son avènement en ce monde. 

Dans ce temps ouvert en cette chambre haute où le corps du 
Ressusdté doit prendre sa dimension universelle Marie est là. Elle est 
là pour que la Parole encore se fasse chair, pour que le Souffle fasse 
des vivants. Dans ce temps, toujours actuel, où il s'agit de laisser le 
Christ et son Evangile prendre corps dans nos propres existences, 
l'Esprit créateur susdté l'état mariai comme capadté de faire mûrir la 
vie. Marie de chair et Marie d'Esprit : grâce à elle l'homme peut deve­
nir aussi humain que possible, à l'image de Celui qui est né d'elle 
Void l'Homme Elle est là. Et Dieu voit que cda est ttès bon. L'Esprit 
ne peut pas ne pas venir. L'Esprit ne peut pas, cette fois encore et sans 
fin, ne pas faire que le Verbe soit proféré, le Christ communiqué. Et 
Marie au milieu des apôtres est l'attestation que ce qui s'est accompli 
en elle va se prolonger dans ce corps de Jésus que sont les croyants. 

L'attente qui structure la communauté de la chambre haute vient 
d'une certitude : l'Esprit sera répandu. Le rassemblement au Cénade 
ne prend sens que par cette foi en la descente de l'Esprit. S'il est des 
heures dans la vie où il est malaisé de croire que l'Esprit sera donné, 
Marie au Cénade nous presse de croire, d'être sûrs de la promesse du 
Père et, par conséquent du don du Père L'attente déjà nous féconde 



Heureux qui écoute la Parole de Dieu 

Le « faire-mémoire » de Jésus et de ses paroles, de ses actes et de ses 
promesses, atteste qu'on ne découvre pas la dimension universelle du 
Christ en le déradnant de l'histoire mais en désirant vivre de son 
Esprit, l'Esprit du Ressusdté qui nous livre au feu et au vent de l'inat­
tendu de Dieu, de sa gratuité et de sa nouveauté. De souvenir en ave­
nir. Du donné à l'inattendu. 

Un passage 

L'Esprit qui vient sur la communauté rassemblée avec Marie 
marque encore l'établissement dans le temps et dans l'espace de tous 
les dons de l'Incarnation. Il prend ce qui est de Jésus et nous le donne 
à connaître pleinement ; Il est le témoin du Fils, sa mémoire perma­
nente dans le monde (Jn 14,16.26 ; 16,7.13-15). Sans Marie, la 
connaissance même du Christ risque de n'être que pure spéculation. 
Mais, en Marie elle devient expérience. 

Entre le divin et l'humain, entre l'invisible et le visible, entre 
l'Esprit et le corps, il peut y avoir tension. Marie fait l'option de croire 
qu'il ne peut pas y avoir de contradiction. Elle symbolise les paroles 
de l'Ange et la naissance à Bethléem, la distance énigmatique que son 
Enfant affiche à Jérusalem et la douce et déconcertante quotidienneté 
de Nazareth, la marche pressée de l'Evangile dans les villes et les 
villages et la croix, l'exubérance du Vivant de Pâques, et ces hommes 
et ces femmes autour d'elle qui sont le corps de son Bien-Aimé. La 
« forme » mariale de nos existences exige ce même caractère incondi­
tionné de l'amour envers l'humanité du Christ, en dépit de tous ses 
conditionnements. Le Verbe s'est fait chair, obéissant, serviteur, cruci­
fié, corps avec nous tous dans l'Eglise 

Ce mystère du Cénade, qu'exprime Ac 1,1-14, est un des mystères 
les plus dynamiques pour la vie avec le Christ. Il demeure d'une 
actualité que rien ne dénie. Pour que soit partout connu et glorifié le 
nom de Jésus Christ, son milieu vital est cette Femme qui, après 
l'ascension de son Fils, continue d'accompagner les hommes dans 
leur itinéraire d'accueil et de reconnaissance du Vivant. Il ouvre sur la 
vie avec le Christ du Règne « rentré dans la gloire de son Père » par 
l'Ascension. Il ouvre sur la tâche d'aimer et d'orienter le monde, et 
chacun, mis en marche vers Dieu par le Christ ; il ouvre sur la tâche de 
faire avec goût et obstination, corps dans l'Esprit. 

Le monde vit de la surabondance d'un Amour, de l'énergie créatri­
ce de l'Esprit. Et l'Esprit de Dieu vit dans notte monde, l'habite et le 

313 



Marie 

ttavaille y est enfoui et y resplendit. L'attendre le chercher, se disposer 
à son action est le comportement adapté. C'est un coup d'audace et 
de foi que de croire et de chercher, de vouloir trouver le Tout-Autre 
dans ce monde où II demeure et appelle 

Désirer d'un grand désir la grâce d'être toujours animé de l'Esprit 
de Jésus Christ exprime, avec autant de discrétion que d'amplitude, 
cette manière de voir, d'aimer Dieu, d'être à l'affût de sa Présence de 
le trouver. Et le trouver en tous ces lieux qu'il éveille, c'est nécessaire­
ment l'y contempler, l'aimer, le servir. Ce mystère est un mystère évan­
gélique où Marie en son êtte même, est attente, tension, passage. Elle 
est pâque entre l'accueil du Christ dans l'histoire et l'accueil du Don 
promis par le Père et par Jésus. 

* * * 

Dans cette optique pour aimer davantage et servir mieux, courage 
et humour seront donnés pour commencer par d'humbles gestes, 
d'humbles choses. Comme Marie. Elle récapitule en sa personne tous 
les rescapés de la foi et ses explorateurs, ceux qui, justement, sont le 
reste, et le commencement. Au milieu de tant d'épaisseurs de non-
sens parfois, faire fond, dans la nudité et dans l'audace, sur le 
Consolateur promis. Etre aujourd'hui, dans notre pauvreté, collabora­
tion éblouie de l'œuvre de Jésus, cela n'appelle-t-il pas de vivre avec 
Marie jusque-là ? 



Texte 

L'union virginale 
de Marie et Joseph 

JEAN-PAUL II* 

En présentant Marie comme « vierge », l'Evangile de Luc ajou­
te qu'elle était « accordée en mariage à un homme de la 
maison de David, appelé Joseph » (Le 1,27). Ces informa­

tions apparaissent, à première vue, contradictoires. 
Il convient de noter que le terme grec utilisé dans ce passage 

n'indique pas la situation d'une femme qui a conttaaé un mariage et 
qui vit donc dans l'état matrimonial, mais celui des fiançailles. 
Toutefois, à la différence de ce qui a lieu dans les cultures modernes, 
dans la tradition judaïque, l'institution des fiançailles prévoyait un 
contrat et avait normalement une valeur définitive ; en effet, elle 
introduisait les fiancés dans l'état matrimonial, même si le mariage ne 
s'accomplissait pleinement que lorsque le jeune homme conduisait la 
jeune fille dans sa maison. 

* « Catéchèse sur le Credo », 21 août 1996 (cf Marie dans le mystère du Christ et de l'Eglise, 
Parole et silence, 1998, pp. 105-107). 

Christus n" 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 315 



Marie 

Au moment de l'Annondation, Marie se trouve donc dans la situa­
tion de promise au mariage. On peut se demander pourquoi elle a 
accepté les fiançailles, à partir du moment où elle avait déddé de 
rester vierge pour toujours. Luc est consdent de cette difficulté, mais 
se limite à rapporter la situation, sans apporter d'explications. Le fait 
que l'évangéliste, tout en soulignant l'intention de virginité de Marie 
la présente également comme l'épouse de Joseph représente un signe 
de la crédibilité historique des deux informations. 

On peut supposer qu'au moment des fiançailles il y a eu une 
entente entre Joseph et Marie sur son projet de vie virginale. 

D'ailleurs, l'Esprit Saint, qui avait inspiré à Marie le choix de la virgi­
nité en vue du mystère de l'Incarnation, et qui voulait que celle-d 
advînt dans un cadre familial propice à la croissance de l'Enfant, a pu 
également susdter chez Joseph l'idéal de la virginité. 

Lui apparaissant en rêve, l'Ange du Seigneur lui dit : « Joseph, fils 
de David, ne crains pas de prendre chez toi Marie ta femme car ce 
qui a été engendré en elle vient de l'Esprit Saint » (Mt 1,20). Il reçoit 
ainsi la confirmation d'être appelé à vivre de façon tout à fait spédale 
la voie du mariage. A travers la communion virginale avec la femme 
choisie pour donner le jour à Jésus, Dieu l'appelle à coopérer à la réa­
lisation de son dessein de salut. 

Le type de mariage vers lequel l'Esprit Saint oriente Marie et Joseph 
n'est compréhensible que dans le cadre du plan salvifique et dans le 
cadre d'une haute spiritualité. La réalisation concrète du mystère de 
l'Incarnation exigeait une naissance virginale qui soulignait la filia­
tion divine et, en même temps, une famille qui puisse assurer le déve­
loppement normal de la personnalité de l'Enfant. C'est prédsément 
en vue de leur contribution au mystère de l'Incarnation du Verbe que 
Joseph et Marie ont reçu la grâce de vivre ensemble le charisme de la 
virginité et le don du mariage. La communion d'amour virginal de 
Marie et de Joseph, bien que constituant un cas tout à fait particulier, 
lié à la réalisation concrète du mystère de l'Incarnation, a toutefois été 
un véritable mariage (cf. Exhort. apost Redemptoris custos, n° 7). 

La difficulté d'aborder le mystère sublime de leur communion 
sponsale a conduit certains, dès le IIe siède à attribuer à Joseph un âge 
avancé et à le considérer comme le gardien, plus que comme l'époux 
de Marie. Au contraire, il faut supposer qu'il n'était pas alors un 
homme âgé, mais que sa perfection intérieure, fruit de la grâce, le 
porta à vivre avec affection virginale la relation sponsale avec Marie. 



L'union virginale de Marie et Joseph 

La coopération de Joseph au mystère de l'Incarnation comporte 
également l'exercice du rôle paternel à l'égard de Jésus. Cette 

fonction lui est reconnue par l'Ange qui, lui apparaissant en rêve, 
l'invite à donner son nom à l'Enfant : « Elle enfantera un fils, et tu 
l'appelleras du nom de Jésus : car c'est lui qui sauvera son peuple de 
ses péchés »(Mt 1,21). 

Tout en exduant la génération physique, la paternité de Joseph fut 
une paternité réelle, et non apparente. En faisant la distinction entte 
père et géniteur, une antique monographie sur la virginité de Marie — 
le De Margarita (IV' siède) — affirmait que « les engagements pris par 
la Vierge et par Joseph en tant qu'époux firent en sorte qu'il puisse 
êtte appelé par ce nom [père] ; un père toutefois, qui n'a pas engen­
dré ». Joseph exerça donc le rôle de père à l'égard de Jésus, disposant 
d'une autorité à laquelle le Rédempteur s'est librement « soumis » 
(Le 2,51), en contribuant à son éducation et en lui transmettant le 
métier de charpentier. 

Les chrétiens ont toujours reconnu en Joseph celui qui a vécu en 
communion intime avec Marie et Jésus, déduisant que, même dans la 
mort, il a bénéfidé de leur présence réconfortante et affectueuse. De 
cette tradition chrétienne constante s'est développée dans de 
nombreux lieux une dévotion particulière à la sainte Famille et, en 
elle, à saint Joseph, gardien du Rédempteur. Le pape Léon XIII lui 
confia, comme on le sait, le patronat de toute l'Eglise 

317 



L'Aqueduc 
La vie étemelle est la source intarissable qui arrose la surface entière du 

Paradis. Non contente d'arroser, elle enivre : c'est la fontaine des jardins, le 
réservoir des eaux vives dont les flots impétueux descendent du Liban, et le 
fleuve qui rejoint la dté de Dieu. Mais quelle est cette source de vie, sinon le 
Christ notte Seigneur ? (...) La source a été détournée jusqu'à nous (...) Le 
filet d'eau céleste descend par un aqueduc qui ne nous déverse pas toute 
l'eau de la source, mais instille la grâce, goutte à goutte, dans nos cœurs 
desséchés... 

Vous avez déjà compris, je suppose, de quel aqueduc je parle, qui, tenant 
sa plénitude de la source qui jaillit dans le cœur du Père, nous en distribue 
ensuite non pas toute l'abondance, mais ce que nous sommes à même d'en 
recevoir. Vous savez bien à qui s'adressaient ces paroles : « Je te salue pleine 
de grâce. » N'est-il pas étonnant qu'on ait pu trouver les matériaux néces­
saires à la construction d'un aqueduc aussi prodigieux, dont l'extrémité ne 
touche pas seulement aux deux, comme cette échelle que vit Jacob, mais les 
franchit et atteint jusqu'à cette source des eaux toujours vives qui est au-
dessus des deux ?... 

Mais comment notre aqueduc a-t-il pu atteindre une source placée à 
une telle hauteur ? Ce n'était possible que par la violence du désir, la ferveur 
de la piété et la pureté de la prière. Ainsi qu'il est écrit, « la prière du juste 
pénètre les deux ». Or nul n'est plus juste que Marie, de qui nous est né le 
Soleil de justice. Elle n'a pu s'élever jusqu'à l'inaccessible majesté qu'en 
frappant, en suppliant en cherchant. Finalement, elle a trouvé ce qu'elle 
cherchait, puisque l'ange lui dit : « Tu as trouvé grâce auprès de Dieu... » 

Considère ô homme, le plan de Dieu, et reconnais-y le dessein de la 
Sagesse et de la Bonté (...) Pour racheter le genre humain, il a déposé toute 
la rançon en Marie. Mais pourquoi ? Sans doute pour qu'Eve fût mise hors 
de cause par sa fille, et que s'apaisât enfin la plainte de l'homme contre la 
femme. Qu'Adam, désormais, ne dise plus : « La femme que tu m'avais 
donnée m'a présenté le fruit défendu. » Qu'il dise au contraire : La femme 
que tu m'avais donnée m'a nourri d'un fruit béni. 

Saint BERNARD DE CLAIRVAUX 

« Sermon pour la Nativité de la Bse Vierge Mane » 
Œuvres mystiques, trad. A. Béguin, Seuil, 1953, pp 883-885. 



Le Rosaire 
Origine, histoire et sens 

Antoine'LAURAS s.j.* 

Parler du « chapelet » aujourd'hui risque de provoquer chez 
un grand nombre un sourire quelque peu condescendant 
ou méprisant pour une pratique « d'un autre âge », réservée 

à des religieuses ou à quelques vieilles femmes. Et pourtant, il s'agit là 
d'une prière vieille de plusieurs sièdes, qu'il vaut la peine de considé­
rer de plus près. En étudier les origines et en suivre le développement 
pourra, je pense, faire tomber certains préjugés et comprendre sa vraie 
nature. 

Naissance de l'Ave Maria 

Sous sa forme actuelle cette prière est le fruit d'un lent processus 
au cours des sièdes, même si les paroles de l'Ange à Marie et celles 
d'Elisabeth sont très tôt, évidemment, entrées dans la liturgie. 

* Centre Sèvres, Paris. A publié dans Christus « L'obéissance dans l'Eglise » (n° 7, juillet 
1955), « Castus sur un mot ambigu » (n ' 66, avril 1970), « La retraite, miUation à la prière » 
(n° 126, avril 1985) 

Christus n' 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 
r 



Marie 

Au IX' siède pénètre en Ocddent la traduction latine d'une hymne 
grecque fort célèbre intitulée Akathistos et chantée chaque année en 
l'honneur de la Vierge qui avait délivré Constantinople assiégée. 
Composée de douze strophes, chacune précédée de deux versets en 
prose rappelant les événements de la vie cachée de la Vierge, elle était 
ponctuée par l'acdamation : « Khairé, nymphe anympheuté » (« Salut, 
épouse inépousée ») ; chaque strophe comprenait elle-même douze 
vers commençant par « Khairé » et invoquant Marie sous différents 
titres ; par exemple : « mère de l'étoile sans dédin », « soleil de joie 
mystique », etc. Ces cent quarante-quatre invocations sont déjà les 
premières litanies de la Vierge. Traduite en latin, l'hymne fit retentir 
vingt-quatre fois le refrain : « Ave, sponsa insponsata », et les cent 
quarante-quatre invocations commençant par « Ave ». Dès lors vont 
fleurir de nombreuses hymnes latines reprenant sans fin l'une ou 
l'autre traduction du mot grec « Khairé » : soit « Ave », soit « Salve », 
soit « Gaude ». C'est ainsi que naissent, au début du X* siècle, les 
hymnes Ave, maris Stella et Ave, caéli janua ; puis, au XI' siède, Salve, 
Regina et Aima Redemptoris mater. On ne compte plus les hymnes et 
séquences répétant sans fin cet Ave au cours des sièdes suivants. 

Dans le même temps se répand dans les monastères la coutume 
du Psautier de la Vierge. Pour celles et ceux qui ne savent ou ne 
peuvent chanter les cent dnquante psaumes de l'Ecriture, il est propo­
sé de dire cent dnquante fois l'Ave Maria, accompagné chaque fois 
d'une génuflexion et de la doxologie Gloria Patri, comme au terme des 
psaumes. A l'origine cette prière se limite à la salutation angélique 
(d'où son nom traditionnel) : « Ave, gratia plena, Dominus tecum. » 
C'est à la fin du XI' siède qu'on y ajoute la salutation d'Elisabeth : 
« Benedicta tu in mulieribus et benedictus fructus ventris tui. » Et c'est 
seulement au XIII' siède que le pape Urbain IV, si l'on en croit la 
tradition, ajouta à ces mots : « Jésus Christus, Amen. » Ce dernier mot 
(Amen) est significatif : pendant des sièdes, c'est par lui que s'achève 
la « salutation angélique ». Ce sera seulement dans la seconde moitié 
du XVI' siède qu'on joindra à la louange de Marie la supplication : 
« Sancta Maria, ora pro nobis peccatoribus. » 

Naissance du Rosaire 

Un texte que l'on date de 1243 et appelé Psalterium beatae Mariae 
dit expressément que ce titre désigne la rédtation de trois dnquan-
taines à'Ave Maria. Et il prédse : « Nombre de femmes et de jeunes 



Le Rosaire 

filles font cela cent dnquante fois et ajoutent : " Gloria Patri " après 
chaque salutation ; elles disent qu'ainsi elles chantent le psautier de la 
bienheureuse Marie, puisque le nombre est le même que celui des 
psaumes. » Mais cette répétition de la même prière un si grand 
nombre de fois, ne risque-t-elle pas d'engendrer monotonie et auto­
matisme ? C'est pourquoi, afin d'intérioriser et concrétiser cette prière 
on va créer des clausulae, des formules qui viennent s'ajouter au mot 
Jésus. Il s'agit, tout en priant la Vierge, de se tourner vers son Fils en 
évoquant ce qu'il a vécu et ce qu'il a dit. Ainsi, aux environs de 1300, 
des cisterdennes prieront en terminant chaque Ave par : « Jésus... a 
Magis adoratus..., a diabolo temptatus..., qui pedes discipulorum lavit », etc. 
C'est déjà la première esquisse des « mystères » du Rosaire. 

En ce domaine, capitale sera l'initiative d'un chartreux de Trêves : 
Dominique de Prusse. Vers 1420, en vue d'intérioriser le « rosaire », 
c'est-à-dire la rédtation de dnquante Ave, il rédige dnquante clausulae, 
reliant chaque Ave à un épisode de la vie du Christ — phrases d'une 
ou deux lignes qui, comme chez les dsterdennes du siède précédent, 
sont rattachées au nom de Jésus ; par exemple : « Jésus, cfuem Angelo 
nuntiante de Spiritu Sancto concepisti » (« Jésus, que tu as conçu du 
Saint-Esprit à l'annonce de l'Ange »). Quatorze clausulae évoquent 
l'enfance de Jésus : sept sa vie publique ; vingt-et-une la Passion (dont 
douze le Christ en croix) ; huit enfin pour ce qui correspond à nos 
« mystères glorieux ». Mais ces formules sont seulement des proposi­
tions. En effet, Dominique ajoute à sa liste une remarque fondamen­
tale : « Il ne faut pas s'arrêter aux mots id ou là concernant ce rosaire. 
Chacun, selon la grâce ou la dévotion que lui accorde le Seigneur, 
peut prolonger cette matière, l'abréger ou l'améliorer, comme un 
grand nombre l'ont fait ; chacun peut ainsi évoquer la vie même du 
Seigneur par des mots comme ainsi ou autrement, selon la grâce, les 
forces et le temps dont il dispose. » La multiplication des chartreuses, 
entre 1300 et 1500, va favoriser la diffusion de ces dausules dans la 
rédtation du rosaire. 

A la fin du XV' siède, les dominicains, à la suite de l'un des leurs, 
le Breton Alain de La Roche vont fonder nombre de confréries du 
Rosaire. C'est ainsi que, vers 1470, le prieur des dominicains de 
Cologne précise, pour la confrérie du lieu, la manière de prier le 
Psautier de la Vierge. Il répartit les quinze méditations en trois séries : 
en l'honneur de l'Incarnation et de l'enfance de Jésus, de sa Passion, 
de sa glorification. Il est intéressant de voir que presque en même 
temps, la confrérie de Vérone, en Italie, comporte dans ses statuts 



Marie 

l'énumération de quinze misteri : gaudioso, doloroso, glorioso. Bien que 
cette manière de répartir les dizaines ne soit pas encore généralisée, 
nous voyons ainsi naîtte, à l'orée du XVT siècle, le Rosaire tel que 
nous le connaissons. 

Rosaire et chapelet 

Nous rencontrons dans les écrits du Moyen Age de nombreuses 
allusions aux couronnes de roses, petits « chapels » ou « chapelets » 
dont jeunes gens et jeunes filles ornent leur tête lors des fêtes profanes 
ou religieuses. Plusieurs légendes ont voulu justifier l'emploi de ce 
mot pour désigner les cinquante ou les cent cinquante Ave dits en 
l'honneur de la Vierge. La plus connue est jointe aux écrits de 
Dominique de Prusse. Un homme tressait chaque jour une couronne 
de fleurs qu'il déposait sur le front d'une statue de la Vierge. Un 
moine lui conseilla de dire cinquante Ave : cet hommage plairait 
autant à la Vierge qu'une couronne de fleurs. Voyageant à travers une 
forêt, il s'arrête pour dire ses cinquante Ave : un brigand surgit pour le 
voler et le tuer, mais il voit alors « une dame très belle tenant en 
mains une de ces bandelettes qui servent à faire des couronnes. A 
chaque Ave que le moine récitait, elle cueillait sur ses lèvres une rose 
qu'elle attachait à la bandelette. Quand la couronne de cinquante 
roses fut finie, elle se la mit sur la tête et disparut ». Et Dominique 
condut : « La divulgation de ce mirade fut à l'origine de ce Rosaire 
que les pieux dévots serviteurs de Marie commencèrent dès lors à réd-
ter. » 

Un lien entre Marie et la rose sera vite généralisé. Entte le XII' et le 
XV' siède, hymnes, séquences et poèmes en l'honneur de la Vierge 
multiplient les qualificatifs joints à ce mot : « rosa dulcis », « rosa 
gloriosa », « rosa speciosa », etc. Au début du XPv" siède, Engelbert 
d'Admont, fidèle au Psautier de la Vierge, compose un poème de cent 
cinquante strophes de six vers commençant chacune par : « Ave, 
rosa... » 

Très tôt se posa le problème de compter les cinquante ou cent 
dnquante Ave. C'est au début du XIII' siède, semble-t-il, que se répan­
dit l'usage de recourir à ce que nous appelons aujourd'hui le « chape­
let ». S'inspirant sans doute des grains d'ambre utilisés par les 
musulmans pour leurs prières, on se servit de « compte-prières » 
d'abord pour la rédtation du Pater, puis, tout naturellement, pour le 
« Rosaire » de dnquante Ave et le Psautier de la Vierge de cent dnquan-



Le Rosaire 

te Ave. Et nombre de religieux prirent l'habitude de le porter suspendu 
à leur ceinture. 

Aujourd'hui 

Les réticences dont le chapelet est aujourd'hui l'objet viennent 
souvent de sa caricature : la rédtation mécanique de mots auxquels 
on prête peu attention. Il reste que la récitation d'une dizaine de 
chapelet est une prière toute simple, la prière de qui ne se lasse pas de 
répéter la louange de Marie et de la supplier humblement. Elle est à la 
portée de tous, dans la joie ou la détresse. 

Le point le plus important est sans doute de bien saisir le lien inti­
me de cette forme de prière avec la contemplation de la personne du 
Christ. Dans son exhortation apostolique Marialis cultus (1974), le 
pape Paul VI soulignait le fait que, grâce en particulier aux recherches 
des historiens, « la nature évangélique du Rosaire a mieux été mise en 
lumière : il tire de l'Evangile l'énoncé des mystères et ses principales 
formules (...) Le Rosaire considère successivement et dans l'ordre les 
principaux événements salvifiques de la Rédemption qui se sont 
accomplis dans le Christ (...) Prière évangélique centrée sur le mystère 
de l'Incarnation rédemptrice, le Rosaire a donc une orientation nette­
ment christologique (...) La répétition de l'Ave Maria constitue la 
trame sur laquelle se développe la contemplation des mystères ». 

Le second aspect, capital, de cette prière, toujours selon le pape, est 
la contemplation. Aussi ajoute-t-il : « On a également ressenti la néces­
sité de redire l'importance d'un autre élément essentiel du Rosaire : la 
contemplation. Sans elle, le Rosaire est un corps sans âme, et sa réci­
tation court le danger de devenir la répétition mécanique de formules 
et d'agir à l'encontre de l'avertissement de Jésus : " Quand vous priez, 
ne rabâchez pas comme les païens " (...) Par nature, la rédtation du 
Rosaire exige qu'elle se déroule en une prière calme et avec une 
lenteur quasi méditative, afin que celui qui prie s'arrête plus fadle-
ment aux mystères de la vie du Christ » (44-46). 

Pour qu'il y ait vraie contemplation, Paul VI rappelle l'ancienne 
habitude « de faire suivre le nom de Jésus, dans chaque Ave Maria, de 
la mention du mystère énoncé ». Autant dire qu'il serait bon de reve­
nir, sous une forme ou sous une autre, à la tradition des clausulae 
d'autrefois. C'est d'ailleurs, apprend-on, ce qui se pratiquait en Alsace 
où, pour chaque mystère, on faisait suivre le nom de Jésus de courtes 
formules : « Jésus, que tu as conçu du Saint Esprit..., que tu as porté à 

323 



Marie 

Elisabeth..., que tu as enfanté à Bethléem..., que tu as présenté au 
Temple.., que tu as retrouvé au Temple.., qui a sué du sang pour 
nous..., qui a été flagellé pour nous..., qui a été couronné d'épines 
pour nous..., qui a porté sa croix pour nous..., qui a été crudfié pour 
nous..., qui est ressusdté des morts..., qui est monté au del..., qui a 
envoyé l'Esprit Saint..., qui t'a fait monter au del..., qui t'a couronnée 
au del. » Dans le même esprit et pour aller plus loin, le père domini­
cain Joseph Eyquem proposa, dans son livre Aujourd'hui le Rosaire 
(Cerf, 1977), de courtes « clausules » différentes pour chaque Ave 
Maria, permettant de méditer dix aspects du même mystère. 

* • « 

Il y a maintenant vingt-dnq ans que le pape nous proposait cette 
manière de comprendre et de vivre le chapelet, afin de surmonter les 
préjugés et d'éviter les récitations mécaniques. Cette prière, née d'une 
piété authentique n'aura de sens et ne nourrira notre foi que si elle 
est vraiment prière contemplative prière qui, par Marie nous met en 
présence des mystères et de la personne du Christ. Elle nous rend 
attentifs, en effet à ce que Marie a elle-même vécu au quotidien avec 
Jésus, à ce qu'elle a pu ressentir dans son cœur et dans son esprit. 
Cette communion à ses sentiments nous introduit à la contempla­
tion de la suite des mystères joyeux, douloureux et glorieux, et cela un 
peu à la manière des répétitions que proposent les Exercices spirituels 
ou de la prière du cœur chère à l'Orient. C'est d'ailleurs ce que retrou­
vent aujourd'hui bien des chrétiens1. Il n'est pas étonnant, dès lors, 
qu'une telle manière de prier trouve aujourd'hui son expression ecdé-
siale dans deux réalisations du XX' siède : le pèlerinage du Rosaire à 
Lourdes et les équipes du rosaire (onze mille équipes en France), où, 
milieux et générations mêlés, le peuple chrétien se laisse introduire 
par celle qui a cru dans une forme de communion des saints reliant le 
del et la terre 

1. Cf « Marie, un regard de foi », Croire aujourd'hui, n° 61, 15 décembre 1998. On trouvera 
dans ce numéro un dossier très vivant sur l'actualité de Marie, « femme accessible, simple, à la 
portée de tout le monde ». 



La liturgie, 
règle de la prière mariale 

Damien SICARD* 

Le cantique de Marie que nous rapporte l'évangile de Luc est le 
plus long texte que les écrits du Nouveau Testament attri­
buent à Marie de Nazareth. Il est présenté comme la réponse 

de l'humble servante — sur laquelle Dieu, son Sauveur, a posé son 
regard — à la béatitude d'Elisabeth accueillant la salutation de sa 
jeune parente : « Bienheureuse celle qui a cm » (1,45-55). Ce chant 
d'action de grâces, tout pétri de la langue de l'Anden Testament et 
plus spécialement du cantique d'Anne (1 S 2,1-10), met sur les lèvres 
de Marie la phrase où la liturgie des chrétiens a puisé pour être à son 
école : « Désormais, toutes les générations me prodameront bienheu­
reuse, parce que le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes choses. » 

L'évangile de Luc nous invite à écouter Marie prier. Nous disions 
au groupe des Dombes : « Elle dit d'abord quelque chose qui la 
concerne, mais dans une louange et une action de grâce qui la décen­
trent d'elle-même parce que ce qui lui arrive est pour le monde, et 

* Membre du groupe des Dombes, expert au service de la Conférence des évêques de France 
A préfacé le Commentaire de l'Eglise comprise comme communion : lettre de la Congrégation pour la 
doctrine de la foi (Cerf, 1993) 

Christus n' 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Marie 

aura valeur de génération en génération. C'est pourquoi elle prodame 
que toutes les générations la diront bienheureuse. Là se trouve fondée 
la louange émerveillée de Dieu que l'Eglise de tous les temps est invi­
tée à chanter pour le don reçu par Marie. » Ecouter Marie prier, c'est 
communier à ce regard émerveillé qu'elle porte sur Celui auquel elle 
parle, qu'elle contemple et qui occupe tout l'espace de sa louange. 
Dans la communion des saints, nous entrons sur les traces et comme 
à l'école de Marie dans sa prière. Nous pourrions désigner cette 
démarche comme étant la prière mariale qui a pour norme et référen­
ce la liturgie de l'Eglise. Au groupe des Dombes, nous disions encore : 
« Cette communion des saints se vit dans la liturgie qui transcende 
espace et temps et unit la célébration de la communauté terrestre à la 
louange étemelle de la communauté céleste »'. 

Du Magnificat à l'époque contemporaine 

Il faudrait pouvoir montrer que, dans ses vingt sièdes d'histoire, la 
liturgie a vu apparaître des fêtes mariales et des célébrations en 
l'honneur de la Vierge Marie. Des spécialistes qualifiés de la liturgie 
ont fait ce travail historique et critique2 que les manuels usuels résu­
ment3. 

Le culte de Marie est né en dépendance des fêtes de la Nativité du 
Christ. Il a toujours particulièrement marqué les liturgies de l'Avent et 
de Noël qui célèbrent l'union de Marie à Celui qu'elle va mettre au 
monde. Si la fête de Marie Theotokos (Mère de Dieu) est célébrée à 
Jémsalem, le 15 août, dès 420, et si la définition de Marie comme 
Mère de Dieu au condle d'Ephèse, en 431, ne lui est pas étrangère, la 
« première fête mariale de la liturgie romaine », au VII' siècle, sera 
celle du 1" janvier, pour l'octave de Noël. Des quatre fêtes de Notte 
Dame connues au VIII' siècle, deux sont en réalité des fêtes du 
Seigneur : la Présentation-Rencontre du Seigneur au Temple 
(2 février) et l'Annonciation du Seigneur (25 mars). Les deux autres 

1. Marte dans le dessein de Dieu et la communion des saints (161 et 192), Bayard-Centunon, 
1999 
2. Cf B Botte, en particulier « La première fête mariale de la liturgie romaine » (Ephemendes 
hturgicae, XLV1I, 1933, pp 425-430) , B Capelle, dans H. du Manoir, Maria (Beauchesne, 
1949) et Travaux liturgiques (t 3, Mont-César, 1967) , A Chavasse, « Les quatre fêtes de la 
Vierge », Le sacramentaire gélasien (Desdée, 1958, pp 375-402) 
3. P Jounel, Eglise en prière (t. 4, Desdée, 1983, pp 146-166) et Dans vos assemblées (Desdée, 
1989, pp 121-123) Voir aussi le n" 38 de La Maison-Dieu « La Vierge Marie dans la prière de 
l'Eglise» (1954) 



La liturgie, règle de la prière mariale 

— celles de l'Assomption-Dormition (15 août) et de la Nativité de 
Marie (8 septembre) — venaient de Jérusalem, respectivement de 
l'église consacrée à la Dormition de Marie près de Gethsémani et de la 
basilique proche de la pisdne probatique où se perpétuait, depuis le 
Ve siède le souvenir de la naissance de Marie près du Temple. 

Le Moyen Age vit se généraliser, à partir de l'église Sainte-Marie-la-
Neuve (543) et du récit du Protévangile de Jacques, la fête orientale — 
introduite au XPv" siède en Occident — de la Présentation de Marie 
au Temple (21 novembre). C'est aussi des églises byzantines que vint, 
en Occident, la fête de la Conception de Marie qui apparaît au XIIe 

siècle mais ne fut rendue obligatoire qu'en 1708 par le pape 
Clément XI, et dont la liturgie définitive ne fut promulguée qu'en 
1863. Deux autres fêtes mariales, liées à l'évangile de Luc (la 
Visitation) ou à la présence de Marie au pied de la Croix dans l'évan­
gile de Jean (la Compassion de Marie), se répandent entre le XII' et le 
XV' siècles. D'autres fêtes s'instaurent, liées à la Dédicace de la 
première église occidentale consacrée à Marie après le concile 
d'Ephèse (5 août : Sainte-Marie-Majeure) ou, à l'époque moderne, 
tantôt à des familles religieuses (Rosaire, Notre-Dame du Mont-
Carmel, Notre-Dame de la Merci), tantôt à des courants de piété 
(Cœur Immaculé, Marie-Reine, apparitions). 

Les générations qui nous rattachent à celle de la Vierge du 
Magnificat n'ont pas seulement proclamé Marie « bienheureuse » en 
célébrant des fêtes liturgiques. Des inscriptions, prières, antiennes, ont 
été composées, depuis le papyrus du IIP siède qui nous rapporte le 
Sub tuum praesidium jusqu'aux antiennes de l'Aima Redemptoris Mater, 
de l'Ave regina caelorum, du Regina caeli ou du Salve Regina, composées 
entte le XI' et le XII' sièdes, et des hymnes Ave Maris Stella, O quam 
glorifica, Stabat mater, adoptées entre le VIII' et le XIV' sièdes. La forme 
définitive de la plus connue des prières à Marie, l'Ave Maria, n'appa­
raît qu'en 1568 dans le bréviaire de saint Pie V. 

Vatican II et la prière mariale 

Même une évocation aussi sommaire fait pressentir que des 
risques d'inflation pouvaient apparaître. Nous en avons parlé dans 
notre document du groupe des Dombes (88-101). Le concile Vati­
can II publia, le 21 novembre 1964, la Constitution dogmatique sur 
l'Eglise, caractérisée par son christocentrisme et son ouverture à 
l'importance de la collégialité. Le chapitre VIII (« La bienheureuse 

327 



Marie 

Vierge Marie Mère de Dieu dans le mystère du Christ et de l'Eglise ») 
constitue un document majeur et normatif de notre Eglise Dans son 
discours de dôture de la troisième session du Condle le pape Paul VI 
pouvait dire : 

« Avec la promulgation — aujourd'hui — de la constitution qui a, comme 
sommet et couronnement tout un chapitre dédié à la Vierge nous pouvons à 
juste titre affirmer que la présente session se condut par un hymne incompa­
rable de louange en l'honneur de Marie C'est en effet la première fois, et le 
dire nous remplit d'une profonde émotion, qu'un concile œcuménique 
présente une synthèse si vaste de la doctrine catholique sur la place que Marie 
très sainte occupe dans le mystère du Christ et de l'Eglise » 

La constitution dogmatique sur l'Eglise consacrait une partie de ce 
chapitre (66-67) au « culte de la bienheureuse Vierge dans l'Eglise », y 
commentant entte autres le « Toutes les générations me prodameront 
bienheureuse », dont nous parlons ici. Le pape, dans ce même 
discours du 21 novembre 1964, disait : 

« Par-dessus tout nous désirons qu'on fasse dairement ressortir comment 
Marie humble servante du Seigneur, est tout entière ordonnée à Dieu et au 
Christ notre unique Médiateur et Rédempteur. Nous désirons également que 
soient bien montrés la vraie nature et les buts du culte mariai dans l'Eglise 
spédalement là où se trouvent de nombreux frères séparés, de façon que tous 
ceux qui ne font pas partie de la communauté catholique comprennent que la 
dévotion à Marie loin d'être une fin en elle-même est au contraire un moyen 
essentiellement destiné à orienter les âmes vers le Christ et ainsi à les unir au 
Père dans l'amour de l'Esprit Saint »4. 

La constitution condliaire sur la sainte Liturgie, du 4 décembre 
1963, avait dédaré : « Les " pieux exerdces " du peuple chrétien (...) 

4. Documentation catholique, n* 1437, 6 décembre 1964, col. 1543 et 1545. Il est intéressant 
de remarquer que la distinction entre la fin et les moyens dont parlait Paul VI était la même 
qu'avait utilisée Mgr Pangrazio au Condle pour proposer l'amendement voté par les Pères sur 
la « hiérarchie des vérités ». « Il y a des vérités qui relèvent de l'ordre de la fin, par exemple le 
mystère de la très sainte Trinité, l'Incarnation du Verbe et la Rédemption, l'amour et la grâce 
de Dieu envers l'homme pécheur, la vie étemelle dans le règne de Dieu, etc. D'autres vérités 
relèvent de l'ordre des moyens de salut, comme par exemple le septénaire sacramentel, la 
structure hiérarchique de l'Eglise la succession apostolique, etc II s'agit là de moyens qui ont 
été donnés par le Christ à l'Eglise pour son pèlerinage d'ici-bas, et qui disparaîtront avec lui. 
Les différences doctrinales entre chrétiens concernent moins les vérités primordiales, de 
l'ordre de la fin, que ces dernières, relevant de l'ordre des moyens et sans doute subordonnées 
aux premières. On peut dire que l'unité des chrétiens consiste dans la foi et l'adhésion aux 
vérités relevant de l'ordre de la fin » (Cardinal Jaeger, Le Décret de Vatican 11 sur l'œcuménisme, 
Casterman, 1965, pp. 99-100). Le groupe des Dombes s'est appuyé sur l'affirmation du n" 11 
de ce décret, entre autres aux n ° 204 et 242. 



La liturgie, règle de la prière mariale 

doivent être réglés en tenant compte des temps liturgiques et de façon 
à s'harmoniser avec la liturgie à en découler d'une certaine manière et 
à y introduire le peuple, parce que, de sa nature, elle leur est de loin 
supérieure. » Et, appliquant cela au culte rendu à la mère de Jésus, il 
était prédsé : « En célébrant le culte annuel des mystères du Christ, la 
sainte Eglise vénère avec un particulier amour la bienheureuse Marie, 
mère de Dieu qui est unie à son Fils dans l'œuvre salutaire par un lien 
indissoluble ; en Marie, l'Eglise admire et exalte le fruit le plus excel­
lent de la Rédemption et, comme dans une image très pure, elle 
contemple avec joie ce qu'elle-même désire et espère êtte tout entiè­
re » (13 et 103). 

Paul VI et Jean-Paul II n'ont pas voulu faire autte chose en parlant 
de la prière mariale régulée par la liturgie de l'Eglise que de commen­
ter et appliquer en cette fin de siède ce que Vatican II avait solennelle­
ment promulgué. 

Le culte mariai aujourd'hui 

Dix ans après les constitutions conciliaires sur la liturgie et sur 
l'Eglise Paul VI publia, le 2 février 1974, une exhortation apostolique, 
Marialis cultus, « pour le bon ordonnancement et le développement 
du culte envers la bienheureuse Vierge Marie »5. Dès l'introduction de 
ce document, le pape déclarait : 

« Le dévdoppement, que nous souhaitons, de la dévotion envers la Vierge 
Marie dévotion qui (...) s'insère au centre du culte unique appelé à bon droit 
chrétien — car c'est du Christ qu'il tire son origine et son efficadté, c'est dans 
le Christ qu'il trouve sa pleine expression et c'est par le Christ que dans 
l'Esprit, il conduit au Père —, est un des éléments qui qualifient la piété 
authentique de l'Eglise (...) Ainsi, notre époque fidèlement à l'écoute de la 
tradition et attentive aux progrès de la théologie et des sdences, apportera sa 
contribution à la louange de Celle que selon les paroles prophétiques, toutes 
les générations prodameront bienheureuse (cf. Le 1,48). » 

Après avoir montré comment, par ses livres liturgiques réformés, 
l'Eglise, durant la décennie écoulée avait voulu centrer le culte de la 
Vierge sur sa vraie place de culte rendu « au Père, par le Fils, dans 
l'Esprit », Paul VI va souligner les quatre orientations conciliaires — 
« biblique, liturgique, œcuménique, anthropologique — qu'il 

5. Documentation catholique, n" 1651, 7 avril 1974, pp. 301-319. 

329 



Marie 

convient d'avoir présentes à l'esprit dans la révision et la création 
d'exerdces et de pratiques de piété, afin de rendre plus vivant et plus 
intelligible le lien qui nous unit à la mère du Christ et notte Mère 
dans la communion des saints » (25 et 29). Le n° 31 est tout entier 
consacré à l'orientation liturgique de toute piété mariale. La célébra­
tion du culte rendu à la Vierge Marie « exige, de la part des respon­
sables des communautés locales, effort, tact pastoral et persévérance 
et, de la part des fidèles, une promptitude à accueillir des orientations 
et des propositions qui, émanant de la véritable nature du culte 
chrétien, demandent parfois le changement de coutumes très 
anciennes dans lesquelles la nature de la liturgie s'était quelque peu 
obscurcie ». Marialis cultus paraissait après les éditions du Missel 
romain et du Lectionnaire de 1970, révisées à la demande de la 
constitution de Vatican IL 

L'encydique Redemptoris Mater, que publia Jean-Paul II le 25 mars 
1987, voulut nous faire entrer davantage dans l'Avent du troisième 
millénaire en nous parlant du rôle de la « bienheureuse Vierge Marie 
dans la vie de l'Eglise en marche ». Dans ce but, il retint comme fil 
conducteur une phrase de la constitution dogmatique de Vatican II 
sur l'Eglise (58), qu'il présentait ainsi dès le n° 2 de son encydique : 
« Soutenue par la présence du Christ (cf. Mt 28,20), l'Eglise marche au 
cours du temps vers la consommation des sièdes et va à la rencontre 
du Seigneur qui vient ; mais sur ce chemin — et je tiens à le faire 
remarquer d'emblée —, elle progresse en suivant l'itinéraire accompli 
par la Vierge Marie qui " avança dans son pèlerinage de foi, gardant 
fidèlement l'union avec son Fils jusqu'à la Croix " »6. C'est dans ce 
cheminement de foi, dans ce pèlerinage ecclésial, que Marie est 
présente et que l'encydique va présenter « le Magnificat de l'Eglise en 
marche » (35-37). Dans sa liturgie, l'Eglise de toutes les générations 
prodame Marie bienheureuse parce qu'« en puisant dans le cœur de 
Marie, dans la profondeur de sa foi exprimée par les paroles du 
Magnificat, l'Eglise prend toujours mieux conscience de ceci : on ne 
peut séparer la vérité sur Dieu qui sauve, sur Dieu qui est source de 
tout don, de la manifestation de son amour préférentiel pour les 
pauvres et les humbles ». 

6. L'encydique, qui reprend ces mots de Vatican II aux n° 17 et 18, les rapproche, au n' 25, 
de l'expression par laquelle saint Augustin termine le n° 51 du livre XVIII de La Cité de Dieu 
« Désormais, jusqu'à la fin des temps, entre les persécutions du monde et les consolations de 
Dieu, l'Eglise poursuit son pèlerinage » 



La liturgie, règle de la prière mariale 

A la même époque, Jean-Paul II approuvait et ordonnait de 
publier un Recueil de messes en l'honneur de la bienheureuse Vierge 
Marié'. Le décret officiel de publication le présentait « comme un 
appendice du Missel romain ». 

Les messes en l'honneur de la Vierge Marie 

Il peut paraître étrange, après deux sièdes plutôt menacés d'infla­
tion mariale, nous le disions, de voir la Congrégation pour le Culte 
divin nous fournir une telle richesse de textes. Cet a priori ne résiste 
pas à la lecture des Préliminaires du Missel, des introductions de 
chacune de ces quarante-six messes et de leur contenu8. Déjà, une 
étude approfondie sur le Missel de 1970 avait été réalisée9. Variété, 
créativité, soud doctrinal, évangélique et missionnaire caractérisent 
ce Recueil, et il semble important de s'arrêter sur ses Préliminaires. 

Ils situent remarquablement, en effet, « la Vierge Marie dans la 
célébration du mystère du Christ » et les messes en son honneur 
comme une célébration de l'action de Dieu pour le' salut des hommes. 
Il est rappelé que « la liturgie est l'exercice de la fonction sacerdotale 
de Jésus Christ » et que sa présence pour l'œuvre du salut du monde 
est au cœur de la démarche de tous ceux qui, comme Marie, bénissent 
et magnifient Dieu le Père, écoutent la Parole de Dieu et la méditent 
dans leur cœur, souhaitent partidper au mystère pascal du Christ et 
implorent, avec Marie au cénacle et les apôtres, le don du Saint-Esprit, 
avancent avec confiance dans le pèlerinage de la foi à la rencontre du 
Christ. Le texte souligne : « Dans sa liturgie, l'Eglise invite les fidèles à 
imiter la Vierge Marie avant tout pour sa foi et son obéissance, à adhé­
rer avec amour au projet de salut de Dieu », et il ajoute : « Dans la 
célébration des messes en l'honneur de la Vierge Marie, les prêtres et 
tous ceux qui ont une charge pastorale auront soin avant tout de faire 
comprendre aux fidèles que le sacrifice eucharistique est le mémorial 
de la mort et de la résurrection du Christ, et de les inviter à y partid­
per pleinement et activement » (13, 16 et 18). 

Destiné « aux sanctuaires mariais » et « aux communautés ecclé-
siales qui souhaitent célébrer la messe en l'honneur de la Vierge Marie 

7. EdiUon latine, 15 août 1986 , édition francophone, 25 mars 1988, parue chez Desdée 
8. Une bonne étude de ce recueil a paru sous la plume de Jean Laurenceau, « Quarante-six 
messes en l'honneur de la Vierge Mane », La Maison-Dieu, n" 175, 1988, pp 79-96 
9. Dom Bernard Billet, « La place de la bienheureuse Vierge Mane dans le Missel romain de 
Paul VI » (Etudes martales, 1982, pp 23-56) 

331 



Marie 

le samedi », « ce Recueil est disposé selon l'ordre de l'année liturgi­
que » (21 et 24). Le n" 28 fait remarquer que « l'usage correct de ce 
Recueil requiert avant tout, de la part du célébrant, le respect des 
temps de l'année liturgique ». Le n" 35 souligne que la coutume de 
consacrer le samedi à Marie vient de la fin du VIII' siède, mais le 
n" 36 ajoute que cette mémoire « est célébrée dans beaucoup de 
communautés ecclésiales comme une sorte d'introduction au 
dimanche jour du Seigneur (...) ; ces communautés contemplent et 
vénèrent la Vierge Marie qui, " le jour du grand sabbat ", alors que le 
Christ gisait au tombeau, forte uniquement de sa foi et de son espé­
rance seule parmi tous les disdples, attendait en veillant la résurrec­
tion du Seigneur ». 

Les Préliminaires, avant de consacrer leur dernier chapitre à la 
Parole de Dieu et aux critères de choix des 99 lectures bibliques 
proposées (sans compter les psaumes et les cantiques bibliques), invi­
tent à se mettre à l'école de « Marie modèle de l'Eglise à l'écoute de la 
parole de Dieu » et insistent sur un prindpe important : « Les prêtres 
et les fidèles se rappelleront que la piété authentique envers la Vierge 
Marie ne requiert pas la multiplication des célébrations eucharistiques 
en son honneur, mais qu'en celles-d tout — lectures, chants, homé­
lies, prière universelle offrande du sacrifice — se déroule correcte­
ment avec soin et un sens liturgique vivant » (37). 

C'était reprendre l'exhortation Marialis cultus de Paul VI : « La litur­
gie par sa valeur cultuelle éminente constitue une règle d'or pour la 
piété chrétienne » (23), et donc pour la prière mariale. Ce sera notte 
condusion, non sans avoir souligné la qualité liturgique historique et 
théologique de l'introduction de chacune des messes présentées dans 
le Recueil, et des préfaces propres que chacune offre en puisant dans 
le trésor des antiques sacramentaires ou les apports du renouveau 
liturgique ou théologique10. « Toutes les générations me prodameront 
bienheureuse, parce que le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes 
choses. » Marie nous entraîne dans le Magnificat de l'Eglise en 
marche. 

10. Notre étude liturgique n'a pas analysé en détail le chapitre 8 de Lumen Gentium qui en est 
le substrat Nous avons apprécié, dans le Catéchisme de l'Eglise catholique, ce qui était dit sur le 
« culte de la Sainte Vierge » (971-975) et dans le « Guide de lecture » qui termine la dernière 
édition française, « Marie dans le dessein de Dieu » (1998, pp. 784-786). 



Le chemin d'Eve à Marie 
D'après Edith Stein 

Sophie BIMGGEU* 

Seules quelques brèves paroles de la très sainte Vierge 
nous sont rapportées dans l'Evangile Mais ces quelques 
paroles sont comme de lourds grains d'or pur. Lorsqu'ils 

fondent dans la fournaise de la contemplation amoureuse, ils suffi­
sent amplement à envelopper toute notre vie d'un lumineux reflet 
d'or»(WXI, 140)1. 

Ces quelques paroles sur Marie que nous rapportent les Evangiles, 
Edith Stein n'a cessé de les approfondir et de les méditer. Elles 
viennent édairer de façon essentielle son discours sur la femme, qui 
est une grande enquête sur sa spédficité (nature de la femme, essence 
de la femme, espèce « femme ») et sur sa vocation (finalité)2. Face à ce 

* Germaniste, elle prépare un doctorat sur Edith Stein à l'Université des Lumières, Lyon II A 
édité (avec V Aucante) et traduit Le secret de la Croix d'E Stein (Cerf-Parole et silence, 1998) 

1 Toutes les citations de cet artide, traduites par Sophie Binggeh elle-même, sont extraites des 
volumes I, II, V, XI et XII des Edith Stein Werke (W) Le volume XI a récemment fait l'ob)et 
d'une traduction, par Cécile et Jacqueline Rastom, sous le titre Source cachée. Œuvres spirituelles 
(Ad Solem/Cerf, 1998) D'autres citations sont extraites du Secret de la Croix (S) (NDLR) 
2. Nous en avons exposé les lignes pnnapales dans une conférence publiée dans le collecuf 
Edith Stem la quête de vérité (Parole et silence, 1999, pp 101-113) 

Christus n° 183 • 14 rue d Assas, 75006 Paris 333 



Marie 

que l'on pourrait qualifier de vide théologique par rapport à une 
réflexion sur la femme — l'enseignement des Pères de l'Eglise et des 
docteurs du Moyen Age étant pratiquement la seule référence en la 
matière —, Edith Stein fait œuvre de pionnière en opérant un retour 
aux sources bibliques. Elle relit « les vocations de l'homme et de la 
femme avec le sûr instinct d'une fille d'Israël », note Cécile Rastoin 
dans une étude intéressante3. Elle se découvre dans une proximité 
radicale avec Marie et Jésus, du fait de son appartenance au peuple 
juif. On peut lui appliquer les paroles que prononce la reine Esther à 
propos de Marie dans un très beau dialogue composé par Edith 
Stein4 : « Je suis de son peuple, de son sang. » 

Combien Edith Stein a vécu intensément cette parenté avec Marie 
et Jésus, les notes personnelles de sa retraite de préparation aux vœux 
perpétuels et la façon familière dont elle s'adresse à eux par le 
pronom personnel « Tu » en témoignent5. A l'école du Carmel, ordre 
dont les origines remontent au prophète Elie et qui a reçu de Marie 
son sceau original, elle a pu laisser « fondre », selon son expression, 
pendant les longues heures d'oraison silencieuse, les trésors de 
l'Ecriture Sainte. Elle a cherché les fondements dogmatiques d'une 
piété mariale largement répandue, dont « la poésie des chants et des 
méditations, la symbolique des couleurs et des bannières » ne 
charmaient plus que quelques « âmes enfantines ». A son avis, « seule 
la force du mystère pleinement déployée » est capable d'emporter 
l'adhésion de fond des chrétiens. 

Nous voudrions examiner le chemin qui conduit la femme d'Eve à 
Marie à partir de la complémentarité entre l'homme et la femme telle 
qu'Edith Stein la comprend en interprétant l'Ecriture : 

« Dieu a créé l'homme (Mensch) homme et femme. Dans l'œuvre de la 
rédemption à nouveau, nous voyons la nouvelle Eve aux côtés du nouvel 
Adam comme co-rédemptrice6. L'image de l'humanité parfaite est présentée 
aux yeux de l'humanité pécheresse dans une double configuration : le Christ 
et Marie. Ce fait me paraît être la preuve la plus forte selon laquelle la diffé­
rence des sexes n'est pas une défidence de la nature qui pourrait et devrait 
être surmontée, mais qu'elle a une signification positive et une signification 
pour l'éternité » (W V, 220-221). 

3. Edith Stein et le mystère d'Israël (Ad Solem, 1998, pp 49-50). 
4. Il s'agit d'un dialogue (qui appartient au genre littéraire du théâtre au Carmel) mettant en 
scène la reine Esther de l'Anden Testament et la mère prieure du Carmel (Echt) 
5. Ces notes inédites ont paru pour la première fois dans Le secret de la Croix, pp. 62-75. 
6. La théologie a aujourd'hui renoncé à ce terme. Elle réserve le nom de rédempteur au 
Christ, l'unique médiateur 



Le chemin d'Eve à Marie d'après Edith Stein 

Notre étude procédera en deux temps : premièrement, la création 
de l'homme et de la femme, avec l'annonce de la mission confiée à la 
femme ; deuxièmement, l'accomplissement en Jésus et en Marie, et la 
nouveauté radicale qu'ils inaugurent. Nous condurons en évoquant la 
vocation de la femme dans l'Eglise 

AU COMMENCEMENT... 

Comment ne soulignerions-nous pas en préambule la connaissan­
ce approfondie qu'a Edith Stein de l'Ecriture ? « Toute l'Ecriture 
Sainte », écrit-elle à propos de Jean de la Croix, « l'Anden comme le 
Nouveau Testament, était son pain quotidien ». Cette intelligence des 
Ecritures n'est pas seulement le fruit d'un travail intellectuel solide. 
Elle provient surtout de la double actualisation existentielle 
qu'offrent la liturgie et l'eucharistie des grands événements formant 
« le drame du monde » : la chute et la rédemption, la victoire de la 
lumière sur toute ténèbre. L'interprétation d'Edith Stein est guidée par 
l'autorité de la Révélation : 

« La parole de l'Ecriture ne s'occupe en général pas des nécessités et des 
possibilités d'essence7, mais elle relate des événements et donne des indica­
tions pratiques (...) Le rédt de la création (...) ne demande pas : la différence 
sexuelle relève-t-elle de la nécessité ou du hasard ? Il dit : " Dieu créa l'homme 
à son image. Homme et femme il les créa. " Le fait de l'unité et le fait de la 
différence sont exprimés. Mais c'est une parole lapidaire qui exige une expli­
cation » (WV, 134-135). 

Souvent éparpillés dans des textes divers et pas toujours détaillés, 
les commentaires d'Edith Stein font preuve d'une grande maîtrise exé-
gétique. Avec sûreté, elle déchiffre le sens littéral et le sens spirituel des 
Ecritures. 

A l'image de Dieu 

La première mention de l'homme faite par l'Ecriture Sainte donne 
deux indications. D'une part, une triple tâche est assignée en 
commun à l'homme et la femme : « Etre image de Dieu, avoir une 

7. Le travail de la philosophie (phénoménologie) est de « scruter les nécessités et les possibi­
lités d'essence », c'est-à-dire les déterminations nécessaires permettant de dégager l'essence 
d'une réalité. 

335 



Marie 

descendance et dominer la terre » D'autre part, le fait de l'unité de la 
nature humaine et le fait de la différence sexuelle sont affirmés dès le 
début. Ainsi, le « mode masculin et le mode féminin représenteront 
l'archétype divin d'une façon différente ». L'homme et la femme appa­
raissent « comme des empreintes différentes de l'image divine ». Cette 
différence implique la complémentarité : « Seule la particularité 
masculine et féminine développée dans toute sa pureté produit la 
plus grande ressemblance avec Dieu et la plus forte pénétration de 
l'ensemble de la vie terrestre par la vie divine. » 

Les premières lignes de l'Ecriture sur la création de l'homme expri­
ment le fait que l'homme et la femme partagent la même nature mais 
de façon différendée. La différence sexuelle n'est pas une donnée 
contingente ou facultative mais ontologique, inscrite dans la nature 
humaine et nécessaire à la réalisation de sa vocation d'être à l'image 
de Dieu. On peut supposer que la manière d'accomplir les deux 
autres tâches (avoir une descendance et dominer la terre) est égale­
ment marquée par cette complémentarité et cette différence. Les 
peines différentes, spédfiques, qui touchent l'homme et la femme 
après la chute le confirment : enfantement douloureux pour la femme 
(le rapport à la descendance) et travail pénible pour l'homme 
(rapport à la terre). Pour tous deux, le bouleversement qui les atteint 
est « la conséquence du rapport changé avec Dieu ». 

Une aide qui lui soit accordée 

Le deuxième rédt de la création de l'homme insiste davantage sur 
l'aspect de la complémentarité. Pour mieux cerner celle-d, Edith Stein 
étudie les différents sens de l'expression hébraïque « 'ezer kenegdo » de 
Gn 2,18. Le sens tout à fait littéral serait « une aide comme lui en vis-
à-vis ». On peut penser à l'image du miroir dans laquelle l'homme 
peut regarder sa propre nature Tous deux, l'homme et la femme se 
ressemblent, pas complètement pourtant, mais pour autant qu'ils se 
complètent l'un l'autre, comme les « deux mains », comme une 
« pièce jointe » (Gegenstuck) ou un « pendant ». La femme est donnée 
à Adam comme compagne « capable d'une activité propre et complé­
mentaire, conformément à son être, corps et âme ». Mais elle est bien 
davantage « son autre moitié dans laquelle il peut contempler sa 
propre image, se retrouver lui-même » (cf. Gn 2,23). 

Le fondement de la nécessaire complémentarité est ontologique : 
l'être humain est à l'image de Dieu, parce qu'il est « un êtte spirituel et 



Le chemin d'Eve à Marie d'après Edith Stein 

personnel ». Or « le sens le plus élevé de l'être spirituel et personnel 
est l'amour mutuel et l'union en un dans l'amour d'une pluralité de 
personnes ». Dieu est Trinité et il est Amour : « L'amour ne peut pas 
êtte entte moins que deux. » Si toute la création est certes la demeure 
de Dieu, « ses délices sont d'être parmi les enfants des hommes, parce 
qu'ils sont capables de recevoir l'amour et de le donner ». N'est-ce pas 
dès lors ce caractère d'être spirituel et personnel qui fonde essentielle­
ment le fait qu'il n'est « pas bon que l'un soit seul » ? demande Edith 
Stein. 

« Les âmes humaines peuvent, de par leur [caractère] spirituel libre, 
s'ouvrir l'une à l'autre et s'accueillir l'une l'autre dans le don amoureux (...) Et 
si la force la plus grande du don correspond à l'être de la femme, alors elle ne 
donnera pas seulement plus dans l'union amoureuse, mais elle recevra aussi 
plus »(W II, 470). 

Le don est une des deux dimensions essentielles de la relation — 
l'autre étant l'accueil. La maternité qui appartient en propre à la natu­
re de la femme réalise d'une façon singulière ces deux dimensions. 
L'être de la femme manifeste donc avec force cette capacité d'ouvertu­
re intérieure et spirituelle à une autte personne. 

Le combat fabuleux 

« Je mettrai l'hostilité entte toi et la femme entte ta descendance et 
sa descendance Celle-d te meurtrira à la tête et toi, tu la meurtriras au 
talon » (Gn 3,15). C'est à ce verset, ainsi qu'à celui où Eve est appelée 
« mère des vivants » (3,20), que se rattache la considération à laquelle 
avait droit en Israël la femme qui devenait mère, particulièrement 
celle qui avait des fils. « Mener le combat contre le mal et éduquer la 
descendance pour cela » appartient à la « vocation de la femme depuis 
la chute jusqu'à la fin du monde ». L'équilibre particulier des forces 
spirituelles de la nature féminine y contribue, en particulier son sens 
de la vie, avec sa « capacité d'intuition et d'adaptation face à l'être 
humain tout entier »8. Quelles sont les forces en présence dans ce 
« combat fabuleux » ? D'une part, la fidélité inébranlable de Dieu « à 
sa création, malgré toute l'infidélité des créatures », à laquelle répond 
la fidélité chancelante de l'homme, d'autre part, l'hostilité de Satan 
qui s'étend « à la femme et à sa descendance — Jésus et Marie » : 

8. Edith Stein . la quête de vérité, p 107. 

337 



Marie 

« C'est contre eux [Jésus et Marie] que se porte la jalousie de Ludfer, et, 
par suite, contre les hommes créés à leur image pour avoir part à leur vie Les 
hommes seront atteints en étant livrés à la mort et à l'éloignement de Dieu. 
Mais le jugement de Dieu détermine Satan à ne pas être seulement dominé 
par le Fils de l'homme et sa Mère mais à être anéanti par eux » (S 63). 

La Croix donne paradoxalement la victoire définitive. Et pour 
l'homme, désormais, le combat spirituel passe par la « fidélité au 
Crucifié » : 

« Réfléchis bien ! Le monde est en feu, le combat entte le Christ et 
l'Antéchrist bat son plein ouvertement. Si tu te déddes pour le Christ, il peut 
t'en coûter la vie. Nous sommes entraînés dans ce combat » (WXI, 124). 

« Le Satan cherche à nous mordre au talon, c'est-à-dire à nous rendre inca­
pables de nous mettre en chemin à la suite de Jésus et de Marie. Mais nous 
sommes appelés à vaincre sous la conduite de Marie » (S 63). 

AU SEUIL DE LA NOUVELLE ALLIANCE 

A la charnière de l'histoire de l'humanité, et plus particulièrement 
de l'histoire de la femme, se dresse la femme en qui la maternité a 
trouvé sa transfiguration et en même temps — comme maternité 
corporelle — son dépassement. Le péché a introduit « une faille à 
travers la nature humaine » : les rapports harmonieux « des êtres 
humains à la terre, à la descendance et à l'autre » sont bouleversés. 
L'ordre de la rédemption rétablit en Marie et Jésus l'image de Dieu et 
instaure une relation nouvelle entte Dieu et les êtres humains. 

Archétypes de l'humanité 

Le Christ et Marie sont tous deux « les premiers parents véritables 
et les archétypes de l'humanité unie à Dieu », mais d'une façon essen­
tiellement différente : lui comme Fils de Dieu, elle comme créature. 
« De toute éternité et par avance ils furent considérés comme l'achè­
vement de la création. » Le Christ, Dieu et homme, est donné comme 
« l'archétype de l'être humain véritable », conformément au plan de 
Dieu, l'image selon laquelle tout être humain devrait être formé. A ses 
côtés se trouve Marie : 



Le chemin d'Eve à Marie d'après Edith Stein 

« Dieu t'a donné son Fils et t'a créée pour l'union la plus intime avec Lui. 
Quand son regard repose avec un plaisir intime sur le Fils aimé, Il t'embrasse 
dans le même regard, toi qui es son image fidèle, inséparable de Lui. Le Logos 
est entré dans l'union personnelle la plus grande avec toi et a versé en toi la 
plénitude de l'Esprit qui est la sienne. Tu es ainsi pleine de l'Esprit Saint et 
préparée par Lui à la maternité divine » (S 64). 

La nouvelle création opérée en Marie a pour seul motif sa materni­
té. « Oui, ne faut-il pas voir le sens le plus profond de l'immaculée 
conception dans le fait que la mère devait être pure, sans aucune 
tache, elle à qui voulait ressembler comme un fils [celui qui est] le 
plus pur de corps et d'âme ? », demande Edith Stein. En Marie, l'ima­
ge de Dieu est restaurée dans toute sa pureté. Elle est la plus belle 
œuvre de la création, car totalement relative à Dieu : « miroir clair, 
tout proche du trône du Très-Haut », où « la divinité se contemple 
avec amour », reflet lumineux et rayonnement de l'Esprit Saint dont 
elle est l'épouse immaculée. Marie est la « cellule primitive » de 
l'humanité enfantée de façon nouvelle et rachetée par le Christ, 
l'Eglise 

Vierges 

A travers l'exemple vivant de la Vierge Mère et du Seigneur lui-
même, le Nouveau Testament propose quelque chose de tout à fait 
neuf : l'idéal de la virginité. Au cœur de cette notion se trouve la réali­
té du lien personnel le plus étroit avec Dieu. Dans le cas du Christ, la 
virginité est constitutive de sa personne. Elle a sa source dans la vie 
même de la Trinité : 

« [La virginité] vient des profondeurs de la vie divine et conduit de 
nouveau à elles Le Père éternel a offert dans un amour sans retour tout son 
être au Fils. Le Fils s'offre de même au Père sans retour. A ce don total de 
personne à personne la traversée de l'Homme-Dieu dans une vie temporelle 
ne pouvait rien changer. Il appartient au Père depuis toute éternité et ne 
pouvait se donner à aucun homme. Il pouvait seulement prendre, dans l'uni­
té de sa personne humaine et divine les hommes qui voulaient se donner à 
lui, comme membres de son corps mystique, pour les offrir au Père. Il est 
venu dans le monde pour cela. Telle est la fécondité de son étemelle virginité : 
pouvoir donner aux âmes la vie surnaturelle » (WXI, 136). 

La virginité de l'être humain répond au mouvement de la vie trini-
taire et à l'expansion de l'amour divin. Elle préside à la formation du 



Marie 

Corps mystique qui, comme elle, exige un don sans partage pour 
pouvoir recevoir la vie divine et la transmettre L'exemple de Marie est 
éloquent : la première parole qui nous est rapportée d'elle dans 
l'Evangile est justement la confession de sa virginité. Celle-d la rend 
« réceptive pour être recouverte de l'ombre fécondante du Saint-
Esprit ». Elle la prépare à la proximité de Dieu : se garder corps et âme 
pour Dieu, afin d'« être prise avec son être tout entier dans l'agir 
divin ». En Marie, la virginité apparaît avec force comme quelque 
chose de librement choisi, respectant la dignité humaine. C'est 
pourquoi elle peut être un modèle pour tous les êtres humains, 
hommes et femmes : 

« [Marie] a consacré tout son cœur et toutes les forces du corps, de l'âme 
et de l'esprit au service de Dieu dans un don sans partage (...) Elle a profon­
dément scruté le mystère de la virginité dont son divin Fils dira plus tard : 
* Comprenne qui pourra * [Mt 19,12] » (WXI, 140). 

Mère 

Au début de la nouvelle Alliance se dresse « un couple humain 
différent du premier » : la mère et le fils. Si le sexe masculin tire son 
excellence de la rédemption opérée par le nouvel Adam, fils de 
l'homme la noblesse du sexe féminin provient de la femme qui aida 
à fonder le nouveau royaume de Dieu : « Une femme fut la porte par 
laquelle Dieu trouva une entrée dans la race humaine. » De même 
que la tentation s'adressa d'abord à une femme ainsi la nouvelle de 
grâce de la part de Dieu touche d'abord une femme : « Et, id comme 
là, le oui de la bouche d'une femme décide du destin de toute 
l'humanité. » 

Le fait que le Fils de Dieu choisisse la voie de la naissance indique 
peut-être que la maternité est le lien le plus pur et le plus élevé entre 
des êtres humains : « Est-il possible de concevoir le rapport de la mère 
de Dieu à son Fils autrement que comme une étreinte aimante de 
toute la force de son âme ?» La maternité de Marie est qualifiée 
d'« archétype de toute maternité ». L'enfant dans le sein de sa mère est 
dans un état de dépendance radicale corps et âme vis-à-vis de sa 
mère 

« [Ainsi] le Fils de Dieu qui voulait être un homme (Mensch) en tout 
excepté le péché, ne devait-il pas recevoir de l'amour de sa mère non seule-



Le chemin d'Eve à Marie d'après Edith Stein 

ment la chair et le sang pour former son corps, mais aussi la nourriture de 
l'âme ?»(W II, 472). 

Une autte relation, toute aussi importante, est incluse dans la 
maternité : la relation de la mère avec l'époux : « Plus elle a reçu en 
elle de l'être de l'époux, dans un don aimant, plus aussi, par son 
entremise, la particularité de l'enfant sera déterminée par celle du 
père. » Marie est la mère de celui dont la nourriture est de faire la 
volonté de son Père céleste. Elle-même dont l'être fut la première 
nourriture de l'enfant « devait êtte livrée avec toute la force de son 
âme à la volonté du Père céleste ». La paternité du Père révélée dans 
l'œuvre rédemptrice du Fils donne à la maternité de Marie sa pleine 
mesure : elle est mère du Corps mystique. « Marie est notre mère au 
sens le plus réel et éminent (...) Elle nous a engendrés du point de vue 
de la vie de notte grâce en livrant tout son êtte, corps et âme, à la 
maternité divine. » Au pied de la Croix s'accomplit dans toute sa 
perfection le don qu'elle a fait d'elle-même au moment de 
l'Annondation et qui devient accueil de tous les membres de l'Eglise : 

« Ton être et ta vie étaient offerts sans retour pour l'être et la vie du Dieu 
devenu homme. Ainsi as-tu pris les siens dans ton cœur, et avec le sang du 
cœur [versé dans d'] amères souffrances, tu as acheté pour toute âme la vie 
nouvelle » (S 67). 

« Je vis jaillir du cœur de Jésus la grâce en abondance dans le cœur de la 
Vierge d'où, telle un fleuve de Vie, elle se répand dans tous les membres » 
(WXI, 170). 

La maternité de Marie épouse l'action de son Fils, le bon Pasteur : 
« Id et là, il arrache aux profondeurs de l'abîme un petit agneau » et 
« le cache sur son cœur ». Elle s'exerce tout spédalement vis-à-vis de 
son peuple pour lequel la Mère supplie inlassablement et cherche 
des âmes qui l'aident à prier. « Car lorsque Israël aura trouvé le 
Seigneur, lorsque les siens l'auront accueilli, alors seulement il 
viendra dans une gloire édatante », et ce sera la fin des temps annon­
cée. 

* * » 

Les intuitions d'Edith Stein que nous avons exposées ci-dessus 
apportent, à notte avis, un édairage sur le lien qui unit la femme et 
l'Eglise II reste à essayer de comprendre ce que signifie la vocation de 
la femme comme symbole de l'Eglise — Marie en étant « le symbole le 

341 



Marie 

plus parfait ». Etre symbole signifie représenter par son être — comme 
un miroir — une réalité spirituelle vivante, et contribuer à la faire 
mieux comprendre et aimer. Contempler Marie et l'Eglise permet de 
mettre en lumière la vocation de la femme ; considérer la vocation de 
la femme — et de Marie, la femme par excellence — fait entrer dans le 
mystère de l'Eglise. La thématique est vaste et a des harmonies 
multiples. 

Depuis saint Paul (cf. Ep 5,21-32), l'union de l'homme et de la 
femme dans le mariage est le symbole de l'union du Christ avec 
l'Eglise, et en même temps son instrument : c'est « un grand mystère ». 
La femme y est appelée à multiplier le nombre des enfants de Dieu 
par la transmission de la vie naturelle et de la vie de la grâce ; elle est 
donc par là un organe essentiel de la fécondité de l'Eglise C'est un 
premier niveau de fécondité. Il y a une autte fécondité qui est le fruit 
immédiat de l'union directe avec le Christ telle que la virginité la réa­
lise, et c'est là « un mystère encore plus profond ». La virginité « n'est 
pas seulement le symbole et l'instrument de l'union sponsale avec le 
Christ et de sa fécondité surnaturelle, mais la partidpation à celles-
d ». Elle est la condition nécessaire à la fécondité dans le mariage et 
encore plus essentiellement dans l'Eglise. Ce n'est pas d'abord la 
vierge consacrée qui est épouse du Christ, mais toute l'Eglise et toute 
âme chrétienne On peut parler dès lors d'une « virginité de l'âme ». 

La nature de la femme qui se caractérise par cette capadté à avoir 
comme principe formateur le plus intime, « l'amour tel qu'il s'écoule 
du cœur divin », manifeste directement, pourrait-on dire, le lien entte 
l'Eglise et le Christ. Pourquoi le prêtre n'est-il pas le symbole de 
l'Eglise ? Parce qu'il est le « dispensateur des mystères de Dieu », le 
représentant du Christ, et il « nous laisse voir en lui à nouveau le 
Seigneur ». « En Marie, nous ne voyons pas le Seigneur, mais nous la 
voyons elle-même toujours aux côtés du Seigneur (...) Elle ne repré­
sente pas le Seigneur, mais le seconde. » Marie, la mère de Dieu, a 
vécu avec le Christ dans la communauté d'amour la plus intime qui 
ait jamais existé. En ce sens, elle est le symbole le plus parfait de 
l'Eglise inséparablement unie au Christ. 



Services 
,:\ «MMmtmmmKÊKÊomiÊmmÊmammmmmiKmmÊÊmm 

343 



Lectures spirituelles 
pour notre temps 
i 

Christine PELUSTRANDI 

En l'honneur de Marie : 
le Maître de Moulins 
Photos : Q. Dagli Orti. 
Marne, coll. • Cin certain regard », 
1998, 117 p., 198 F. 

C'est une très belle contempla­
tion mariale que propose Christine 
Pellistrandi à partir de deux grandes 
œuvres : la Nativité dite « au chance­
lier Rolin » conservée à Autun, et le 
triptyque de La Vierge en gloire de la 
cathédrale de Moulins. Ces deux 
chefs-d'œuvre, de la fin du XV' 
siède sont héritiers d'une iconogra­
phie typiquement flamande, bien 
que dominée par une darté formel­
le et une palette toutes françaises. 
Ils sont dus à un peintre français 
dont l'identité incertaine lui vaut le 
patronyme de Maître de Moulins. 

Mais ce qui fait l'originalité de 
l'ouvrage, et lui donne valeur de 
lecture spirituelle, n'est pas tant le 

commentaire artistique de l'auteur 
que l'« ancrage » de ces œuvres au 
cœur des réalités politiques et des 
transformations artistiques, philo­
sophiques et religieuses de la France 
du XV* siède, ayant engendré 
angoisses, peurs, joies ou plaisirs, et 
qui ne sont guère éloignées des 
nôtres, sinon dans leurs formes. Or, 
comme pour mieux « arrimer ses 
tableaux à son temps », le peintre 
selon une pratique répandue à 
l'époque, inscrit les donateurs à 
l'intérieur même de la vision. 
L'audace ou la volonté est telle que 
dans la Nativité, le cardinal Jean 
Rolin est « entré » dans la crèche 
avant les bergers, et les duc et 
duchesse de Bourbon sont dans le 
triptyque de La Vierge en gloire, déjà 
au paradis, avec leur fille Suzanne 
introduits par les saints protecteurs 
et intercesseurs. Ces présences, 
auxquelles le fidèle-spectateur peut 
s'identifier grâce à leur attitude de 
profil, transcendent l'espace et le 

Christus n' 183 • 14, rue d'Assos. 75006 Pans 



Lectures spirituelles pour notre temps 

temps. Christine Pellistrandi le fait 
bien comprendre lorsqu'elle 
complète sa contemplation par 
quelques très belles prières du XV*. 

Par le plaisir esthétique, le 
Maître de Moulins crée une clarté 
subtile qui envahit le cœur du visi­
teur : ces deux visages de Marie l'un 
aux couleurs blanches du linceul 
sacrificiel, à genoux, à la crèche, 
l'autre feu rayonnant en gloire avec 
l'Enfant révèlent à l'homme quelle 
que soit son époque, les deux 
aspects du Mystère divin 
(Incarnation et Résurrection), 
auxquels il est appelé et destiné. 

Chantai Leroy • 

I 
Marie-Jeanne BÉRÈRE 

Marie 
L'Atelier, coll. « Tout simplement », 
1999, 192 p., 95 F. 

On ne sait à peu près rien de la 
vie concrète de Myriam de 
Nazareth. La seule information 
historique dont nous disposons à 
son sujet c'est qu'elle est la mère de 
Jésus, qui est le Fils de Dieu ; c'est le 
seul titre que lui donnent les 
Evangiles : mère de Jésus. Les défi­
nitions dogmatiques, la théologie, 
la dévotion y ont ajouté de 
nombreux autres titres, tout un 
« foisonnement d'images » : mère 
de Dieu, toujours vierge, 
Immaculée Conception... Marie-
Jeanne Bérère s'emploie à montrer 
les dangers à laisser se déployer « un 
imaginaire qui se fasdne lui-même 
de son langage célébratoire » et, 
détachant Marie de sa réalité histo­
rique de son rapport à Jésus, risque 

de la transformer en l'« étemel 
féminin ». Cette attitude ne 
manque pas de santé théologique. 
Mais elle s'exprime dans un langage 
technique et sur un ton polémique 
qui surprennent dans cette collec­
tion où il s'agit de parier « tout 
simplement »... 

Etienne Celier • 

Gérard BESSIÈRE 
et Hyacinthe VULUEZ 

Frère François, 
le saint d'Assise 
Gallimard-Jeunesse, 
coll. « Découvertes », 
1998, 143 p., 82 F. 

Michel FEUILLET 

Les visages 
de François d'Assise 
Desclée de Brouwer, 
1997, 157 p., 260 F. 

Giorgio BoNSANn et Ghigo Rou 

Assise, 
les fresques de la Basilique 
La Martinière, 1998, 99 p., 195 F. 

Lorsqu'elle est dépouillée de 
romantisme attendri, l'hagiogra­
phie gagne en vérité et la sainteté 
recouvre son poids de réalité. C'est 
à ces découvertes que nous invitent 
Gérard Bessière et Hyacinthe 
Vulliez. Avant d'être saint, mystique 
et angélique, François Bernadone 
naît en i l 81, fils d'un riche 
marchand d'Assise et dtoyen d'une 
ville italienne prospère. Dans ce 
contexte de liesse et de luxe cita­
dins, le geste de rupture de François 
se manifeste comme un acte de 



liberté spirituelle. En quête de 
« noble dame » et de haut rang, 
François « tourne bride » résolu­
ment vers l'idéal d'« imitatio 
Christi » qui imprègne alors 
l'Occident chrétien. Il mendie, 
prêche, convertit et fait des 
disdples. Cependant, cette liberté le 
soumet à bien des épreuves, en le 
conduisant, lui et ses frères, hors 
des structures conventuelles et 
canoniques que l'Eglise du XIII' 
siècle avait élaborées face à une 
société en pleine mutation. Cette 
hagiographie moderne révèle un 
des secrets de sainteté qui a guidé 
les choix de saint François • une foi 
totale en l 'homme 

Pour Michel Feuillet, l'héritage 
de François s'inscrit dans les images 
multiples qui jaillissent, alors, sous 
le pinceau des peintres précurseurs 
de Giotto. Deux tendances se réda­
ment du fondateur : l'une que l'on 
appellera plus tard « conventuelle » 
(très observante de la règle), l'autre 
dite « spirituelle » (plus modérée et 
réaliste). Feuillet contemple ces 
œuvres picturales, qui présentent 
chacune à leur manière un visage 
authentique de François. Les 
fresques de Subiaco reflètent son 
message de paix, le retable de Pesda 
(Toscane) son exigence de réconci­
liation, les portraits du peintre 
Margarito dédinent son humilité, 
les œuvres du « Maître de saint 
François » sa pauvreté christique, 
etc. Jusqu'aux chefs-d'œuvre de 
Cimabue dans la basilique d'Assise, 
qui, en 1278, récapitulent en une 
image « œcuménique » sa profonde 
humanité. 

Giorgio Bonsanti, enfin, intro­
duit ses lecteurs au cœur même de 

la basilique d'Assise. La nouvelle de 
la mort de François, le 2 octobre 
1226, avait attiré à Assise tout ce 
que l'Italie comptait alors de génies. 
Si, sous l'or, le marbre la lumière et 
la couleur, « il est malaisé de retrou­
ver le visage de Dame Pauvreté, 
l'âme de François est pourtant bien 
présente », écrivait en son temps 
Maurice Villain. Certes, la légèreté 
de l'architecture et la splendeur du 
décor confèrent à la basilique 
« joie » et « allégresse », et procurent 
au pèlerin le supplément d'âme 
qu'il recherche. Hélas, ce cantique 
se chante aujourd'hui sur le mode 
tragique, car, le 26 septembre 1997, 
un terrible tremblement de terre 
endommagea à tout jamais la basi­
lique. Sans commentaire superflu, 
l'auteur livre à la contemplation les 
photographies que Ghigo Roli avait 
prises peu avant le drame. 

C.L.+ 

Peter-Hans KOLVENBACH 

Fous pour le Christ 
Sagesse de Maître Ignace. 
Lessius, coll. « Au singulier », 
1998, 284 p., 149 F. 

A qui recherche un commentai­
re renouvelé des Exercices spirituels 
qui donne à penser dans le contexte 
de la culture contemporaine, on ne 
peut que recommander cet ouvrage 
du supérieur général de la 
Compagnie de Jésus. 

La première partie traite du texte 
même des Exercices. L'auteur met au 
service de son commentaire sa 
compétence linguistique sa grande 
culture, sa connaissance de la tradi-



Lectures spirituelles pour notre temps 

tion orientale. Les particularités 
linguistiques du texte sont abordées 
de façon suggestive : l'expression 
« exercices spirituels », à laquelle 
nous sommes habitués, associe 
deux champs sémantiques repé-
rables dans les termes (« exercice » 
et « spirituel »), qui expriment en 
fait l'opposition et la tension entre 
l'effort humain, d'une part, et, de 
l'autre, la gratuité du don du 
Seigneur ; l'analyse rend compte 
aussi du jeu de quatre acteurs : 
Ignace, celui qui donne les exer-
dces, celui qui les fait et Dieu. 

Ainsi prend place le cadre 
fécond d'une étude qui met peu à 
peu en mouvement une intelligence 
approfondie des Exercices. C'est la 
surprise du regard neuf qui apprend 
à faire attention au texte dans sa 
précision, à faire droit aux mots 
employés, à leur fonction dans les 
effets de sens. Le rôle de l'imagina­
tion est éclairé, en montrant que les 
Exercices sont « un chemin à travers 
les images » où joue le passage de 
l'image-miroir à l'image-icône. 
Enfin, notons qu'un texte est 
heureusement tiré de l'oubli des 
commentateurs les « règles pour 
distribuer les aumônes », mises 
subtilement en relation avec 
l'amour préférentiel pour les 
pauvres. 

Dans la deuxième partie, 
l'auteur nous fait réfléchir sur « la 
confiance d'Ignace dans la parole 
pour rencontrer Dieu ». C'est, entre 
autres, le sens du colloque qui met 
en œuvre la parole de l'homme et 
la réponse non verbale de Dieu par 
le moyen des motions. L'étude se 
poursuit sur le Journal spirituel, les 
Lettres et leur formule de conclu­

sion, enfin sur les Constitutions à 
partir de l'expression « une certaine 
voie vers Dieu », qui utilise la typo­
logie du chemin, celui d'Ignace 
pèlerin La troisième partie, 
beaucoup plus brève, donne un 
écho de la vie du corps de la 
Compagnie dans sa diversité. 

Le titre donné à l'ouvrage 
renvoie à un lieu essentiel des exer­
cices, celui du « troisième degré 
d'humilité », qui a son fondement 
dans l'amour fou de Dieu pour 
l'homme, dans la passion de Jésus, 
en fonction des choix significatifs 
opérés par Ignace à partir des récits 
évangéliques. 

Claude Viard • 

André de JAER 

Faire corps pour la mission 
Lire les Constitutions 
de la Compagnie de Jésus. 
Lessius, coll. « La part-Dieu », 
1998, 207 p., 149 F. 

Cette publication met à la dis­
position de tous une présentation 
simple des Constitutions de la 
Compagnie. Elle se présente 
comme une « lecture spirituelle », 
telle qu'elle est suggérée aux jésuites 
dans la dernière étape de leur 
formation : le « troisième an ». Le 
développement suit de près le texte. 
Pour chacune des parties, l'auteur a 
soin de présenter un plan qui, en 
une page, donne une idée de son 
organisation II fait référence à la 
genèse du texte, évoquant des états 
antérieurs significatifs. Le commen­
taire respecte et fait ressentir la 
« perspective génétique », c'est-à-



dire l'intention de suivre au fil des 
différentes parties, la genèse du 
candidat devenant membre de la 
Compagnie à part entière et dans le 
même mouvement, de montrer 
comment la Compagnie elle-même 
se constitue comme corps. 

Pour lire cet ouvrage avec profit 
il est souhaitable d'avoir sous les 
yeux le texte des Constitutions. Et 
pour avoir une intelligence actuelle 
de ce texte que saint Ignace a voulu 
laisser ouvert, il faut se référer au 
travail d'interprétation que la 
Compagnie a effectué au cours de 
son histoire — travail approfondi 
par les Congrégations générales qui 
ont suivi le Condle Vatican II, de la 
trente-et-unième (1965) à la trente-
quatrième (1995). Cette dernière a 
rassemblé, dans un document 
appelé Normes complémentaires, cet 
ensemble d'interprétations, auquel 
l'auteur fait référence pour une 
lecture actualisée des Constitutions. 

C. V * 

I 

Ratio studiorum 
Plan raisonné 
et Institution des études 
dans la Compagnie de Jésus. 
Prés. A. Demoustier et D. Julia. 
Ed. M.-M. Compère. 
Trad. L Albrieux et D. Pralon-Julia. 
Belin, 1997, 314 p., 135 F. 

Ce travail fournit l'édition 
critique d'un document souvent 
dté, mais que seuls quelques éru-
dits connaissaient : la Ratio studio­
rum, qui fut progressivement 
élaborée entre 1586 et 1599, afin 
d'organiser les études dans tous les 

collèges jésuites jusqu'en 1773. Il 
constitue une contribution majeure 
à l'histoire de la pédagogie en 
Europe. Des lecteurs non avertis 
pourraient être rebutés par l'austéri­
té du texte (présenté id en édition 
bilingue), mais tous ceux qui s'inté­
ressent à cette histoire liront avec 
grand intérêt les soixante-dix pages 
d'introduction. 

Pour répondre à l'ampleur de la 
demande en matière d'éducation 
faite par la sodété européenne du 
XVI' siède la Compagnie s'est avé­
rée l'institution la plus adaptée Sa 
tradition donnait à l'éducateur un 
principe de cohérence et de régula­
tion ; mieux, die introduisait à une 
pédagogie par l'exercice ayant la 
même inspiration et le même res­
sort que celle des Exerdces. C'est en 
ce sens que l'on peut découvrir 
dans la Ratio une dimension spiri­
tuelle de l'éducation, qui peut enco­
re aujourd'hui ouvrir des horizons 
insoupçonnés. 

Pierre Salembier • 

I 
Le Christ chinois 
Héritages et espérance. 
Préf. C. Larre. Dir. B. Vermander. 
Desdée de Brouwer, 
coll. • Christus », 
1998, 252 p. 155 F. 

Avec ce titre expressif, l'ouvrage 
collectif rédigé sous la direction de 
Benoît Vermander, s.j., offre un 
recueil de contributions originales 
sur les différents aspects de la foi en 
Jésus Christ en monde chinois, sa 
réception d'hier et sa traduction 
dans la culture jusqu'aujourd'hui. 



Lectures spirituelles pour notre temps 

Les auteurs dans leur diversité 
(outre les théologiens et chercheurs 
jésuites en sinologie sont rassem­
blés un intellectuel réputé de Chine 
continentale deux religieuses taïwa-
naises, un pasteur protestant et un 
peintre chinois) ouvrent le champ 
de la réflexion et font découvrir la 
figure du Christ en monde chinois. 
La lecture des contributions suit un 
fil conducteur qui, en commençant 
par les origines du Christ annoncé 
dès le VII' siècle par les moines 
syriaques, puis au XVII* par les 
émules et successeurs de Rica, enfin 
dans la culture chinoise par les 
théologiens de notre époque, 
débouche sur le Christ espéré dans 
la précarité d'une actualité où la foi 
ne peut encore donner son plein 
témoignage public. 

On trouvera donc id différentes 
approches d'une théologie où l'exis­
tence et la pensée sont toujours 
liées, où l'accès à la vérité qui ouvre 
sur la vie commence toujours par la 
« voie ». Comme disait Mendus, il 
faut aller jusqu'au bout de son 
cœur pour connaître sa nature 
d'homme et de là, le del. Faire de 
la théologie en chinois est une 
entreprise « jusqu'au bout ». La 
lecture de ce livre, divers et unifié 
comme un idéogramme, montre 
d'ailleurs combien le sens des mots 
se modifie en passant d'une langue 
à l'autre. Le rapport à la culture est 
ainsi au cœur de l'enjeu spirituel, et 
ce n'est pas le moindre mérite de 
ces pages que de le montrer. 

Ce livre dédicacé au père Yves 
Raguin, sinologue et fondateur de 
l'Institut Ricd de Taïpei, récemment 
décédé, offre une nouvelle 
approche du mystère du Christ 

issue de l'expérience des chrétiens 
chinois, chrétiens dont la passion 
annonce une proche récolte de 
fruits spirituels. Avec Vivre en liberté 
de Michael Amaladoss (Cerf-Lumen 
vitae-Novalis-Labor et fides) et 
Regards asiatiques sur le Christ de 
Michel Fédou (Desdée), le présent 
ouvrage ouvre des perspectives très 
originales sur le développement de 
la théologie asiatique 

Artur Wardega • 

Bernard SENÉCAL 

Jésus le Christ 
à la rencontre de Gautama 
le Bouddha 
Identité chrétienne et bouddhisme. 
Cerf, coll. « Théologies », 
1998, 256 p., 145 F. 

C'est de l'intérieur que le père 
Senécal a vécu la rencontre du 
Christ et du Bouddha. Au point de 
départ, les Exercices spirituels et 
l'élection pour suivre le Christ dans 
la Compagnie de Jésus : point fort, 
jamais remis en question. Puis, au 
retour de dnq années en Corée une 
retraite bouddhique de dix jours en 
Inde qui le « conduit aussi loin 
dans la rencontre de l'Absolu 
qu'une retraite ignatienne de trente 
jours », mais qui déclenche en lui 
une « crise christologique » profon­
de. Partagé entre deux médiations 
concurrentes, celle du Bouddha et 
celle du Christ, il n'en abandonne 
aucune, menant de front réflexion 
théologique, prière ignatienne et 
méditation zen. Expérience qui 
appelle à la formulation d'un 
nouveau discours, à la naissance 



d'une parole libre « discours néces­
saire pour que l'expérience spiri­
tuelle puisse aller au bout 
d'elle-même », vers une théologie 
chrétienne des religions, à quoi est 
consacré l'essentiel de ce livre. 

L'ouvrage n'est pas de lecture, 
facile. Il est exemplaire par sa 
scrupuleuse honnêteté, par la 
vigueur de son exigence de vérité, 
par l'éclairage personnel qu'il 
apporte sur l'immense problème de 
la rencontre entre bouddhisme et 
christianisme, en faisant la démons­
tration que les Exercices peuvent 
être enrichis par des pratiques du 
zazen. 

E. C. • 

Jean ABIVEN 

Thérèse d'Avila, qui es-tu ? 
Préf. T. Alvarez. 
Editions du Carmel, 
coll. « Témoins de vie », 
1999,229 p., 120 F. 

Jean Abiven, qui a longtemps 
enseigné à ses frères carmes les 
chemins de la spiritualité thérésien-
ne, procède du plus éloigné au plus 
intime. Il situe le contexte histo­
rique (le Siècle d'Or espagnol, les 
conquêtes, mais aussi les échos de 
l'avancée de la Réforme protestan­
te), les influences reçues et recher­
chées auprès des spirituels et 
théologiens de son temps. Une fois 
ce terrain balisé, il peut mieux déga­
ger ce qui nous concerne aujour­
d'hui, dans l'exploration de ce 
Château intérieur où chacun est 
invité à rencontrer son Seigneur. La 
qualité esthétique et iconogra­

phique de l'ouvrage ajoute à l'inté­
rêt de cette introduction qui renvoie 
à la lecture directe des textes mêmes 
de Thérèse (cf. aussi Thérèse 
Nadeau-Lacour, Thérèse d'Avila, 
Fides, coll. « L'expérience de Dieu », 
1999, 142 p., 80 F). 

Monique Bellas • 

I ~ 
Pierre GCKJRACJD 

La gloire et la glorification 
de l'univers 
chez saint Jean de la Croix 
Préf. D. Poirot. 
Beauchesne, 
coll. « Théologie historique », 
1998, 314 p., 246 F. 

L'expérimentation humaine de 
la gloire de Dieu intègre tout l'uni­
vers sensible : voilà ce que souligne 
une lecture minutieuse des œuvres 
de saint Jean de la Croix. Pierre 
Gouraud en apporte la preuve par 
une analyse très fine des deux 
principales œuvres du grand 
mystique espagnol : le Cantique 
spirituel et la Vive flamme d'amour. 

La première œuvre se présente 
comme le chant de la nature glori­
fiée dans ses trois éléments : la tene, 
l'eau et l'air ; la seconde comme la 
transmutation de ces éléments 
naturels dans le feu de l'Esprit. Ce 
travail resitue, avec rigueur mais 
sans fausse complication, cette 
mystique dans son cadre théolo­
gique, rappelant les attendus de la 
gloire dans la tradition biblique, 
dans celle des Pères, et finalement 
dans la théologie spirituelle. Une 
table analytique permet de retrou­
ver le vocabulaire dans les textes 



Lectures spirituelles pour notre temps 

primitifs. L'intérêt spirituel de ce 
travail théologique est de rappeler 
la densité corporelle de l'unification 
de l'âme enflammée par l'amour de 
Dieu. La terre, l'eau et le feu symbo­
lisent, dans la poésie sanjuanique, 
l'univers dans sa corporéité. C'est 
cet univers qui est unifié au fur et à 
mesure que l'âme, se laissant aspirer 
par l'Esprit, en arrive à partager la 
gloire de Dieu. 

Dans le désir de trop prouver, 
l'auteur laisse peut-être dans 
l'ombre l'étape purgative de ce 
chemin glorieux. Certes, dans une 
logique teintée de néoplatonisme, il 
est tentant de retrouver dans les 
écrits de Jean de la Croix la 
transmutation des éléments 
primordiaux, mais il conviendrait 
plutôt d'y découvrir une logique de 
conversion, qui induit un ordre 
dans les éléments : d'abord l'eau, 
symbole de purification, puis le feu, 
symbole de la vie dans l'Esprit, la 
terre symbole de kénose à laquelle 
conduit l'Esprit, avant de nous 
introduire à l'air, symbole des deux, 
qui donne sens à ce chemin d'unifi­
cation. 

Etienne Perrot • 

Sœur MARIE-ANCILLA 

Se consacrer à Dieu 
cVne théologie de la vie consacrée. 
Préf. T. Radcliffe. 
Téqui, 1998, 170 p., 78 F. 

A partir des textes de base du 
Concile, du code de droit cano­
nique et de documents récents, 
sœur Marie-Ancilla s'attache à 
montrer l'évolution de la réflexion 

ecdésiale sur la place et le sens de la 
vie religieuse. En groupant toutes 
les formes de vie consacrée, l'Eglise 
a cherché à élaborer une théologie 
commune à ces différentes formes. 
Ce faisant, l'Eglise s'est située sur un 
point de vue essentiellement intel­
lectuel en négligeant de prendre en 
compte la dimension historique. Le 
récent document Vtta consecrata 
constitue indéniablement un 
certain aboutissement, même s'il 
demeure une étape dans la 
réflexion théologique II serait perti­
nent de poursuivre en tenant 
compte bien davantage de la 
manière dont sont apparues ces 
différentes formes et de ce que 
l'Esprit fait jaillir aujourd'hui dans 
l'Eglise. Sœur Marie-Ancilla 
souligne en particulier que le terme 
« consécration » a fini, au fil du 
temps, par être identifié aux trois 
vœux. 

Les autres points soulignés (les 
dimensions ecdésiale, contemplati­
ve et apostolique de la vie consa­
crée, présentes en chacune de ces 
formes, le rôle de la vie fraternelle, 
la place de Marie) ne font pas 
problème ; ils sont ici repris avec 
bonheur et peuvent donner envie à 
chaque institut de pousser une 
réflexion théologique appropriée. 
Des questions restent ouvertes • 
faut-il, en se rattachant au concept 
d'Eglise comme sacrement, aller 
jusqu'à faire de la consécration un 
sacrement ? Quelle place sera faite 
alors aux « consécrations » de 
couples dans certaines communau­
tés nouvelles ? Un ouvrage plutôt 
austère mais utile. 

Agnès Hédon • 



SESSIONS DE FORMATION SPIRITUELLE 
(Demandez le programme par téléphone Le n° est indiqué une fois par maison.) 

18-22 oct. Pratique du discernement (ace. de personnes ou de groupes) 
O. de VARINE, C.-H. O'NEILL - Manrèse Clamart - 01 45 29 98 60 

29-1" nov. Ex. sp. et Bible pour ceux qui donnent les Exerdces 
J.-N. ALETTI, B. MENDIBOURE - Manrèse Clamart 

16-17 nov. Saint Bonaventure mystique et théologien 
L MATHIEU, Y. TOURENNE, A. MÉNARD, P. LÉCRIVAIN 
Centre Sèvres - 01 44 39 75 01 

26-28 nov. Construire sa personnalité (20-30 ans) 
T. ANATRELLA, C.-H. O'NEILL - Manrèse Clamart 

6-10 déc. Bible et discernement pour accompagnateurs spirituels 
J. LAPLACE - Manrèse Clamart 

Juil-août Le « RÉSEAU JEUNESSE ICNATIEN » offre de nombreuses propositions 
aux 18-30 ans : retraites, camps chantiers, sessions, marches, 
enfants des banlieues, horizon 2000... 
Demander le « chéquier » qui explidte ces propositions : 
42, me de Grendle 75007 Paris - 01 45 48 04 27 

RENCONTRE « PORTE OUVERTE » 

Assas Editions vous invite à une après-midi de rencontre 
avec les équipes de ses quatre revues : 

Christus, Croire aujourd'hui, Etudes et Projet 

le samedi 2 octobre 1999, de 15h00 à 19h30 
au Centre Sèvres, 35bis, me de Sèvres - 75006 Paris 

15h00 Rencontre avec les rédacteurs et collaborateurs des revues. 
17h30 Conférence-débat avec Hervé Bourges, 

Président du Conseil Supérieur de l'Audiovisuel, 
sur le rôle de l'écrit et l'avenir de la lecture 
dans un monde de communication. 

Stand de vente des numéros anciens et récents à tarif exceptionnel. 



Etudes 
ignatiennes 

UHtÊmmmKmtÊtmÊÊÊÊÊÊmmmimmmmÊÊÊÊimmmÊmmmmÊÊÊÊm 

353 



Le mystère de Notre Dame 
dans les Exercices 

Maurice GIUUANI s.j.* 

I
gnace eut toute sa vie pour Notre Dame un amour privilégié. Ceux 
qui vécurent avec lui nous en ont laissé de nombreux témoignages 
Avant même les grandes illuminations de Manrèse, il éprouvait, au 

dire de Lafnez, « une dévotion spéciale pour Notre Dame » — instinct spiri­
tuel qui va s'édairant et se purifiant. Depuis les jours où le chevalier, « d'esprit 
encore militaire »', rêvait de « venger l'honneur de Notre Dame », depuis les 
mystérieuses apparitions où il la voyait « des yeux intérieurs »2, jusqu'aux 
sommets de plénitude mystique où la Mère de Dieu « l'aidait auprès de son 
Fils et auprès du Père »3, sa vie entière est marquée du signe de Notre Dame. 
Plutôt qu'il ne parle d'elle (à peine l'évoque-t-il deux ou trois fois dans ses 
lettres), il se place sous sa protection à tous les moments décisifs de son 
destin. Offrande de sa chasteté « à Notre Dame », veillée d'armes devant la 

* A publié chez Desdée de Brouwer dans la collection « Chnstus » Prière et action (1966) et 
L'expérience des Exercices spirituels dans la vie (1990). Nous reproduisons, avec quelques modi­
fications, un article paru dans le n° 3 de Christus (juillet 1954) 

1. Le mot est de Polanco (MHS), Font. Narr, II, 521) 
2. Récit, n" 15 |cf Ecrits, Desdée de Brouwer, coll « Christus », 1991, pp 1026 et 1034] 
3. Journal spirituel, 8 février [Ecrits, p. 329] 

354 
I 

Chnstus a' 183 • 14, rue d'Assas. 75006 Pans 



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

Vierge de Montserrat, vœux de Montmartre en la fête de l'Assomption 1534, 
première messe dans la basilique de Sainte-Marie-Majeure, profession à 
l'autel de la Vierge de Saint-Paul-hors-les-Murs, etc. : c'est toute la vie d'Ignace 
que nous pourrions suivre pour montrer comment son ascension spirituelle 
se déroula « en présence de la Vierge Marie ». 

L'amour qui s'exprime ainsi dans la vie du chevalier, du pèlerin et du 
mystique, relève d'une expérience intérieure dont nous pouvons saisir les 
grandes lignes à travers les Exercices Ce livret contient, en actes plus qu'en 
doctrine, toute la spiritualité ignauenne. La présence de Notre Dame y revêt 
une signification originale qu'il nous faut mettre en lumière. 

LA SUITE DES MYSTÈRES 

Les textes qui, dans les Exercices, font mention de la Vierge Marie sont de 
deux sortes. Les uns évoquent les mystères de sa vie, en relation avec ceux de 
la vie du Christ méditée à partir de la seconde semaine. Les autres proposent 
au retraitant certaines rencontres privilégiées avec Notre Dame, suivant les 
états d'âme que le rythme de la méthode ignatienne lui fait éprouver. En étu­
diant ces deux séries de textes, nous serons amenés à préciser quelles voies 
spirituelles ils nous ouvrent. 

Le consentement de Marie 
Après la solennelle contemplation de « la vie du Roi étemel », les Exerdces 

nous introduisent dans le cyde'évangélique en nous faisant d'abord adorer 
« notre Seigneur nouvellement incarné » dans le sein de la Vierge Marie (101). 
La scène de l'Annondation, qui précède et inaugure la vie du Christ, nous est 
présentée dans les perspectives chères à Ignace. Non pas du tout une scène à 
la Fra Angelico, réduite à la seule chambre où prie Notre Dame et où surgit 
l'Ange porteur du message. Mais le vaste tableau de l'histoire du salut du 
monde sur lequel se détachent les deux personnages et la petite maison 
elle-même de Nazareth. Dans cet instant du temps humain parvenu à sa 
« plénitude », la chambre de Notre Dame est le lieu de rencontre entre Dieu 
qui se donne et l'humanité qui reçoit. Chaque étape de la contemplation 
nous oblige à garder les yeux fixés à la fois sur la Trinité qui sauve sur le 
monde plongé dans le péché, et sur la Vierge en qui va s'opérer et s'opère 
l'union du Dieu sauveur et de l'homme sauvé. 

Le péché rend spirituellement « aveugle » ; il durcit les cœurs dans la 
haine de Dieu ; il est mort et puissance de mort (106-108). En contraste avec 
lui, la Vierge, saluée par l'Ange, est toute lumière ; elle ne parle que pour 
accepter le don de Dieu ; son activité essentielle est de « s'humilier et de 
rendre grâces ». 



Etudes ignatiennes 

Le mystère de Marie ne s'affirme donc qu'en relation avec l'universalité du 
péché et l'universalité du salut, comme étant déjà le mystère de l'Eglise, 
c'est-à-dire de l'humanité croyante et sauvée Pour rester ignatienne cette 
méditation ne doit jamais dissoder les deux tableaux de l'Incarnation et de 
l'Annondation, mais s'élargir sans cesse aux dimensions de l'univers créé et 
racheté. Il ne s'agit nullement de s'attarder à des analyses psychologiques ou 
morales, mais de vivre en Marie et avec elle le mystère messianique du Dieu 
attendu, désiré et donné. 

Le « colloque » final de cette contemplation, qu'il s'adresse aux Personnes 
divines, au Verbe incarné ou à Notre Dame, nous entraîne en définitive à 
« suivre et imiter notre Seigneur », et donc à faire nôtre cette histoire du salut 
du monde 

La contemplation qui suit va encore dans le même sens. Contemplation 
simple, détendue, où nous cherchons à adorer le mystère de la Nativité, 
comme de « petits pauvres » et de « petits serviteurs indignes », mais qui ne 
s'attache au détail de la scène contemplée que pour voir dans cette naissance 
du « Seigneur » le chemin ouvert vers la Croix et vers la réalisation de la 
Rédemption. On ne s'arrête ni à la douceur de la Crèche ni au « silence » de 
Jésus ou de Marie, mais on est déjà emporté vers le Calvaire et vers l'« heure » 
de Jésus. 

Qu'on se rappelle comment Nadal, contemplant une image de la Nativité, 
« reçut une telle lumière qu'il fut amené à goûter et à contempler le Christ 
crudfié »4. Favre, notant dans son MémoriaP les mouvements intérieurs qu'il 
éprouve dans la nuit de Noël, est entraîné dans un élan analogue à « naître 
pour toute œuvre qui réalise mon salut, l'honneur de Dieu, l'utilité du 
prochain (...), pour imiter celui qui a été conçu pour chacun, qui pour chacun 
est né et est mort ». L'ombre de la Croix enveloppe déjà la crèche de Bethléem 
et lui donne tout son sens. La Vierge Marie semble porter dans ses bras celui 
qui, dit Ignace « après tant de souffrances, après la faim, la soif, la chaleur et 
le froid, les injustices et les affronts, va mourir en croix » (116). Maternité 
selon la chair, qui est déjà pour Marie la maternité spirituelle étendue à tous 
les « fils » que lui engendre le sacrifice de Jésus. 

A l'Annondation, la Vierge accepte le salut du monde ; à la Nativité, elle 
regarde la Croix. Dans les jours qui suivent, les Exerdces nous présentent 
encore le mystère mariai sous la même lumière 

Ignace groupe, pour être contemplés l'un à la suite de l'autre puis répétés 
ensemble (118), les épisodes de la Présentation et de la fuite en Egypte Id 
encore cette volonté de réunir deux mystères dans un même effort spirituel 
témoigne de la valeur exacte qu'ils ont à ses yeux. La Vierge offre son fils, 

4. MHSJ, Nadal, TV, 707 (cf. Christus, n' 1, )anvier 1954, p. 97) 
5. Desdée de Brouwer, coll. « Christus », 1959, p. 266. 



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

entend la prophétie de Siméon et par ce mystère de fuite « comme en exil » 
(132), elle vit déjà de la Croix. 

L'union significative de ces deux mystères a attiré l'attention de plus d'un 
commentateur. Jamais peut-être elle ne fut aussi nettement exprimée que 
dans qudques admirables formules de Bérulle Faisant les Exerdces sous la 
direction du père Maggio, il note les réflexions que lui suggère la scène de la 
fuite en Egypte : « Id encore j'ai ressenti que mon âme était attirée et disposée 
à porter la Croix qui est le partage de tous ceux qui font état de se donner à 
Dieu et de le suivre comme il l'a été de Jésus, de Marie et de Joseph... En ce 
même endroit j'ai pesé qu'aussitôt que Marie eut présenté Jésus à Dieu le 
Père on lui parla de la Croix et on la renvoya à la Croix »'. Marie renvoyée à la 
Croix : telle est prédsément la grâce dont veut nous faire vivre Ignace. 

Le jour suivant, deux mystères, liés de façon aussi intime et aussi caracté­
ristique : Jésus soumis à ses parents, Jésus perdu au Temple. La Vierge Marie 
reçoit dans son cœur le mot prophétique de Jésus : il faut que je sois aux 
choses de mon Père — première annonce pour elle du « il faut que le Messie 
endure ces souffrances pour entrer dans sa gloire ». Désormais, dans la vie 
tout intime du foyer de Nazareth, elle reconnaît dans l'obéissance que lui 
marque son enfant, la présence d'un Amour qui dépasse son propre amour 
maternel. Elle répète incessamment le Fiat et se dispose ainsi à le prononcer 
une dernière fois au pied de la Croix. 

La solitude de Marie 
Continuant leur lente montée, les Exerdces nous présentent ensuite la 

Vierge Marie aux deux autres moments décisifs du mystère rédempteur : le 
départ de Jésus pour le Jourdain, l'heure de sa mort. 

La première de ces deux contemplations est particulièrement riche de 
sens. Ignace nous demande d'assister, dans une même vision spirituelle, aux 
adieux de lésus à sa mère et à son baptême par Jean-Baptiste Le lien est enco­
re plus strict que pour les épisodes précédents : il s'agit cette fois d'une unique 
contemplation (159). Admirable unité. La Vierge recevant l'adieu de son Fils 
l'offre une nouvelle fois au Père qui, aussitôt, va agréer cette offrande en 
prodamant Jésus comme « son Fils bien-aimé » (Mt 3,17). Par son baptême 
Jésus reçoit avec l'Esprit Saint le sceau de sa mission rédemptrice : Marie Mère 
parfaite s'efface dans un geste d'amour et d'offrande. Renouvelant l'offrande 
de Noël où passait déjà la Croix, l'offrande dans le Temple où elle était 
renvoyée à la Croix, l'offrande incessante de Nazareth où elle adorait dans 
son cœur la volonté du Père elle reste en ce moment non pas celle qui voit 
partir son enfant mais celle qui le livre à sa mission et qui disparaît. 

Quand nous la retrouvons, elle est au pied de la Croix pour entendre le 
second et dernier adieu de Jésus mourant : « Voici ton fils », et pour le voir, 

6. Opuscules de piété, Aubier, 1944, p. 543. 

357 



Etudes Ignatiennes 

elle, « sa mère douloureuse », enlevé de la croix (208). Ignace qui n'a plus 
évoqué aucun des mystères de la Vierge pendant toute la vie publique de son 
Fils7, insiste maintenant sur sa présence auprès de Jésus mourant, mort, ense­
veli. Plus encore une contemplation entière nous la montre sur le chemin qui 
la mène du tombeau de Jésus « jusqu'à sa maison ». De la maison de 
Nazareth (103 et, implidtement, 158) à la maison de Jémsalem s'est accom­
pli tout le mystère de Jésus donné, offert et livré, en même temps que celui de 
Marie mystiquement associée à l'œuvre et au coeur de son Fils. Désormais, la 
solitude de la Vierge de Nazareth est devenue la solitude de la mère du 
Calvaire. Dans le dernier jour qu'ils consacrent à la Passion, les Exercices nous 
montrent longuement « la solitude de Notre Dame, dans une si grande 
douleur et angoisse ». 

Tandis que repose au tombeau le corps de son Fils, Marie éprouve une 
totale solitude à laquelle répond, sans la combler, la solitude des Apôtres. Le 
geste maternel ébauché sur le seuil de la maison de Nazareth pour exprimer à 
la fois l'adieu et l'offrande trouve ici son accomplissement parfait. Marie offre 
son Fils immolé. Ce n'est pas la Pietà douloureuse mais déjà l'Eglise qui, pour 
la première fois, revit le mystère de la Cène. « Il vous est bon que je m'en 
aille » : il fallait à Marie sa « solitude » pour qu'elle pût, première de la 
nouvelle Alliance, offrir son sacrifice « en mémoire » de son Fils disparu à ses 
yeux de chair. 

On serait tenté de voir plus de profondeur encore dans ce mot des Exercices 
invitant à méditer la solitude de Marie Ignace ne s'y opposerait pas, si l'on en 
juge par certaine grâce qu'il relate dans son Journal, à la date du 15 février : « A 
la messe, ttès grandes motions intérieures, et nombreuses, et très intenses 
larmes et sanglots, perdant souvent la parole (...) avec sentiment et vision de 
Notre Dame très propice auprès du Père. Tellement que, dans les oraisons au 
Père, au Fils, et pendant la consécration, je ne pouvais pas ne pas la sentir ou 
la voir, comme étant part ou porte d'une si grande grâce que je sentais en 
esprit. A la consécration, elle me montrait que sa chair est dans celle de son 
Fils, avec tant d'intelligence que cela ne se peut écrire. » 

Expérience mystique délicate à interpréter. Tandis qu'Ignace prononce les 
paroles de la consécration, Marie lui manifeste non seulement qu'elle est la 
« porte » qui fait accéder au mystère eucharistique, mais qu'elle a « part », 
qu'elle participe elle-même à ce mystère. Dans la solitude où la laisse le 
départ de Jésus, ne peut-on voir Marie s'assoder à un titre éminent au sacrifi­
ce que les Apôtres auront charge de « renouveler » ? 

7. La scène des noces de Cana n'est pas mentionnée dans le corps des Exercices, mais seule­
ment en appendice parmi les « mystères de la vie du Christ » (276). 



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

La joie de Marie 

La troisième semaine des Exercices se termine ainsi sur cette solitude qui 
laisse place à une perpétuelle offrande La quatrième s'ouvre sur l'appantion 
du Chnst ressuscité à « sa mère bénie » (219) Aucun artifice littéraire Aucun 
jeu dialecuque Mais l'achèvement d'une même réalité 

L'Ecnture ne nous dit nen de cette rencontre, et l'on a reproché à Ignace 
d'avoir cédé ici à une piété trop imagmauve Mais, s'il avoue que « cela n'est 
pas dit dans l'Ecriture », il en appelle cependant à l'« intelligence » spirituelle 
des textes Puisque l'Evangile nous rapporte que le Christ « est apparu à 
beaucoup », il faut penser que sa première appantion fut pour sa mère En 
juger autrement, ce serait ménter le mot ternble « Et vous aussi, étes-vous 
sans intelligence 7 » (299) 

Première des créatures rachetées, Mane fut aussi la première à connaître le 
secret divin de chacun des mystères de son Fils, et la première à le connaître 
dans sa gloire Au reste, ce n'est pas seulement d'une pnonté dans le temps 
qu'il faut ici parler Mane est première, parce que tout ce qui advient à 
l'Eglise et à ses membres se trouve déjà réalisé en elle 

C'est en effet la situation pnvilégiée de Mane vis-à-vis de l'Eglise entière 
qu'Ignace met en relief dans cette méditation ou il inclut toutes les contem­
plations du Chnst ressuscité" Vainqueur de la mort, Jésus vient « consoler » sa 
mère (224) Cette consolation, au-delà de toute émotion psychologique ou 
sensible est un fruit de l'Espnt Saint est l'Espnt Saint lui-même, donne des ce 
matin de Pâques où le Fils de l 'homme est glorifie Quand Ignace parle 
ailleurs de la « consolation spmtuelle », c'est toujours pour nous inviter a 
nous soumettre à cette action de Jésus vivant par son Espnt dans l'Eglise et 
dans ses membres 

Marie est ainsi la première à recevoir la vie de l'Espnt Mieux vaudrait dire 
qu'en elle c'est l'Eglise qui reçoit le « consolateur » promis au soir de la Cène 
Au heu de formuler un pnncipe spmtuel abstrait (ce qui ne serait pas dans sa 
manière), Ignace rend apparent dans la personne de Notre Dame le lien étroit 
qui, de la mort à la gloire du sacnfice à l'effusion de l'Espnt, unit la troisième 
et la quatnème semaine sur le mystère de sa solitude se termine la contem­
plation de la Passion , celui de sa joie manifeste, en ses premiers effets, la 
puissance « miraculeuse » du Seigneur revêtu de tout l'edat de sa « divinité » 
(223) 

Une fois de plus, la Vierge reçoit tout de son Fils, et son rôle est de nous 
unir au mystère total de Pâques, mort et résurrection A celui qui aura ete 
fidèle aux perspectives centrales auxquelles ils nous ramènent sans cesse, les 

8 Dans le corps des Exercices, toutes les méditations ou réflexions particulières à la quatnè 
me semaine se situent dans le cadre de cette contemplation qui a pour utre « Apparition du 
Chnst notre Seigneur à sa Mère » La « contemplauon pour obtenir 1 amour » qui la suit 
immédiatement est déjà d'un autre ordre 



Etudes ignatiennes 

Exercices découvriront en même temps le Christ, Notre Dame et la voie 
unique de la sainteté. 

UN ACCOMPAGNEMENT MARIAL 
Nous n'avons étudié jusqu'id que les épisodes de la vie de Notre Dame en 

marquant dans le choix qu'en fait Ignace et le relief particulier qu'il leur 
donne le sens préds dont ils se chargent dans la spiritualité définie par les 
Exerdces. La personne de la Vierge Marie apparaît encore dans une seconde 
série de textes, pour accompagner la marche et le progrès du retraitant. 

Celle qui intercède 
Celui qui est entré dans les Exerdces rencontre Notte Dame dès le premier 

jour de la première semaine (63). Après avoir demandé (et obtenu par la 
grâce de Dieu) « la honte et la confusion de soi-même » (48), puis une 
« intense douleur et des larmes pour ses péchés » (55), le retraitant s'est 
découvert pécheur, mais pécheur sauvé dans le Christ En contemplant la 
Croix, qui est le lieu de sa rédemption, il peut éprouver les premiers élans de 
l'« homme nouveau », recréé par Dieu. La première prière adressée au Christ 
en croix, vainqueur du péché du monde sera suivie à la fin de la seconde 
méditation, d'une prière d'action de grâces : « Grâces soient à Dieu par Jésus 
Christ notte Seigneur » (Rm 7,25). 

C'est alors qu'apparaît Notre Dame L'homme nouveau veut vivre selon la 
loi de Dieu, mais le vieil homme se sent retenu par la loi de la chair : la 
Vierge triomphe de la Rédemption, se montre comme la créature parfaite 
que n'a pas souillée le péché et qui est établie dans la spontanéité de la grâce. 
Cette « répétition » demandée par Ignace (62-63) permet au retraitant 
d'éprouver plus fortement la division qui le déchire entre la loi de Dieu par 
l'Esprit et la loi du péché par la chair : il contemple alors la Vierge Marie, pure 
libre dodle à la grâce édatante de toute la beauté intérieure à laquelle il 
aspire et spontanément il se confie à sa prière pour obtenir de vivre selon 
Dieu comme une créature nouvdle 

Les trois demandes qu'il lui adresse sont prédsément de connaître ses 
fautes, de sentir le désordre de son activité, de connaître le monde pour s'en 
préserver. A l'instant où, pécheur, il découvre à la fois les chaînes qui le retien­
nent et la liberté qui le meut U se tourne vers cdle que la loi de l'Esprit garde 
pleinement affranchie et il l'implore pour qu'en lui se dissolvent jusque dans 
leurs racines les servitudes du péché. Réalisme spiritud, certes : Ignace veut 
que la conversion ne se perde pas en sentiments ni en lyrisme. Mais ce recours 
à Notre Dame en un tel moment est surtout l'aveu d'un amour très édairé. 
La Vierge immaculée résume toute la perfection de l'univers racheté et restau-



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

ré dans sa beauté première ; elle est l'hymne vivante de joie et de reconnais­
sance chantée à la gloire de lésus sauveur. Contemplation du Christ en croix 
(53), colloque de « miséricorde » et d'action de grâces (61) nous conduisent à 
ce troisième colloque adressé à la Vierge ttès sainte pour affermir et projeter 
déjà sur le monde « ce que je dois faire pour le Christ ». 

La Vierge Marie est ainsi au centre de cette première semaine consacrée à la 
purification de l'âme Prodamant la réussite totale de la Rédemption en notre 
race pécheresse elle apporte à la contrition sa paix, à la conversion sa vérité, 
et elle les transforme l'une et l'autre en une puissance de générosité active qui 
s'offrira bientôt au travail du Royaume. 

Cette offrande du retraitant se fait au cours de la deuxième semaine à 
l'occasion des méditations capitales du « Règne » et des « deux Etendards » — 
méditations qui recouvrent dans leur simplidté et leur grandeur, les vérités 
les plus centrales de notte foi, capables de susdter le don de toute une vie 
Pour comprendre le rôle qu'y joue Notte Dame nous devons replacer dans le 
contexte spirituel qu'dles supposent les notations exttêmement brèves par 
lesquelles Ignace caractérise sa présence. 

A la fin de la méditation du Règne l'offrande que le retraitant est amené à 
faire de soi-même à l'« étemel Seigneur de toutes choses » (98) s'adresse au 
Christ déjà établi dans sa royauté par sa résurrection d'entre les morts. Le 
Christ, en effet n'appelle plus aujourd'hui ceux qu'il veut associer à son 
œuvre de la même manière qu'il appelait jadis Piene Jean ou André. Depuis 
le temps de ces premières vocations, lésus a mené son combat et a triomphé 
des puissances du mal sur la croix : « Dieu l'a souverainement exalté et lui a 
donné le Nom qui est au-dessus de tout nom » (Ph 2,9), le constituant 
« Seigneur » pour l'éternité. A ses côtés règne aussi la « Vierge glorieuse », 
première créature revêtue de la gloire qui sera un jour celle de l'humanité et 
de toute la création. Mais la royauté du Christ ne sera définitive que lorsque 
« toutes choses lui auront été soumises » et que « le Fils remettra le Royaume à 
Dieu le Père » (1 Co 15,24-28). Pour hâter cette universelle résunection, il 
faut poursuivre le combat contre les puissances du mal à l'œuvre en 
nous-mêmes et dans le monde. 

C'est toute cette profondeur du plan divin qu'Ignace évoque : le Christ 
glorieux nous appelle à « travailler avec lui » pour que « tout l'univers » puisse 
entrer avec lui dans la gloire du Père. Il y a là comme deux temps spirituels : 
dans la méditation du Règne, le don sans condition au royaume de Jésus par 
l'oubli total et absolu de nous-mêmes ; dans la méditation des deux 
Etendards, au seuil des mystères de la vie publique, l'affrontement ludde du 
combat que nous devons encore livrer pour reproduire en nous la vie pauvre 
et humiliée de Jésus montant à sa Passion pour être glorifié. 

Sur les deux faces de cette histoire du monde rayonne la Vierge Marie. Elle 
est aux côtés du « Seigneur étemel » comme « sa Mère glorieuse » ; mais elle 



Etudes ignatiennes 

nous obtient d'être reçus et maintenus « sous son étendard » pour monter par 
la voie de la Croix. Dans sa propre gloire elle est le témoin de l'humanité 
parvenue à son terme ; en face de l'ennemi qu'il nous faut encore vaincre, elle 
est le soutien du combat. Vierge de la fin des temps, elle préside à notte 
histoire Elle est l'Epouse parfaite introduite auprès de son Epoux ; mais, en 
même temps, elle est Judith ou Déborah veillant sur les souffrances de son 
peuple Elle réalise en elle les deux aspects de l'Eglise : glorieuse déjà dans le 
Christ ressusdté, douloureuse dans la lutte qu'elle continue. 

La prière des deux Etendards peut désormais se renouveler à chaque médi­
tation (156, 168, 199, etc.) : toute notte vie militante est ainsi confiée à la 
garde de Notre Dame dont le soin est de nous maintenir fidèles aux seules 
armes choisies par le Christ pour sa Rédemption. 

Présente à l'élection 
Ce choix des armes du Christ reste toujours une dédsion difficile Pour 

l'assurer au moment de l'élection, c'est-à-dire pour que le retraitant « ordonne 
sa vie » (21) conformément à la volonté de Dieu et aux exigences propres à 
son Royaume, Ignace va l'engager dans un suprême effort. « Avant de 
commencer l'élection » (164), il lui demande de se mettre dans l'attitude du 
« troisième degré d'humilité » : choisir de préférence par unique amour du 
Sauveur, les moyens qu'il a choisis lui-même : pauvreté, humiliation, anéan­
tissement de soi. 

La Vierge Marie est le modèle parfait de cette attitude. Les Exercices nous le 
laissent entendre de façon indirecte mais daire : « La matière de l'élection 
commencera à la contemplation du départ du Christ de Nazareth » (163). 
Mais — comme nous venons de le rappeler — avant de commencer l'élection, 
le retraitant devra réfléchir « au cours d'une journée entière » (164) sur les exi­
gences du troisième degré d'humilité. C'est dire que cet effort pour atteindre à 
la « très parfaite humilité » s'exercera immédiatement après avoir médité9 

l'exemple du Fils quittant sa mère pour s'offrir au baptême de Jean et celui de 
la mère livrant son Fils •— l'un et l'autre embrassant la volonté du Père avec 
une préférence spontanée pour la voie de la croix qu'il a choisie : « Je fais 
toujours ce qui lui plaît » (Jn 8,29 ; rf. Me 3,35). La Vierge Marie est ainsi 
présente à tout le travail de l'élection. Rien d'étonnant à ce que les Exerdces 
recommandent alors comme « ttès utile » (168) le même recours à Notte 
Dame qu'ils proposaient à la fin de la méditation des deux Etendards. 

A toutes les étapes importantes de son itinéraire spirituel, le retraitant 
rencontre ainsi celle en qui resplendit la lumière du Christ. Mais, bien loin de 

9. Conformément au texte des Exercices, la tradition des Directoires est unanime à présenter 
cette considération des trois degrés d'humilité immédiatement après la contemplation du 
départ du Christ de Nazareth et de son baptême. Le Directoire de Miron propose même d'en 
situer l'exposé avant la répétition de cette dernière contemplation (MHS) Ex, 870). 



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

n'apparaître qu'à certains moments pnvilégiés, la présence de Marie s'étend, 
discrète mais efficace à toutes les journées de la retraite A mesure que la priè­
re se forme dans l'âme, que la méditation devient un véritable appel vers 
Dieu, elle tend spontanément à passer par Notre Dame 

Ignace revient souvent sur cette méthode du « tnple colloque » où l'âme 
pne d'abord Notre Dame avant de prier le Fils, puis enfin le Père Dans ce 
premier mouvement qui s'anête à Notre Dame10, il y a beaucoup plus encore 
que la simple confiance avec laquelle nous la prions « pour qu'elle nous 
obtienne de son Fils et Seigneur » la grâce que nous implorons. Mère de la 
divine grâce elle est aussi la mère de notre prière Elle est, pour ainsi dire, le 
milieu spirituel et vivant où s'affine notte conscience, où se développe notte 
désir Elle accueille la première demande maladroite encore qui commence à 
s'exprimer en nous et, l'unissant à sa propre prière, elle lui donne la forme 
parfaite qui la rend agréable à Dieu" 

Rien ne marque davantage combien Marie, créature semblable à nous, 
nous entraîne dans la perfection de ce qu'elle est aux yeux de Dieu : créature 
parfaite et mère de toute perfection au cœur des hommes, parce qu'elle est la 
mère de Jésus et qu'elle ne cesse à aucun moment de l'enfanter en nous 

CELLE QUI MET AVEC SON FILS 

Au terme de cette rapide étude il nous est permis, semble-t-il, de dégager 
certains traits caractéristiques de l'attitude ignatienne 

Une première remarque est évidente Nulle part, Marie n'est présentée 
comme jouant un rôle limité à un aspect de la vie spirituelle. Elle n'est le 
modèle d'aucune vertu. Elle ne veille sur aucune forme particulière de voca­
tion (comme serait la contemplation, la pénitence, la réparation, la compas­
sion, etc ). Sa pureté elle-même qui reçoit un tel relief de ce qu'elle surgit en 
contraste avec notre artivité pécheresse au sein d'un monde pécheur, ne 
constitue pas une excellence parmi d'autres, et qu'il nous faudrait imiter Ced 
est d'autant plus remarquable que, dans les débuts de sa conversion, Marie 
avait obtenu à Ignace le don de ne plus jamais « consentir aux choses de la 
chair »12 aucune trace n'en paraît dans les Exercices. 

10. Evoquant cette méthode de prière familière à Ignace, Nadal nous dit qu'« il faisait grand 
usage de l'invocation des saints et en premier heu de la très sainte Vierge Mère de Dieu , et 
cela surtout lorsque, dans l'oraison adressée à Dieu, il ne trouvait pas le profit spirituel atten­
du, comme s'il comprenait alors que la volonté de Dieu l'obligeait à descendre jusqu'à 
l'intercession des saints » (até par M Nicolau, lerônimo Nadal, Madnd, 1949, p 255) Il ne 
faudrait pourtant pas, dans ce rythme qui va de Mane au Fils et du Fils au Père, voir la 
moindre nécessité C'est encore le journal spirituel qui nous oblige à nuancer beaucoup cette 
doctrine du « triple colloque » 
11. Dans le Journal (15 février), nous voyons le Père faire comprendre « qu'il lui plairait d'être 
pné par Notte Dame » [Ecrits, p 334] 
12. Récit, n" 10 [Ecrits, p 1022] 

363 



Etudes ignatiennes 

Bien plus, aucune contemplation ne nous introduit directement et explid-
tement dans l'« intérieur » de Marie Rien qui nous retienne sur cet incessant 
passage « de silence en silence de silence d'adoration en silence de transfor­
mation », si merveilleusement décrit par Bérulle et par les auteurs spirituds de 
son école Rien sur la vie du Saint-Esprit en elle. Pour Ignace Marie n'apparaît 
que dans le rôle qu'elle joue à côté de son Fils, envers son Fils, avec son Fils, 
dans l'histoire de la Rédemption. 

Ce n'est pas qu'il se détourne (ou qu'il nous détourne) de ces échanges 
secrets et ineffables entre l'amour de Dieu et la réponse de la créature qui lui 
est le plus totalement livrée Nous avons noté, au contraire l'importance qu'il 
attache aux scènes où a lieu la rencontre la plus intime comme l'adieu de 
Nazareth ou l'apparition au matin de Pâques — deux épisodes dont l'Ecriture 
ne dit rien, mais dont l'intuition d'Ignace dégage aussitôt la portée spirituelle. 
Il reste cependant que même alors, les considérations « mystiques » le cèdent 
toujours au rôle « historique » joué par Marie dans l'économie du salut. 

S'il fallait parler d'une vertu à laquelle Marie nous initie ce serait de la 
pauvreté. La « souveraine pauvreté » (116) de la Crèche est la première répon­
se offerte à celui qui s'est déjà déddé à « toute pauvreté de fait ou de cœur » 
(98). A la Vierge qui accueille la prière des deux Etendards, c'est le don de la 
pauvreté qui est demandé comme premier « échelon » (146) pour accéder au 
parfait service de sa divine Majesté. Attitude qui ne se dément plus, et que le 
ttoisième degré d'humilité scdle dans l'amour de ressemblance avec le Christ 
pauvre Mais cette pauvreté devient de plus en plus le dénuement spirituel, la 
« solitude », le don du cœur qui s'offre à la souffrance rédemptrice La troisiè­
me et la quatrième semaines ne parlent plus de pauvreté, parce que cette vertu 
est assumée dle-même dans l'anéantissement du Calvaire 

Pauvreté devenue oubli total de soi. Nous sommes au cœur des Exerdces, 
étant au cœur du mystère de la Rédemption. La pauvreté nous ouvre les voies 
du royaume de Dieu : elle nous conduit à la parfaite obéissance qui reproduit 
l'obéissance du Christ à son Père. 

Cest bien là que nous conduit aussi, comme modèle et comme inspiratri­
ce la Vierge Marie. Elle ne retient pas sur elle notte prière ni notre amour : 
aucune « dévotion » à Marie qui se détacherait au milieu d'autres dévotions. 
Mais le même élan nous porte à la fois vers la Mère et vers le Fils, parce qu'ils 
appartiennent l'un et l'autre au même mystère qui est celui de la Rédemption 
par la victoire de la Croix. La personne de Marie apparaît toujours, dans les 
Exercices, à la lumière de l'œuvre de son Fils. C'est de lui qu'elle tient sa 
beauté, de lui sa gloire : entre l'Immaculée et la Vierge glorieuse rayonne le 
sacrifice pour lequel elle a reçu et donné son Fils. Et tant que l'humanité 
devra continuer id-bas son passage par la mort, la Vierge première-née de 
toutes les créatures, recevra cette émouvante prière des deux Etendards qui est 
la prière de l'histoire humaine et de l'Eglise militante à la fois glorieuse et 

364 



Le mystère de Notre Dame dans les Exercices 

pécheresse, victorieuse dans le Christ mais poursuivant douloureusement son 
ascension vers Jémsalem. 

Ce sont là, croyons-nous, les perspectives exactes d'Ignace. Parlant de la 
Vierge Marie nous devions rettouver ce qui fait le ressort et la caractéristique 
de son attitude spirituelle : travailler de toutes ses forces à la gloire de Dieu, 
c'est-à-dire à l'avènement de son règne par la mort et la résurrection de toute 
créature. Les Exerdces eux-mêmes, par delà le but plus immédiat de la déci­
sion qui met l'âme en parfaite soumission à la grâce, ne visent à rien d'autre 
qu'à plonger le retraitant dans la réalité historique du dessein de Dieu voulant 
sauver le monde par le sang de Jésus Christ. La Vierge Marie apparaît indisso­
lublement liée à cette « œuvre » pour laquelle le Christ a voulu naître d'elle ; 
toute sa mission est de nous placer « sous l'étendard de la Croix ». 

C'était déjà cette prière que lui adressait Ignace lorsqu'en 1538 il s'achemi­
nait vers Rome où il devait accomplir ses premiers vœux. Qu'on se rappelle 
l'analyse par Hugo Rahner de la vision de La Storta13. Le Christ portant sa 
croix reçoit Ignace comme son serviteur. Et désormais, avec la certitude qui 
fonde l'action de toute une vie le « compagnon de Jésus » se sait uni au Christ 
en croix et voué pour toujours à la rédemption du monde. Vision et certitude 
qui sont des grâces, mais qu'une longue prière avait précédées, sinon prépa­
rées. Cette prière comme il est naturel, s'était portée à la Vierge Marie : « Il 
avait déddé qu'après son ordination il resterait un an sans dire la messe, se 
préparant et demandant à Notre Dame qu'elle voulût bien le mettre avec son Fils. 
Et un jour, quelques milles avant d'arriver à Rome, étant dans une église et y 
faisant oraison, il sentit un tel changement dans son âme et il vit si daire-
ment que Dieu le Père le mettait avec son Fils, que jamais il n'aurait la 
hardiesse d'en douter »". 

C'est cette formule si simple et si riche à la fois qui continuera à exprimer 
pour Ignace cette grâce de La Storta. « Me souvenant du jour où le Père me 
mit avec le Fils », écrira-t-il dans son Journal (23 février). Notre Dame exauçait 
ainsi la prière qui lui avait été adressée II nous semble que tout son rôle dans 
les Exerdces peut, lui aussi, se résumer dans la formule d'Ignace : « mettre 
avec son Fils », comme aussi à cette formule peut se rattacher tout l'effort 
spirituel de la retraite 

* * * 

L'amour ainsi porté à Notre Dame n'a rien de facile ni de sentimental. En 
décembre 1524, à l'époque où les Exercices sont déjà substantiellement 
composés, Ignace écrit de Barcelone à Inès Pascual, l'une de ses bienfaitrices : 
« Plaise à Notte Dame (...) de nous obtenir la grâce, avec notre effort et notre 

13. Cf. Christus, n° 182HS, mai 1999, pp. 233-248. 
14. Récit, n° 96 [Ecrits, p. 1069] 

365 



Etudes ignatiennes 

peine, de convertir nos esprits faibles et tristes en esprits forts et joyeux pour 
la louange de son Fils et Seigneur »,s Amour qui, bien loin de nous alanguir 
ou de nous détourner de l'action, nous dispose au contraire au service de 
Dieu pour lequel il renouvelle nos sources d'énergie Amour plein de tendres­
se et de douceur, certes, mais qui ne s'attarde pas en vaines effusions. La 
phrase que nous venons de dter est unique dans toute la correspondance du 
saint. Mais, alors qu'il se tait et qu'il agit, il garde sur son cœur, emportée du 
château paternel, une image de la Vierge des Douleurs16— dévotion tout espa­
gnole, peut-êtte, mais qui montte ses préférences pour le mystère le plus 
secret où Marie se trouve unie à la Passion de son Fils. 

Parce que son amour se nourrissait aux réalités les plus spirituelles, qui 
sont aussi les plus théologiques, Ignace vit plus d'une fois Marie lui ouvrir les 
profondeurs de la Trinité. A Manrèse raconte-t-il, « un jour qu'il se trouvait 
sur les marches d'entrée du monastère [de Saint-Dominique] et qu'il rédtait 
les Heures de Notre Dame son esprit commença à êtte transporté comme s'il 
voyait la très Sainte Trinité »17. Plusieurs passages du Journal, nous l'avons dit, 
montrent Marie intercédant non seulement auprès de lésus, mais auprès du 
Père ou des trois Personnes divines et laissant Ignace comblé de leur présence, 
plein de dévotion et de larmes. Pour que l'amour porté à Notte Dame puisse 
conduire à de telles grâces, il lui faut êtte fondé sur le Christ qui est l'unique 
médiateur par le sang de sa Croix. 

C'est d'un pareil amour que les Exerdces sont l'école. Peu nous importe 
que la critique moderne ait fait justice de la légende qui voulait que la Vierge 
Marie eût « dicté » les Exercices dans la grotte de Manrèse. Les intuitions 
mariales d'Ignace continueront à aider bien des personnes à se donner au 
Seigneur Jésus : elles valent mieux que la légende 

15. Ecrits, pp 630-631 
16. MHSJ. Scnpta, II, p 970 
17. Récit, n" 28 [Ecnts, pp 1033-1034] 



Chroniques 
zr^zzxgisBmimÊKmiimmmÊÊiÊÊmtiimmmÊimÊmmmmÊÊÊmÊÊÊitmm 

367 



Mon désir de soignant 
Un chemin en quête de l'autre ? 

Marie-Hélène BCXICAND* 

Soignant-soigné, soigné-soignant, je suis au carrefour de deux 
mondes, l'un au service de l'autre Touchée par la maladie 
depuis cinq ans, la relecture de ma vie professionnelle 

devient tout autre. Jeune médedn, après qu'un événement familial 
m'eut fait vivre le drame d'un acddent vasculaire chez une personne 
jeune, j'ai choisi assez rapidement de me destiner à la rééducation des 
malades ayant eu un acddent neurologique. Ma voie était, semble-t-il, 
tracée. Après trois expériences de médedne en Inde et en Afrique 
noire mon désir d'aller hors frontière pour aider les plus pauvres s'est 
converti. Je pouvais trouver ma voie en France et cela m'a conduit à 
me « consacrer » aux personnes malades les plus démunies. Une fois 
l'orientation neurologique choisie un concours de drconstances m'a 
amenée à travailler dans un service hospitalier, dans le Var, auprès des 
personnes cérébro-lésées, vasculaires ou traumatisées crâniennes. 

* Praticien hospitalier, ancien chef de service, membre de la Communauté CVX, Lyon. A diri­
gé le collectif. Intimité, secret professionnel et handicap (Chronique sociale, 1998). 

Chnstus n' 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Mon désir de soignant 

Apprendre des autres 

Ce fut pour moi toute une école que d'apprendre ce qu'était la 
personne avec un traumatisme crânien, ce que vivait l'entourage, 
quelles étaient leurs demandes, leurs attentes. Il m'a fallu apprendre 
aussi que le pouvoir de la médedne devait êtte partagé : je n'étais pas 
seule à m'occuper de ces malades, mais avec une équipe dans laquel­
le chacun était un maillon indispensable au bon fonctionnement de 
la prise en charge. Ma parole avait certes du poids, puisque décisive 
mais elle devait prendre en compte l'évaluation des infirmières, aides-
soignants, kinés, orthophonistes, ergothérapeutes, psychologues ou 
assistantes sociales. 

Mon autre découverte, presque immédiatement, fut que, dans le 
domaine de la rééducation des traumatisés crâniens, il n'y avait pas 
une seule façon de faire, qui aurait été la bonne ! Tout était dans l'éva­
luation, la prise en compte de l'ensemble des problèmes médicaux, de 
l'environnement, des conditions psychosodales du malade. Je n'étais 
plus dans l'équation : un malade, des signes diniques, un diagnostic, 
un traitement. Je commençais à m'éloigner de l'enseignement de la 
faculté et à découvrir que la médedne n'est pas une sdence exacte 
mais un art... 

Je crois que l'on pourrait rattacher cette période initiale de mon 
exercice professionnel à l'annotation des Exerdces spirituels stipulant 
de prendre chacun là où il en est, et non là où l'on voudrait qu'il soit. 
Je commençais à me mettre au service des malades, pour les aider là 
où ils en avaient besoin. Ma démarche partait de leurs besoins, de 
leurs demandes. J'élaborais avec eux ou leurs proches un projet de 
rééducation et de prise en charge. 

Ce premier passage effectué, j'ai pu entrer plus profondément dans 
cet univers. J'ai alors été confrontée à la violence : violence des 
malades refusant leur handicap, violence des familles devant mon 
incapadté à guérir, violence de mes mots dans l'annonce du handi­
cap... La demande des patients est en effet toujours la même : obtenir 
la guérison, redevenir comme avant, comme si l'accident n'avait pas eu 
lieu. Nier le handicap, le refuser, est une des étapes importantes dans 
l'évolution psychologique de la personne touchée. Attendre tout du 
médedn est normal, mais c'est de l'ordre de l'imaginaire Cela renvoie 
au médecin son propre désir de toute-puissance, qui peut aller jusqu'à 
vouloir reculer la mort aux limites de l'impossible. Derrière ce désir 
peut exister celui de ne pas perdre l'image idéale de soi mise en 

i 

369 



Chroniques 

danger par la maladie, de sacraliser le corps comme indestructible, de 
se posséder soi-même en voulant nier la nature inhérente à l'homme : 
naîtte, vivre, vieillir, souffrir et mourir. 

Renoncer à la toute-puissance 

Il y avait un ajustement à trouver entte le désir de lutter contre cet 
imaginaire de toute-puissance projeté sur moi (et qui, peut-êtte, me 
faisait du bien ?) et le désir d'être vraie, bien que souvent humble et 
démunie devant un handicap dont je savais — par sa gravité — qu'il 
était définitif. Je crois que j'ai dû faire, dans ce cadre, un véritable 
travail de deuil pour ne pas répondre à la toute-puissance imaginaire 
de mon pouvoir de guérir. Je devais accepter et mon incapacité et 
l'impuissance de la médecine. Et, de cela, il me fallait êtte témoin face 
aux malades ou à leur entourage Je faisais corps avec le chirurgien qui 
avait opéré pour tenter une éventuelle récupération, mais sans succès. 
Mon désir s'est alors déplacé vers le soin, vers le « prendre soin » de 
l'autre, dans une prise en charge globale de l'homme malade qui se 
présente : homme physique psychologique social et spirituel. 

Un vrai dialogue peut alors s'instaurer et j'ai vu parfois des 
demandes de patients — dans le cadre des handicaps acquis — se 
modifier. Je me souviens de cette femme, jeune, arbitre en volley, 
ayant fait une hémiplégie. Lui annonçant que son bras ne récupérerait 
pas, elle fut d'une extrême violence contre moi, m'en voulant de ne 
rien pouvoir faire pour elle. J'étais devenue la cause de sa non-récupé­
ration, et donc insupportable. J'ai entendu sa violence, l'ai reçue, 
sinon acceptée... Plusieurs années après, elle est revenue en consulta­
tion en m'apportant un tableau peint de sa main gauche. Elle avait 
découvert la peinture et en avait fait sa passion. Son tableau s'intitu­
lait Le chemin et débouchait sur une allée d'amandiers en fleurs. Ce 
travail, où l'« accompagnement » prend toute sa place demande du 
temps... Malade et médedn peuvent alors faire un bout de chemin 
ensemble vers une autre guérison, inattendue, déplacée par rapport à 
celle souhaitée initialement. Cela n'a parfois jamais lieu. 

En restant fidèle aux Exerdces, je crois que cette période pourrait 
être rapprochée du « Prindpe et fondement » : me détacher de mes 
certitudes, de mon savoir, de mon pouvoir, de mon désir initial, pour 
essayer d'être « davantage » au service de mon frère malade. 

Ce travail s'est approfondi au fur et à mesure en particulier pour 
essayer de gérer les situations humainement très difficiles, comme 

370 



Mon désir de soignant 

avec des malades peu communicatifs, en grande souffrance physique, 
avec des demandes de fin de soins, des décisions de thérapeutiques de 
confort au risque d'abandonner des thérapeutiques plus actives. Ce 
sont ces situations que j'appellerais de « questionnement éthique 
clinique ». Progressivement, j'ai appris à travailler cette position 
d'écoute à l'égard du patient, de son entourage et de l'équipe, tout en 
assumant les responsabilités médicales. Nous avions institué les 
réunions éthiques, souvent à ma demande, mais parfois à celle d'un 
soignant. Toute l'équipe y était conviée. Chacun y avait librement la 
parole. Je pouvais alors prendre ma dédsion, édairée du regard des 
autres intervenants. Ce processus évitait que la décision soit le seul 
reflet d'une toute-puissance ou, au contraire, la traduction d'une rela­
tion trop affective avec le malade ou son entourage. 

Tout cela, soutenu par un travail psychologique personnel, m'a 
aidé à mieux me situer dans ma relation avec le malade et sa famille. 
Et peut-être, paradoxalement, à mieux m'investir dans une relation 
humainement très proche, où je pouvais maintenir un espace de 
discernement, de relecture. Cela ne s'est pas fait en un an — je pense 
même que cela ne se termine jamais —, le malade nous conduisant 
toujours plus loin sur le chemin de nous-mêmes, pour peu que 
chacun reste à la place qui est la sienne. 

De médecin à malade 

Et puis, la situation s'est renversée : à mon tour d'être porteuse 
d'une maladie, révélée tardivement mais non moins génétique, sans 
traitement, évoluant sans possibilité de recourir à une thérapeutique 
curative. Je n'évoquerai cette expérience que par quelques remarques. 

• La relation médecin-malade me semble fonctionner sur le mode 
interactif : le malade attend beaucoup de son médecin. Il attend la 
guérison. Si celle-d est impossible (pas de ttaitement), le médecin est 
mis en situation d'échec de son pouvoir et de sa toute-puissance 
Consciemment ou non, il se sent coupable vis-à-vis du malade Le 
médecin se trouve alors pris dans un étau difficile à gérer, au point 
que certains seraient prêts à essayer n'importe quel traitement pour 
tenter de fuir cet échec, bien qu'ils n'en soient pas responsables. Le 
malade doit donc aussi faire, de son côté, un travail de deuil de cette 
toute-puissance médicale. C'est uniquement si les deux, soignant et 
malade, font ce chemin qu'une expérience basée sur la confiance et 



Chroniques 

l'espérance peut surgir, quand bien même ne serait-ce pas celle de la 
guérison. Ce chemin-là doit passer par la parole celle du médedn, 
mais aussi celle du malade qui doit pouvoir exprimer sa souffrance et 
savoir qu'il est entendu et compris. 

• La relation médedn-malade est toujours asymétrique. Mais de 
quel côté voit-on cette asymétrie ? Lequel des deux détient le plus 
d'informations ? En tant que soignant, je crois détenir effectivement 
un « savoir » que l'autre n'a pas et que, le plus souvent, je ne veux pas 
partager. Vouloir tout lui dire (consentement exprès et édairé ?) est 
d'ailleurs impossible et me semble, là encore, relever de l'imaginaire. 
Mais, devenue malade je découvre et expérimente que chacun a un 
« savoir » différent qu'il doit partager avec l'autre D'un côté, savoir ou 
connaissance médicale pour le soignant ; de l'autre, savoir de l'expé­
rience de la maladie. Il n'y a pas que le soignant qui peut apporter un 
savoir ; il ne peut en effet jamais se mettre totalement à la place du 
malade (vivre les deux positions est réellement très diffidle !). Le 
soignant doit donc apprendre à se mettre à l'école du malade. J'ai 
découvert que, soignant, je parlais fadlement de l'accompagnement 
des mourants, de la fin de vie, des soins palliatifs. Ayant fait l'expé­
rience de la peur de la mort proche, j'ai compris qu'aucun mot ne 
peut traduire ce qui se passe même si cette expérience est vécue dans 
la foi et la certitude du Royaume. Laissons résonner le silence de la 
parole de celui qui part... 

Le malade est trop souvent considéré par le médecin comme celui 
qui ne sait pas. Que de difficultés surviennent lorsque le malade vient 
expliquer au médedn ce qu'est sa maladie ! Je réalise à partir de cette 
situation, qui est la mienne, que, dans la relation médedn-malade, 
chacun a un rôle sodalement attribué, qu'il est ttès difficile de modi­
fier. Que d'efforts pour considérer le malade comme partenaire, allié, 
porteur d'un savoir, différent de celui du soignant mais complémen­
taire ! Un exemple illustre cette nouvelle position : les assodations de 
malades qui fonctionnent bien sont celles où il existe une bonne 
collaboration soignants-malades. Le travail, l'information se font 
alors dans un contexte différent, où chacun se trouve déplacé par 
rapport au rôle qu'il joue habituellement. J'ai bien plus appris sur la 
relation soignant-soigné (soigné-soignant ?), la souffrance, la révolte, 
la dépression du malade face à sa maladie après dnq ans de maladie 
qu'après vingt ans à côtoyer au quotidien des malades touchés par 
des affections incurables ! 



Mon désir de soignant 

• Un refus de soins par le malade pose toujours problème au corps 
soignant, qui ne sait pas toujours entendre toute la souffrance 
cachée derrière une telle attitude. Le médecin accepte-t-il que le 
malade passe par des moments où il ne peut plus accepter les 
contraintes que le médedn lui impose (et que celui-ci méconnaît le 
plus souvent : heures d'attente interminables, perte de l'intimité, 
modifications de l'image du corps, dépendance du fonctionnement 
institutionnel...) ? 

• L'« éducation » médicale apprend à dasser, diagnostiquer, traiter 
en fonction des signes diniques. Cette pratique s'est étendue aux 
paramédicaux à travers la démarche du diagnostic infirmier. Ainsi, 
chacun devient plus responsable Mais cela n'apprend pas au médedn 
à gérer toutes les situations intermédiaires dans lesquelles il se retrou­
ve le plus souvent. La sdence médicale appelle des situations nettes et 
précises, et l'art de la médedne un discernement de chacune d'entre 
elles... Les Exercices spirituels nous sont encore là très présents : 
passage de la Croix vers la Vie, passage par la souffrance du malade 
pour découvrir quelle vie coule de ses plaies ouvertes... Pour moi, 
seule cette relecture de la souffrance dans la foi peut permettre d'oser 
parler d'une quelconque fécondité de la souffrance, ou même 
simplement d'évoquer une espérance possible. 

* * * 

Etre malade en étant soignant est une situation singulière qui aide 
à relire son expérience de soignant sous une lumière nouvelle. Cette 
situation m'a fait reconnaître mon ambivalence face au désir de guérir 
l'autre, et mes propres blessures que je cherche à guérir. Devenir mala­
de me conduit à apprendre tout le non-dit de la souffrance et à mesu­
rer combien il faut être simplement présent à l'autre pour essayer 
d'entendre ce qu'il dit par son corps, ses choix, ses mots, ses silences. 
Lieu formidable d'échange d'humanité, lieu d'humanisation réci­
proque dans le respect de cet autte qui nous est confié. 

373 



Pré/ace de Mgr Pierre d'Omellas 
Présentation d'André Ramer 

LePenAmbéRaslnjéntu, 
aucun pwvtndal 
de h Province 4e liai, 
vient de mourir, lt 19 mai 1999 

« t IMM*. dapds Mt tlèdM, 
ancUMiq»»d«U»fiiitiiilft4 lî*t*t*<»t 

lalftmStr 
Farole et Silence cerf 

É d i t i o n s S A I N T - P A U L - BP 652 78006 Versailles Cx 

L E S FINS 

DERNIÈRES 

Les Fins dernières 
Romano GUARDINI, théologien aUemandduXXès 

Une remarquable synthèse de la pensée 
chrétienne sur la finitude de l'homme et 
la fin des temps 

Une réédition opportune face 
aux gnoses actuelles 

144 p. - 82 F 

: 30 jours avec Marie %. ,^\ ^,-? t ^ ft ̂  v „ 
Pèm Dominique AUZEf&T, délégué ttoeénln 
Un une hcko divine et un texte staipturaire^ *:*yT - ?* *. "< %* 



Actualité 
des sanctuaires mariais 

Jean RIVAIN* 

Lourdes, Fatima, La Salette, Guadalupe, Pontmain... C'est un 
fait constaté par les professionnels du tourisme : les 
sanctuaires mariais attirent toujours des pèlerins. S'il y a un 

fléchissement en France pour les démarches en groupe, le nombre des 
familles et des individuels augmente. La voiture est préférée au 
transport en commun. 

Pontmain, commune de neuf cents habitants, accueille un 
17 janvier, dans l'inconfort de l'hiver, cinq mille personnes qui ne 
sont pas toutes sûres de pouvoir entrer dans la basilique ; le 15 août, 
elles sont dix mille, et, tous les jours, il y a du passage pour prier, se 
confesser... Trois cent cinquante mille visiteurs par an, déclarent les 
services du tourisme de la région Pays-de-Loire. Les pèlerinages, ça 
marche encore, spécialement ceux qui se dirigent vers des sanctuaires 
ayant pour origine une apparition de la Vierge Marie reconnue par le 
magistère de l'Eglise. 

* Recteur de la basilique de Pontmain. A publié Prier à Pontmain avec Marie (Desdée de 
Brouwer, 1994) 

Chnstus n° 183 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 375 



Chroniques 

Des aumôneries de collèges et lycées organisent des marches de 
jeunes pour commencer ou condure une année pour préparer des 
confirmands. Le Mouvement Chrétien des Retraités (Vie Montante), 
les groupes du Renouveau charismatique provoquent des rassemble­
ments, avec jusqu'à vingt mille participants. Le SIJEL (Service inter­
diocésain des jeunes équipes liturgiques) regroupe huit cents servants 
de messes en aube. C'est un défilé constant de vagues plus ou moins 
fortes de pèlerins de tout âge et de toute condition. 

Pourquoi viennent-ils ? 

• Les lieux visités par Marie sont marqués par sa présence. Les pèle­
rins s'y sentent reconnus et écoutés. « Ce n'est pas comme ailleurs », 
disent-ils. Que de personnes viennent confier leur détresse à la Mère 
du Seigneur ! Soit que leur médedn leur ait dit : « Je ne puis plus rien 
pour vous ! », soit que leur comptable leur ait dédaré : « C'est bientôt 
la faillite ! », soit que l'épouse ait quitté la maison, soit que les enfants 
ne demandent pas le sacrement de mariage... Et ces mêmes personnes 
reviennent quelques mois, quelques années plus tard pour remerder : 
« Mon mari est guéri de l'alcool. » « Ma fille a trouvé du travail. » 
« Nous avons un bébé, alors que la médedne disait que c'était impos­
sible. » La liste des intentions écrites est longue et variée ainsi que 
celle des reconnaissances. Les derges brûlent dans une chapelle des 
lumières ouverte jour et nuit. Ils sont le signe de ces demandes et de 
ces reconnaissances. Des milliers de pèlerins font id l'expérience de la 
présence de Notre Dame, selon ce que nous dit Vatican II : « Son 
amour maternel la rend attentive aux frères de son Fils (...) qui se 
trouvent engagés dans les périls et les épreuves » (Lumen Gentium 62). 

• Les fidèles aiment la Mère du Seigneur. Sur la croix, Jésus a dit à 
Jean : « Voici ta mère !» Et le disdple la prit chez lui, dans son intimi­
té. Jésus s'adresse à chacun de nous à travers l'Apôtre bien-aimé. Le 
Peuple de Dieu, en France, est héritier d'une tradition mariale millé­
naire et reconnaît encore aujourd'hui Marie pour sa mère II a besoin 
d'exprimer sa dévotion mariale d'une manière ou d'une autre. Le pèle­
rinage vers un sanctuaire mariai est une occasion préparée et attendue 
parfois pendant des années . 

• La dimension mariale a manqué. A la suite de mai 1968, une idéo­
logie a marqué certaines paroisses et mouvements qui ont axé les 



Actualité des sanctuaires mariais 

efforts des fidèles sur une action missionnaire urgente, en abandon­
nant des aspects de la vie chrétienne jugés secondaires. Ce fut le cas de 
la dimension mariale. Des prédications mettaient plutôt l'accent sur 
l'aspect sodal, et parfois de manière ttès intellectuelle. Des fidèles en 
ont souffert, et donc apprédé de pouvoir se réfugier dans un sanctuai­
re pour chanter Marie, réciter un peu de chapelet avec d'autres et 
exprimer leur relation filiale envers Notre Dame. 

• Un enracinement historique donne des repères. Le récit de l'évé­
nement fondateur est une activité ttès importante dans un sanctuaire 
mariai. Il plonge dans l'histoire et raconte comment la Mère de Dieu 
se manifeste pour soutenir les chrétiens à des moments diffidles : rue 
du Bac à Paris pendant la Révolution de 1830 ; à La Salette en 1846, 
en pleine industrialisation générant le prolétariat des villes ; à Lourdes 
en 1858, pour rappeler l'urgence de la prière pour la conversion des 
pécheurs qui se multipliaient dans la prospérité du ttoisième empire ; 
à Pontmain en 1871, au moment de l'invasion prussienne ; à Fatima 
en 1917, pendant la première guerre mondiale et la révolution 
communiste en Russie ; à Beauraing en 1932 et Banneux en 1933, 
alors qu'Hitler prend le pouvoir en Allemagne. 

En notre temps où l'indifférence religieuse est croissante, les 
personnes qui veulent faire leur enquête sur la crédibilité de la foi 
chrétienne sont heureuses de trouver dans une histoire proche des 
signes de la communication entre le del et la terre. Les chapelains 
sont souvent témoins de conversions. La Lettre des évêques aux catho­
liques de France de 1997 parle des « recommençants » : les sanctuaires 
mariais sont des lieux de liberté favorables à la dédsion de reprendre 
une vie chrétienne avec les sacrements abandonnés pendant dix ou 
vingt ans. 

• Là où est Marie le Saint-Esprit agit. Saint Louis-Marie Crignion de 
Montfort, dans son Traité de la vraie dévotion à la Sainte Vierge, écrit : 
« Quand le Saint-Esprit a trouvé Marie dans une âme, il y vole, il y 
entte pleinement, il se communique à cette âme abondamment, et 
autant qu'elle lui donne place ; et une des grandes raisons pourquoi le 
Saint-Esprit ne fait pas maintenant des merveilles édatantes dans les 
âmes, c'est qu'il n'y trouve pas une assez grande union avec Marie » 
(n° 36). Les sanctuaires mariais ne peuvent être que modestement 
équipés. Quoi qu'il en soit, les responsables sont émerveillés de leur 
fécondité spirituelle, sans commune mesure avec les moyens 



Chroniques 

employés. Elle est humainement inexplicable. Elle témoigne de 
l'action du Saint-Esprit en présence de Marie. 

• Une prière persévérante avec Marie. Un prêtre découvrant 
Pontmain dédarait : « Id, c'est tous les jours dimanche ! » Pendant la 
saison des pèlerinages, de Pâques à la Toussaint, il y a toujours du 
monde qui prie dans la basilique. Cinq messes dominicales, deux en 
semaine Le dimat de prière s'amplifie lorsque les pèlerins sont plus 
nombreux à la faveur d'une fête mariale en semaine ou d'un mardi 
d'été. Ces jours-là, l'animation est plus soutenue, depuis les laudes 
chantées chaque matin jusqu'au chemin de lumière (procession aux 
flambeaux) vers le lieu de l'apparition. 

• Un lieu de récondliation accessible. Alors que les églises des villes 
et des campagnes sont de plus en plus souvent fermées, les chrétiens 
cherchent la possibilité de rencontrer un confesseur. Les sanctuaires 
mariais leur procurent la joie du pardon. « N'est-ce pas dans le sein de 
Marie que s'est accomplie la récondliation entre Dieu et les hommes 
par le mystère de l'Incarnation ? » (saint Anselme). Marie demeure 
« mère de miséricorde », soudeuse de la conversion et du salut de 
tous ses enfants. Invoquée inlassablement afin qu'elle prie « pour 
nous, pauvres pécheurs », elle intercède « maintenant » pour les 
confesseurs et les pénitents. Un prêtre de 87 ans témoigne : 
« Vraiment, ce fut une grâce de pouvoir accueillir les pénitents toute 
une journée sans êtte fatigué... Il y a la Sainte Vierge. » Prêtres diocé­
sains, missionnaires oblats se relaient chaque jour, hiver comme été. 
« J'ai plus appris en quelques années à Pontmain que pendant tout 
mon ministère... » Il se présente toujours quelqu'un : une famille 
entière (la mère au début, le père ensuite), une voiture de religieuses... 
qui font parfois plus de cent kilomètres pour ce sacrement. 
« Pontmain est une terre de liberté où il est plus facile de se laisser 
convertir, de changer de cap », lit-on dans le projet pastoral. On ne 
repart pas de Pontmain comme on y est venu. Les pèlerins font par 
Marie l'expérience de la dimension maternelle de Dieu, « Père des 
miséricordes ». 

Dérives possibles 
• Inflation verbale Lorsque le cœur est séduit par un grand amour, il 
peut inspirer des paroles exagérées dans les discours, les chants, les 



Actualité des sanctuaires mariais 

prières. Cela s'est produit avec le « grand retour » de Notre Dame de 
Boulogne en 1944-1945. Un séminariste est devenu pasteur protes­
tant à la suite des abus de langage divinisant Marie « qui sourit et 
pardonne ». Il y a des manifestations populaires en l'honneur de 
Notre Dame qui, aux yeux d'observateurs pointilleux, relèvent de la 
mariolâttie. Par réaction, certains prennent des mesures restrictives, 
jusqu'à supprimer des statues de la Sainte Vierge et omettre les chants 
en son honneur. Alors, spontanément, naissent d'autres réactions 
contraires et abusives avec des bergers sans mandat. 

• Publicité commerciale. Certains veulent soutenir des manifesta­
tions mariales non reconnues comme San Damiano, Medjugorge, 
Kerezinen... pour faire advenir leur reconnaissance. Ils font de la récla­
me pour une neuvaine de pèlerinages : les cars se remplissent, des 
personnes de bonne volonté font confiance et mettent en doute leurs 
curés qui les invitent à la prudence en citant Jésus : « Si quelqu'un 
vous dit : " Voici, le Christ est id ! " Ou bien : " Il est là ! ", n'en croyez 
rien... » (Mt 24,23-25). « Il y a des conversions », disent-ils. En fait, 
celles-ci n'authentifient pas le caractère divin du phénomène 
merveilleux, mais le sérieux de l'acte de foi provoqué à l'occasion 
d'une confession, d'une messe par un pèlerin ouvert à la grâce de 
Jésus sauveur. 

• Critères de discernement. Dom Bernard Billet, au cours du congrès 
de la Société française d'études mariales (SFEM) à Pontmain, en 
septembre 1971, disait : « Le discernement des vraies apparitions est 
difficile, par suite des ressemblances qui existent entre nombre 
d'apparitions reconnues et celles qui ne le sont pas... Un critère positif 
semble s'imposer : la transparence, par opposition aux contradictions, 
ambiguïtés, bizarreries, incohérences ; la transparence contraire à 
l'opacité, laquelle tend à faire de l'apparition un centre d'attraction et 
non un point de rayonnement. » Cette transparence doit exister au 
niveau des voyants, de l'apparition, des messages, de ceux qui se 
trouvent concernés, au niveau enfin de ceux qui ont la mission d'opé­
rer le discernement. Il conclut : « Quand Marie apparaît, c'est pour 
faire bénéficier la terre de la lumière inaccessible où elle règne avec 
son Fils »'. 

1. Vraies et fausses apparitions dans l'Eglise, Lethielleux, 1973, p 46. 



Chroniques 

Un accompagnement ecdésial 

Si l'Eglise met en garde contre certaines pratiques déviantes, c'est 
pour soutenir une saine piété mariale En effet, dans la foi catholique, 
Marie a une place importante. Depuis le concile œcuménique 
d'Ephèse, elle est appelée « Mère de Dieu ». Elle est citée dans le 
symbole des Apôtres et celui de Nicée-Constantinople. Vatican II a 
voulu que le dernier chapitre de la Constitution dogmatique sur 
l'Eglise soit un résumé de tout l'enseignement mariai offidel. Il est 
intitulé : La bienheureuse Vierge Marie, Mère de Dieu, dans le Mystère du 
Christ et de l'Eglise. Ce document a été complété, dix ans plus tard, par 
une exhortation apostolique de Paul VI sur Le culte mariai, le 2 février 
1974. Ce texte guide de façon sûre « les exerdces de piété envers la 
Vierge Marie ». Il demande que ces pratiques soient christologiques, 
c'est-à-dire orientées vers Jésus, en sorte que la Mère ne soit pas sépa­
rée de son Fils ; il faut aussi qu'elles soient trinitaires et ecdésiales. Le 
pape indique quatre orientations pour la qualité du culte mariai : il 
doit être biblique, liturgique œcuménique, anthropologique. 

En 1983, Jean-Paul II publiait le nouveau Code de droit canonique. 
On y trouve, dans le livre IV sur la « fonction de sanctification de 
l'Eglise », un chapitre absent du précédent code, intitulé « Les 
sanctuaires » (n° 1230-1234). Le 4 décembre 1997, les évêques de 
France faisaient éditer une Charte des sanctuaires. Edairant le code 
pour la situation française cette charte comporte trois points essen­
tiels concernant le sens du sanctuaire ses fonctions, sa pastorale Au 
n° 9, il est écrit : « Pour éviter les confusions fréquentes des mots pris 
l'un pour l'autre il faut rappeler que le sanctuaire est le lieu vers 
lequel on vient en pèlerinage Le pèlerinage est la démarche qu'on 
fait pour aller vers ce lieu. » Cent dnquante sanctuaires de France se 
sont unis en Association des recteurs de sanctuaire (ARS), qui se 
rassemblent chaque année en congrès en janvier à Paris, en sous-
région en avril, en grande région apostolique en novembre. Les 
sanctuaires mariais partidpent à une autre instance, l'Assodation des 
œuvres mariales (AOM), pour approfondir, avec les responsables des 
publications et des mouvements, leur spédfidté. 

Le 7 octobre 1987, le cardinal Dadaglio, président du comité de 
l'Année mariale, a envoyé à tous les évêques du monde une note pour 
rappeler, en dnq points, ce que doivent être les sanctuaires mariais 
dans l'Eglise : 1. Des lieux de célébration liturgique ; 2. Des lieux de 
culture ; 3. Des lieux d'appel ; 4. Des lieux de charité ; 5. Des lieux 



Actualité des sanctuaires mariais 

d'engagement œcuménique... En 1988, il a invité les délégués de 
chaque pays à étudier les directives romaines sur les sanctuaires. En 
1992, ce fut le premier congrès mondial de pastorale des sanctuaires 
et des pèlerinages à Rome, Domus Mariae. Jean-Paul II demanda 
« d'accueillir judideusement la piété populaire et de l'édairer respec­
tueusement pour que les pauvres soient évangélisés ». Commentant 
l'épisode de Jésus au puits de Jacob, il compare les sanctuaires à des 
sources d'eau vive. 

Pour Pontmain, Mgr Armand Maillard, évêque de Laval, a publié 
des statuts le 3 mars 1998. Ayant restructuré les paroisses de son 
diocèse, il a voulu prédser les relations de ce sanctuaire avec le diocè­
se de Laval, la paroisse, les diocèses voisins et les congrégations reli­
gieuses présentes sur le site. 

A l'approche du troisième millénaire, le Conseil pontifical pour la 
pastorale des migrants a publié, le 25 avril 1998, un beau texte 
approuvé par le pape : Le pèlerinage dans le grand Jubilé de l'an 2000. Ce 
document détaille dix rencontres que peut faire le pèlerin, et il s'achè­
ve ainsi : « Le pèlerinage est ttès souvent la voie pour entter dans la 
tente de la rencontre avec Marie... Le chrétien se met en voyage avec 
Marie sur les routes de l'amour »\ Avec le grand Jubilé, les sanctuaires 
mariais sont mis à l'ordre du jour. Chaque évêque doit désigner dans 
son diocèse les portes d'entrée Celui de Laval a choisi, en plus de la 
cathédrale les quatre basiliques qui sont toutes les quatre mariales. 
C'est plus ou moins le même cas pour les autres départements. Afin 
d'aider ces sanctuaires à donner de la qualité aux célébrations du 
Jubilé, l'Assodation des œuvres mariales a déddé d'organiser à Paris 
un colloque ouvert au grand public sur « la dimension mariale de l'an 
2000 », les 2 et 3 décembre 1999. Elle désire à cette occasion publier 
des documents. Chaque sanctuaire est entré depuis trois ans dans 
cette préparation avec l'année du Fils, du Saint-Esprit et du Père. Les 
bulletins, les conférences, les homélies se sont renouvelées grâce à ces 
thèmes proposés par Jean-Paul II. Les équipes animatrices ont déjà 
organisé leur calendrier et leur thème Celle de Pontmain veut redire à 
chaque pèlerin : « Voilà une année de grâce ! Avec Marie ouvre-toi à la 
tendresse de Dieu Amour. » Elle renouvelle ses activités : retraites 
spirituelles, journées de réflexion chrétienne, colloque œcuménique... 
Elle n'en rajoute pas, mais elle sait qu'il faut s'attendre à recevoir 
davantage de pèlerins. 

2. Documentation catholique du 5 juillet 1998 

381 



Chroniques 

Les sanctuaires mariais sont d'actualité. Ils sont dépositaires d'une 
lumière divine. Ils ont mission de la mettre en valeur « sur le lampa­
daire », nous dit Jésus (Mt 5,15). Qu'ils se rappellent qu'ils ne sont 
pas le centte du monde. Le but du pèlerinage de toute vie chrétienne 
est le Père. Les sanctuaires de Marie sont des étapes qui édairent la 
route, chacun à sa manière, selon son charisme : Lourdes parle de 
l'Immaculée Conception et de l'Annondation, Sainte-Marie-Majeure à 
Rome rappelle la crèche de Bethléem, Pontmain évoque le mystère 
pascal... Les pèlerins du Canada, de Tahiti ou de La Réunion ne se 
contentent pas de venir à Pontmain ou à Lourdes : ils suivent tout un 
itinéraire mariai, comme les compagnons de saint François font leur 
route avec Marie. « Le but ultime du culte rendu à la Vierge Marie est 
de glorifier Dieu et d'engager les chrétiens dans une vie totalement 
conforme à sa volonté (...) Dieu a aimé la Vierge Marie et a fait pour 
elle de grandes choses (Le 1,49) ; il l'a aimée pour lui, il l'a aimée 
pour nous ; il se l'est donnée à lui-même, il nous l'a donnée » (Le culte 
mariai, 39 et 56). 

tjeh/que 
Revue Œcuménique de Formation 

10 rue Henri IV 69287 LYOM CEDEX 02 

HABITER LA TERRE 
n° 140 -juillet 1999 - 96 pages - 25 FF 

Le rassemblement de toute la terre habitée... en grec "oikoumé-
nikè gè", c'est le rêve d'une Église enfin UNE au service de toute 
la terre. C'est le rêve de Jean Paul II pour le IHème millénaire. 
C'est d'abord la prière de Fils au Père, le Fils que le Père exauce 
toujours. La terre est donc à "habiter" ensemble, plus qu'à 
exploiter. Ce rassemblement de toute la famille chrétienne rendu 
visible dans cette large relecture panoramique du XXème siècle 
s'achevant, couple Œcuménisme et Renouveau, car le 
Renouveau charismatique est par essence œcuménique. Une 
manière d'aider à un discernement pour aujourd'hui et pour 
demain, en donnant.à voir ce que l'Esprit a fait dans les Eglises. 

Au sommaire : 
Peter HOCKEM - Alain BLAMCY - Maurice JOURJON - Michel EVDOKIMOV 
Confinai SCHOTTE - Patriarche Œcuménique BARTHOLOMÉE 1er - Chiara LUBICH. 



Les plus belles prières du monde 
Les plus beaux textes 

fondamentaux et de 

nombreux témoignages 

de toutes les traditions 

religieuses du monde 

entier. Beauté, silence, 

rencontre 

interreligieuse, une 

invitation au dialogue, 

à la paix et à la 

contemplation. 

48 pages 
Format: 21 x 29,7 cm 
Réf. 05.1050 48 F 

Hors série 
Apprendre à prier 

prier 

H Apprendre à prier 
^ B Actct du collootfc MMudepnw 

Comment aider les 
croyants à trouver 
le chemin de la prière. 
Grâce à l'expérience 
des mouvements, 
des services et 
communautés d'Eglise, 
vous y trouverez de 
précieux témoignages 
sur l'apprentissage 
de la prière et son 
apport dans notre 
vie quotidienne. 

Visages de Marie 
De la naissance de Jésus jusqu'aux 

apparitions de Lourdes ou de Fatima, 
retrouvez l'émouvante diversité des 

visages de la Vierge à travers les 
traditions des religions du Livre et les 

courants spirituels du christianisme. 

prier 
32 pages 
Format 17,5 x 25 cm 
Réf. 05 1049 30 F 

32 pages 
Format 21 x 29,7 cm 
Réf. 05 1038 48 F 

Bon de commande 

Réf. 

05 1050 

05 1049 

05 1038 

Article commandé 

Les plus belles prières du monde 

Apprendre à prier 

Visages de Mane 

Prix 
unitaire 

48 F 

30 F 

48 F 

Quantité 

MONTANT TOTAL À REGLER : 

Montant 
Total 

mjer 

Nom 

Adresse 

Code postal I L 

Prénom 

l l l l Ville 9ES2 

Merci de nous retourner ce bulletin accompagné de votre règlement par chèque bancaire ou postal à : 

pner/VPC 163 bd Malesherbes - 75859 Paris Cedex 17 - Tel • 0148 88 45 02. 

En application de la loi Informatique & Libertés, les informations qui vont sont demandées sont nécessaires à la gestion de votre abonnement Elles peuvent être utilisées par 
des sociétés partenaires de Malesherbes Publications Vbus disposez d'un droit d accès des données vous concernant sur simple demande adressée au service abonnements 



LA GRANDE QUERELLE 
D'ÉPHÈSE 

k(K" . i k 1:1 ;i uv.i.k 
C clic qui c a r d a i t 

t o u t e c h o s e 
eu sou c œ u r 

La mère de Jésus doit-elle aussi 

être déclarée Mère de Dieu, « Théotokos » ? 

À travers ce roman sur le concile d'Ephèse, 

Roger Bichelberger nous donne à voir 

le visage mystérieux de Marie. 


