
christus 
Le progrès spirituel 

Pèlerinage du cœur 

Un exode intérieur 
Maîtrise de soi et abandon 

La spirale liturgique 
Traverser les crises 

FORMATION SPIRITUELLE DIOCÉSAINE 

A BORD DU « BEL ESPOIR » 

ms N° 199 -9,5€ 9 1 / **J Juillet 2003 



VÉRONIQUE MARGRON 

FRED POCHÉ 

Véronique 

Margron 
Fred 

Poché 

L'échec traversé 

ÉDesclée de Brouwer 

A-t-on le droit 
d'être fragile ? 

Desclée de Brouwer 

tf.descleedebrouwer.com 

http://tf.descleedebrouwer.com


C^fYÎStUS 
Revue déformation spirituelle 
fondée par des pères jésuites en 1954 

TOME 50, N° 199, JUILLET 2003 

RÉDACTEUR EN CHEF 

CLAUDE FLIPO 

RÉDACTEUR EN CHEF ADJOINT 

YVES ROULLIÈRE 

COMITÉ DE RÉDACTION 

PIERRE FAURE - MARIE GUILLET -

MARGUERITE LENA - BRIGITTE PICQ - JEAN-PIERRE ROSA 

SERVICE COMMERCIAL : JEAN-PIERRE ROSA 

RÉDACTION GRAPHIQUE : ANNE POMMATAU 

PUBLICITÉ : MARTINE COHEN (01 44 35 49 33) 

14, RUE D'ASSAS - 75006 PARIS 
TEL ABONNEMENTS 0144 2160 99 

TEL RÉDACTION 01 44 39 48 48 - FAX . 01 40 49 01 92 
INTERNET (site) http //pro wanadoo fr/assas-editions/ , (adresse) . yves roulhere@ser-sa com 

T R I M E S T R I E L 
Le numéro : 9,5 € (étranger • 10,5 €) 

Abonnements : voir encadré en dernière page 
Publié avec le concours du Centre National du Livre 

a s s a s 

ea i ttons 
Revue d'Assas Editions, association loi 1901 

Editée par la SER, société anonyme (principaux actionnaires SPECC, Bayard Presse) 
Président du conseil d'administration et directeur de la publication Pierre FAURE S J 

Direction générale Jean-Pierre ROSA 



Le progrès spirituel 
Pèlerinage du cœur 

* -_:___3S3zsi i I I I I P M I I I I I I I M W — — — — ^ — 

Éditorial 

m i Le progrès spirituel 

264 Jean-Claude ESLIN, Sciences Politiques, Paris 

L'idée de progrès 
Des Lumières à nos jours 

275 Bernard PITAUD, p.s.s., IFEC, Paris 

Maîtrise de soi et abandon 
La docilité à l'Esprit Saint 

285 Mark ROTSAERT, s.j., Bruxelles 

La conversation spirituelle 
Une relation à trois 

294 Michel KOBIK, s.j., Réseau Jeunesse Ignatien, Paris 

La parabole du semeur 
Une parabole pour les éducateurs 

301 François CASSINGENA-TREVEDY, o.s.b., Ligugé 

La liturgie, clé de la temporalité chrétienne 
Le temps de venir à terme 

310 Geneviève PERRET, Marie-Auxiliatrice, Cameroun 

Marie-Thérèse de Soubiran 

Le labyrinthe d'une vie 

319 Benedicta WARD, Oxford 

Le pèlerinage du cœur 
Une histoire du pèlerinage à travers les siècles 

331 Paul VERDEYEN, s.j., Centre Ruusbroec, Anvers 

L'itinéraire spirituel 
Selon Guillaume de Saint-Thierry 



Christus 199 • Juillet 2003 

IQSI Services 

344 Lectures spirituelles pour notre temps 

352 Sessions de formation pour le semestre à venir 

U J H Études ignatiennes 

354 Sylvie ROBERT, auxiliatrice, Centre Sèvres, Paris 

Parvenir à l'amour... 
Perspectives de l'« Ad Amorem » 

USB Chroniques 

364 VIE EN MER ENTRÉE EN PRIÈRE 

A bord du « Bel Espoir » 
Toronto-Ouessant (JMJ 2002) 

375 Philippe ROBERT, s.j., Nancy 

La formation spirituelle dans les diocèses 
Un signe des temps 

Prochains numéros : 

• L'indifférence (octobre 2003) 
• Le prix de ta joie (janvier 2004) 
•* Là patemM (mirS 2004) 

Un encart est inséré dans ce numéro et deux autres posés dessus 



Éditorial 

E Ja crise que nous traversons met à mal 
l'idée de progrès. Valéry savait déjà que les civilisations sont 
mortelles, mais, à mesure que notre connaissance s'élargit, 
nous percevons à quel point nous manquons d'un supplément 
d'âme. L'ère du vide, a-t-on dit ! Un vide intérieur qui suscite 
aujourd'hui un intense désir de croissance humaine et de déve­
loppement spirituel, la quête d'une nouvelle sagesse. Mais c'est 
la quête elle-même plus que le but qui mobilise nos contem­
porains, comme si le but, le sens dernier de l'existence, était 
perdu. 

La perspective chrétienne est autre : c'est le but 
qui donne sens à la quête, le terme qui oriente le chemin. Et ce 
terme est une personne. Pour comprendre ce qu'est le progrès 
spirituel, il faut relire le chapitre 3 de l'Epître aux Philippiens où, 
avec des mots brûlants, l'apôtre décrit sa course : oubliant le 
chemin parcouru, tendu de tout mon être, je cours pour saisir 
le Christ, ou plutôt pour être saisi par lui, le connaître, avec la 
puissance de sa résurrection et la communion à ses souffrances, 
afin d'être trouvé en lui... 

Ce chemin, cette course ont été décrits de bien 
des façons par la tradition spirituelle : c'est l'image de Dieu ins­
crite en l'homme par la Création qui, dans le Christ tend vers sa 
ressemblance ; c'est le passage d'une vie morale à une vie dans 
l'Esprit ; c'est une purification des passions et leur intégration 
dans l'amour... Une expression les résume : sortir de soi. 



Découvrir que le centre de gravité de notre personne est dans le 
Christ Jésus et que seul l'amour peut transférer peu à peu ce 
centre en Dieu. Au début, nous tirons Dieu à nous, nous vou­
lons qu'il nous aime, puis Dieu nous tire à lui et nous voulons 
l'aimer pour lui-même. Tout l'effort consiste à consentir. 

Ainsi, le progrès spirituel n'est pas mesurable en 
fonction d'un degré particulier ; il est le principe même de 
toute la vie spirituelle, son dynamisme, qui va de commence­
ments en commencements, comme en spirale, vers des com­
mencements qui ne finissent pas. Une trop grande attention 
aux étapes et aux passages ferait qu'on s'y arrête, par vanité ou 
par dépit, au risque de pervertir la vie spirituelle en parcours du 
combattant. C'est le mouvement qui importe. 

La croissance spirituelle est donc d'un autre 
ordre que le progrès humain. Et pourtant, une vie spirituelle 
qui ne rendrait pas plus humain serait suspecte. Dieu seul est 
humain, a-t-on dit. Et la participation au mystère pascal du 
Christ, le passage mystique par sa mort et sa résurrection, loin 
de détruire les valeurs humaines, les purifie et les transfigure, 
portant des fruits de civilisation. En ce sens, la notion de pro­
grès est une idée spécifiquement chrétienne. 

Christus 

Christus a cinquante ans ! 

Les 16 (soir) et 17 janvier 2004 
un colloque au Centre Sèvres à Paris 

marquera cet anniversaire : 
« Christus, témoin de cinquante ans de vie spirituelle » 

261 
I 



aux abonnés et aux lecteurs 
d e CHRISTUS 

Vous aimez la revue Christus ? 

Faites-la connaître autour de vous 
Il vous suffit de nous transmettre les noms de cinq personnes que vous 
souhaiteriez voir s'abonner à CHRISTUS. 
Nous leur enverrons un dépliant et une offre d'abonnement à tarif réduit. 
Nous vous demandons simplement de bien vouloir remplir le formulaire 
ci-dessous et de nous le renvoyer à : 

CHRISTUS 14, rue d 'Assas 7 5 0 0 6 PARIS 

Nom Prénom 
Adresse 

Nom Prénom 
Adresse 

Nom Prénom 
Adresse 

Nom Prénom 
Adresse 

Nom Prénom 
Adresse 



Le progrès spirituel 
: ~ z^zz:zz^z^^^iz^j3BmmmÊÊmmmmÊÊimÊmmÊmÊÊmm 

263 



L'idée de progrès 
Des Lumières à nos jours 

Jean-Claude ESUN * 

La naissance de l'idée de progrès, au début du xviir siècle, 
demeure mystérieuse. Il nous est difficile aujourd'hui d'ima­
giner ce qu'a été son essor soudain. Il nous est devenu incon­

cevable qu'au long des siècles et des millénaires passés le monde ait 
été essentiellement aujourd'hui ce qu'il était hier, ce qu'il sera demain, 
qu'il allait de soi que l'idée ou l'horizon du monde ait été fixe et 
immuable (bien que le monde ait une histoire et que cette histoire 
connaisse des variations). Et brusquement, à la fin du XVH' siècle, de 
tous les côtés à la fois, en politique, en civilisation, des hommes com­
mencent à penser que le monde peut être en progrès ! 

NAISSANCE DE L'IDÉE DE PROGRÈS 

On ne peut négliger de voir que la naissance de l'idée de progrès a 
demandé une rupture sensible avec ce que supposait la mentalité 

* Sciences Politiques, Paris A récemment publié chez Michalon : Hannah Arendt, l'obligée du 
monde (1996) et Saint Augustin (2002), et au Seuil Dieu et le pouvoir (1999) 

Christus n' 199 • 14. rue d'Assas, 7S006 Pans 



L'idée de progrès 

chrétienne et catholique, elle qui cautionnait la représentation d'un 
monde fixe et immuable. 

Ne serait-ce que parce que le monde chrétien, pendant de longs 
siècles, et sans doute en dépit de son orientation profonde (car on a 
toujours pensé qu'un progrès était possible dans l'intelligence de 
l'Evangile), s'est accommodé de l'idée d'un monde immuable et l'a 
sacralisée, il est impossible aux chrétiens d'ironiser sur l'idée de pro­
grès. Quand, préparée par Francis Bacon et Descartes, elle prend la 
forme nouvelle de l'esprit de découverte et d'expérience en tous 
domaines, la condamnation de Galilée (1633) fait de l'Eglise catho­
lique un obstacle à l'esprit de découverte. A la fin du XVII' siècle, les 
persécutions de Louis XIV contre les protestants, le maintien de la reli­
gion d'Etat, le refus d'admettre la liberté de conscience, l'opposition à 
la tolérance sont le contexte immédiat où naît, par opposition, l'idée 
de progrès. Enfin, une suspicion tenace à l'encontre de l'idée même 
que l'homme ait une tâche humaine à accomplir sur la terre a fait 
que les Eglises chrétiennes n'ont pas favorisé au début du XVlir siècle 
une naissance équilibrée de l'idée de progrès. Supposée par l'ensei­
gnement de Jésus (le renouveau, la résurrection), liée au christianisme 
qui fait basculer le temps cyclique de l'Antiquité, celle-ci a dû naître 
contre ses représentants. Ce qui troublait Teilhard de Chardin. 

La révolution scientifique 

En 1750, Turgot prononce un discours intitulé Tableau philoso­
phique des progrès de l'esprit humain. Paraît L'Encyclopédie. Condorcet, 
disciple et ami de Turgot, après ses brillants débuts scientifiques, déve­
loppe de façon méthodique et rationnelle, dans l'Esquisse d'un tableau 
historique des progrès de l'esprit humain, l'idée de progrès assurés par le 
développement des sciences, dans le but d'« assujettir toutes les vérités 
à la rigueur du calcul ». Le calcul est à ses yeux le grand émancipateur 
de tous les préjugés, traditions fausses et superstitions. Dans cette 
œuvre posthume (1795), il donne à contempler « l'espèce humaine, 
affranchie de toutes ces chaînes, soustraite à l'empire du hasard, 
comme à celui des ennemis de ses progrès, et marchant d'un pas 
ferme et sûr sur la route de la vérité, de la vertu et du bonheur ». Il ne 
doute pas de toucher « enfin le perfectionnement réel de l'homme ». 
Chez Condorcet, la croyance au progrès a déjà remplacé Dieu. 

Dès le Directoire, le succès de l'Esquisse est immense. Le XIXe siècle, 
à part Baudelaire, emboîte le pas. Après la Révolution française, l'idée 

265 



Le progrès spirituel 

de progrès règne pendant la plus grande partie du XIX' siècle, en com­
mençant par Benjamin Constant et Madame de Staël, protestants qui 
croient beaucoup au perfectionnement de l'homme, puis avec Saint-
Simon et Auguste Comte jusqu'à Jules Ferry et l'école républicaine, 
sous les formes les plus diverses, dans tous les domaines. Elle com­
porte le rejet de l'idée d'un monde fixe et immuable, donc une ruptu­
re avec l'Ancien Régime; en tout cas avec la résignation augustinienne 
accentuant le rôle du péché originel, que l'enseignement de l'Eglise 
répandait couramment et que le pape Pie Vl mettait en avant dans sa 
réponse à la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen de 1791. 

L'idée d'histoire 

Au cours du XIX' siècle, l'idée de progrès, loin de rester abstraite, se 
complexifie, se concrétise d'abord par le progrès des techniques et des 
sciences, puis par le progrès de l'industrie. Il devient impossible de lui 
échapper. Elle croise alors une autre idée neuve, l'idée d'histoire, qui 
consiste à appliquer à son tour à l'histoire des hommes le même 
schéma progressif, depuis que la Révolution l'a mis en œuvre dans 
l'action, et non plus seulement spéculativement. L'idée d'histoire ne 
consiste pas seulement, à la manière de Vico, en ce que les hommes 
« font leur histoire ». Il y a plus. La Révolution française a manifesté à 
tous que les hommes peuvent changer les pensées et les structures 
vermoulues des vieilles sociétés. Le progrès n'est donc plus limité aux 
sciences de la nature, il est possible de l'appliquer à l'homme, aux 
sociétés humaines. « Tout un secteur immense de l'existence humaine 
qui paraissait traditionnellement hors des prises de l'activité transfor­
matrice tombe désormais sous la juridiction de la libre initiative 
humaine. La société ne présente pas des structures intangibles, mais 
au contraire des structures devenues » (Paul Valadier). 

L'idée de progrès et l'idée "d'histoire croisent donc une troisième 
idée-force, celle de « révolution », une idée incamée dans un groupe et 
transformée en arme de guerre, en instrument pour bâtir une nouvel­
le société, « raison en acte et acte providentiel » (Octavio Paz), une 
idée et bientôt des événements dont les dates (1789, 1917, la révolu­
tion chinoise de 1949} rythment et dominent le XIXe et le XX* siècles. 
La force de déflagration de ces trois forces conjuguées est énorme. Si 
l'on ajoute qu'après Darwin l'idée d'évolution s'impose, on voit à quel 
point la dynamique de l'esprit penche de ce côté-là. Il y a désormais 
un parti du progrès ! Un couple conceptuel s'instaure : l'idée de pro-



L'idée de progrès 

grès engendre logiquement son antagoniste, qualifiée de réaction. 
Face au progressiste, on se retrouve vite réactionnaire ! 

Dans ces conditions, dans le domaine religieux aussi, l'idée de 
progrès est partout présente au XIXe siècle, suggérant l'idée d'un troi­
sième âge, l'âge spirituel, l'âge de l'Esprit qui considère comme dépas­
sée l'institution d'une Eglise visible, trop cléricale, trop sclérosée, chez 
Bûchez, Leroux, George Sand, Michelet... La « spiritualité » prend, dès 
la première moitié du siècle, le relais de la « religion » établie. La 
croyance au progrès remplace peu à peu Dieu dans les esprits, surtout 
dans la seconde moitié du XIXe siècle. Un temps d'incubation a prépa­
ré des hommes déjà « privés de Dieu » à adhérer avec enthousiasme, 
après la grande guerre, à l'espérance communiste de 1917. 

Progressisme et développement 

Malgré les doutes de la fin du siècle, malgré les ébranlements de la 
première et de la seconde guerre mondiale, la croyance au progrès est 
relancée après 1945. Dans le bouleversement du monde qui suit, le 
communisme bénéficie pendant de longues décennies, en Europe 
occidentale et en Europe orientale, du label de progrès qui lui évite de 
devoir rendre des comptes sur les violences qu'il commet. Le prestige 
de cette doctrine de progrès dans des pays socialement encore proches 
de la féodalité en Europe centrale et orientale est une des causes de la 
facile prise de pouvoir par les communistes dans ces pays. En France 
aussi, après 1945, l'aura et la dynamique progressiste du marxisme 
deviennent un « horizon indépassable » (Sartre) qui submerge la jeu­
nesse des milieux laïcs et catholiques. 

La notion de progrès s'élargit aussi et s'universalise du côté améri­
cain. Le « développement » devient le nouveau nom du progrès. Le 
fameux « Point IV » du discours d'investiture du président Truman, le 
20 janvier 1949, en marque le commencement : « Il nous faut lancer 
un nouveau programme qui soit audacieux et qui mette les avantages 
de notre avance scientifique et de notre progrès industriel au service 
de l'amélioration et de la croissance des régions sous-développées » '. 
Encore rhétorique au début, ce vocabulaire, qui prétend échapper au 
colonialisme, devient commun : le mot « développement » commen­
ce alors à prendre vers 1965 un sens transitif et non plus passif, celui 
d'une action de développer « exercée par un agent sur un autre ». Les 

1. Gilbert Rist, Le développement, histoire d'une croyance occidentale, Presses de Sciences 
Politiques, 1996, pp 118-122 



Le progrès spirituel 

peuples sont divisées en peuples « développés » et « sous-développés » 
— autre binôme conceptuel qui s'impose rapidement avec l'évidence 
de tout ce qui concerne le progrès. Les peuples non occidentaux sont 
pour la plupart « non développés », ils ont vocation au développe­
ment. Ce vocabulaire est repris par l'Eglise catholique à partir de 1965 
(encyclique Populorum progressio). En deux siècles, tous les domaines 
de la vie humaine ont été innervés. 

Une idée qui nous imprègne 

Cette rapide fresque historique de la croyance au progrès, qui com­
porte aussi les mouvements de réaction et les phases de pessimisme, 
troublante et indécise quand on en évoque le passif, suscite une 
réflexion étonnante. L'idée du progrès a beau être repoussée intellec­
tuellement, il n'en reste pas moins qu'elle nous imprègne. Elle va de 
soi, de nos jours, comme autrefois allait de soi l'idée de monde fixe et 
immuable. Elle est une mentalité commune qui échappe à notre liber­
té. Nous ne pouvons renoncer à l'élan de l'idée de progrès sans nous 
nier nous-mêmes, sans aller à contre-courant de ce que nous sommes, 
de ce qui nous façonne depuis trois siècles. 

Quelles que soient les critiques .que l'on porte à son endroit, au vu 
de ses résultats ou en raison du caractère rationaliste qu'elle a pris 
avec Condorcet, toute .notre mentalité la suppose, elle imprègne le 
monde dans lequel nous naissons, elle est notre climat, notre hori­
zon, désormais sur le mode américain. Elle est plus forte que nous. 
Tout au plus pouvons-nous lui apporter des corrections. Même si 
aujourd'hui, à l'évidence d'un profond déséquilibre de l'humanité, 
nous n'y croyons plus, elle demeure, elle renaît de ses cendres. 

L'idée de progrès n'est que la logique d'une idée, un mythe, un 
• vecteur ! Une idée à la limite indépendante des événements et des 
faits ! Une idée abstraite, aveugle aux conséquences, souvent une 
transposition laïque de l'eschatologie chrétienne et de la croyance en 
Dieu. Mais, comme idée directrice, on ne peut la rejeter. Car si l'hom­
me se met à douter, comme il arrive aujourd'hui, qu'il ait une tâche à 
accomplir dans le monde, il se sent contredit dans ses aspirations les 
plus profondes. Le ressort caché du totalitarisme du XXe siècle a été de 
persuader l'homme qu'il est superflu et de trop sur la terre. Le chôma­
ge, l'abandon, la déréliction ont vite fait de nous en convaincre. Se 
sentir inutile, ne pas avoir de place sur la terre est pour un homme la 
pire des blessures. 

268 
\ 



L'idée de progrès 

LES CRISES DE L'IDÉE DE PROGRÈS 

Dès sa naissance, l'idée de progrès est en crise. Idée unilatérale, 
donc toujours en déséquilibre, elle provoque par principe un déséqui­
libre qui s'accentue de plus en plus. Paradoxalement, elle aggrave la 
situation humaine, car si la société ne sort plus des mains du bon 
Dieu, si elle est la construction des hommes, alors un échec devient 
beaucoup plus grave, les hommes sont seuls responsables : le doute, 
le désespoir sur l'homme deviennent bien plus angoissants. C'est ce 
qui se passe après que s'est développée une ubris destructrice. 

Une humeur morose 

A la fin du XIXe siècle, dans La Bête humaine, Emile Zola exprime 
ses doutes : « Le chemin de fer comme fond, le progrès qui passe 
devant la bête humaine déchaînée. (...) Ça, c'était le progrès, tous 
frères, roulant tous ensemble, là-bas, vers un pays de cocagne. (...) 
Ah ! c'est une belle invention. Il n'y a pas à dire. On va vite, on est 
plus savant... Mais les bêtes sauvages restent les bêtes sauvages, et on 
aura beau inventer des mécaniques plus belles encore, il y aura quand 
même des bêtes sauvages dessous », profère la tante Phasie2. 

Le premier grand ébranlement que reçoit la croyance au progrès 
est causé par les massacres à grande échelle, de caractère technique, 
avec la mitrailleuse, le char, de la guerre de 14-18. Dès 1920, au vu des 
vies fauchées par millions, toute une partie de la jeunesse refuse vio­
lemment le mythe du progrès et s'enivre de la jouissance du présent. 
La crise économique de 1929 accentue le doute. 

Un homme a vécu et pensé de l'intérieur cette histoire : Georges 
Friedmann, dédié à l'étude du « machinisme industriel », sondait dès 
1936 La crise du progrès et, au terme de sa vie, il posa en 1970 la ques­
tion de La puissance et la sagesse1. La technique donne à l'homme une 
grande puissance, mais la sagesse ne marche pas au même rythme. 
Entre 1935, 1970 et 2003, le déséquilibre qu'il décrit s'aggrave. Dans 
les périodes où la croyance au progrès s'efface ou disparaît, observe-
t-il, ce n'est pas le plus souvent au bénéfice d'une lucidité plus grande, 
mais au profit d'une humeur morose et défaitiste. Les moments où 
l'idée de progrès s'efface provoquent plutôt un repli sur soi, aux 
conséquences politiques parfois désastreuses, un doute qui attaque le 

2. Gallimard, 2001, pp 71-72 
3. Gallimard, 1997 

269 



Le progrès spirituel 

vouloir-vivre. Dans les années 30, Heidegger voit comme tout le 
monde la crise de l'idée de progrès, qui le conduit à penser que les 
temps modernes sont dominés par la technique, que la technique est 
une puissance qui « oblige » l'homme, une « mise en demeure », un 
« arraisonnement » (dos Gestell). Mais cette pensée volontiers oracu-
laire ne lui permet plus, à terme, de faire de justes distinctions entre 
les régimes politiques. Il considérera les démocraties et les fascismes 
sur le même horizon englobant, ce qui, du coup, facilitera sa compli­
cité avec le nazisme. L'irrationalisme s'abîme dans le fascisme. 

Qui sait si ce qui se joua pour un grand philosophe ne se rejoue 
pas aisément dans l'actualité ? Bien souvent, le scepticisme à l'égard 
du progrès dans les générations actuelles ne mène pas à l'action, mais 
au repli sur soi. Alors que la science promet toujours un progrès, le 
temps vécu se recourbe ou se replie sur lui-même, sur la déception. 
Cela touche la jeunesse, et pas seulement la jeunesse. 

La fin d'un espoir 

La crise des années 30 n'est rien au regard du contre-coup qui suit, 
avec vingt ans de retard, les horreurs de la « solution finale ». Les 
camps de déportation ou d'extermination, en Allemagne, en Russie, 
l'extermination des juifs, inscrivent le désespoir au-dessus de l'idée de 
progrès. Cette fois, l'homme est défiguré par principe, méthodique­
ment, scientifiquement, c'est la nature humaine que l'on veut défigu­
rer et transformer dans les camps. « Toutes les expériences diverses 
qui sont faites en science et en politique pour "conditionner" l'hom­
me n'ont d'autre but que la transformation de la nature humaine 
pour le bien de la société »\ L'idée de progrès se mue alors en l'inver­
se même de son projet, elle se nie elle-même, l'amélioration devient 
un cauchemar. Plus inquiétant encore, alors que la critique du totali­
tarisme nous a en principe rendus plus lucides, le génocide qui fait 
deux millions de victimes au Cambodge en 1975, et se justifie par 
l'idée d'éradication et de purification, passe sans trop nous troubler. 

Depuis soixante ans, l'expérience européenne ne cesse de se 
débattre avec ces conséquences et celles du communisme, encore mal 
comprises. Une idée qui se mue en son contraire ? Le meilleur des 
mondes et 1984 de George Orwell nous le font entrevoir. Nous l'entre­
voyons aussi en imaginant un univers de clones, une planète entière-

4. Hannah Arendt, Condition de l'homme moderne, Calmann-Lévy, 1983, p. 236. 



L'idée de progrès 

ment mise en exploitation. L'idée de progrès subit un double choc 
vers les années 90. D'abord, la conscience écologique, qui se crée dans 
la prise de conscience que nous sommes en train de piller et dilapider 
les ressources de la planète, réintroduit l'idée de limite, étouffée 
depuis longtemps. Puis, avec la chute du communisme, s'efface l'idée 
de messianisme, de temps progressif, de temps orienté. Citons 
Emmanuel Levinas : 

« Aujourd'hui nous avons vu disparaître l'horizon qui apparaissait derriè­
re le communisme d'une espérance, d'une promesse de délivrance. Depuis la 
Bible, nous sommes accoutumés à penser que le temps va quelque part, que 
l'histoire de l'humanité se dirige vers un horizon : le temps promettait 
quelque chose... Avec l'effondrement du système soviétique, le trouble atteint 
des catégories très profondes de la conscience européenne. Notre rapport au 
temps se trouve mis en crise. » 

Le XXe siècle, vu en perspective, après d'immenses espoirs, se 
conclut sur une mise en cause de l'idée de progrès, un désespoir à son 
égard. Chacun le sent, dans le grand déséquilibre moderne, il est 
besoin de ressources spirituelles pour donner au progrès un sens et 
des limites. Aucun progrès humain n'est possible sans une profonde 
métamorphose d'une croyance trop simple. L'idée de progrès, en prin­
cipe et au départ fortement justifiée par une ambition de bonheur, 
n'a-t-elle pas perdu en cours de route sa finalité ? Le bonheur n'est 
plus que verbalement à l'horizon du progrès, qui tend à devenir une 
spirale qui s'auto-alimente. L'Antiquité, la Renaissance, le XVIir siècle, 
même le christianisme, n'oubliaient jamais le bonheur. Le XXIe siècle 
peut-il y croire ? 

L'ACCOMPLISSEMENT PERSONNEL 

L'idée de progrès est notre fil rouge, mais il nous faut chercher une 
nouvelle sagesse, un contrepoids. Dans La puissance et la sagesse, 
Friedmann se tourne de différents côtés : où trouver ces ressources ? Il 
n'est pas sûr de les trouver dans les religions, peu aptes à se réformer. 
Depuis trente ans, au niveau collectif et individuel, l'attention se 
concentre sur la recherche de sagesses de vie. 

Cependant, l'idée du progrès telle que l'ont pensée les modernes 
subit une vraie métamorphose. L'incertitude est l'aspect nouveau qui 
accompagne désormais son essor. Le progrès était inséparable de la 

271 



Le progrès spirituel 

maîtrise des phénomènes. Or, à mesure que nos connaissances scienti­
fiques augmentent, augmente aussi notre ignorance, et cette ignoran­
ce engendre de l'incertitude. Nos techniques ne cessent d'engendrer 
des effets imprévisibles*. Il est aisé de transposer : l'incertitude réap­
paraît aussi dans le champ des individus et des relations humaines. 
Plus nos possibilités personnelles augmentent, plus s'enrichissent nos 
relations, plus grandit l'incertitude. 

Hannah Arendt observe justement que, dans les actions humaines, 
l'action, « avec ses innombrables conflits de volontés et d'intentions », 
n'atteint presque jamais son but, le résultat n'est jamais celui qu'on 
attend, il est toujours infléchi par l'action imprévue des autres, des 
nouveau entrants (ce qu'on appelle « le paradoxe des conséquen­
ces »). Par contre, l'action produit des histoires. L'action humaine com­
porte un rapport passif/actif, une grande part de passivité, correspon­
dant à l'activité qu'on y déploie, qui ne peut être éliminée. Faire et 
subir sont deux faces de la même médaille. Nous sommes l'acteur de 
notre vie, mais pas l'auteur, dit-elle. « Notre histoire, l'histoire dans 
laquelle nous sommes engagés tant que nous vivons, n'a pas d'au­
teur, parce qu'elle n'est pas fabriquée. » C'est pourquoi on sublime 
bien des événements en les racontant. La littérature, le roman, l'his­
toire, infatigables fournisseurs de modèles et de miroirs, rendent plus 
claires et plus douces les épreuves que nous sommes enclins à traiter à 
bords francs. 

Le rêve de maîtrise que comporte le mouvement américain du 
« développement personnel », devenu succès mondial, laisse voir alors 
sa source, son cadre, sa limite. Ce mouvement, dont une grande part 
de la force de séduction réside dans la promesse d'« une actualisation 
du potentiel humain »6, paraît conçu selon l'ancienne idée du progrès 
linéaire : une culture de la maîtrise et de l'illimité. Ce nouveau mythe 
ne fait que relayer celui du progrès. C'est la même croyance, transpo­
sée au niveau de l'individu. Autant que de développement personnel, 
n'importe-t-il pas de tenir compte de la pluralité humaine, des 
réseaux dans lesquels nous sommes engagés, de jouer notre rôle dans 
le monde ? Avant tout préoccupé par le moi, le développement per­
sonnel ignore trop les lois de la relation. Donner, recevoir, rendre 
sont, selon Marcel Mauss, les trois lois symboliques de l'espèce auquel 
nul ne saurait échapper. 

5. Dominique Bourg, Planète sous contrôle. Textuel, 1998, p. 54 
6. Cf Michel Lacroix, « Le développement personnel », Christus, n" 188, octobre 2000, 
pp 401-408 



L'idée de progrès 

Ne faut-il pas situer le développement personnel dans un contexte, 
d'abord américain, ensuite européen, qui connaît à la fois une volon­
té de maîtrise et une extrême solitude des êtres humains ? L'interac­
tion se faisant mal, l'amour étant souvent fugace, fragile, incertain, la 
religion étant impossible pour beaucoup, le développement, je le 
conçois alors, finalement, seul. Bien des personnes, après les ruptures, 
les drames, les pertes, se retrouvent sans personne à aimer. Dans le 
roman de Richard Ford, Indépendance, le héros, divorcé et séparé de 
ses enfants, doit faire un long chemin pour apprendre à retrouver des 
liens qui l'engagent. L'individu solitaire qui ignore les appels et les 
absolus extérieurs à lui (la politique, Dieu) est le client du développe­
ment personnel. 

Le « soin » des relations exige d'accepter l'incertitude, l'imprévu, 
qui demande tant de détours, d'allées et venues, de contradictions, de 
patience, de variations, de retours en arrière — toutes choses difficiles 
à supporter. Le moderne veut croire qu'il n'aura plus à supporter 
toutes les humiliations qui lui viennent des autres, il est tenté par l'ac­
tion unilatérale. C'est lâcher le réel pour la fiction. La carte du Tendre 
est disposée tout autrement que la pyramide de Maslow, elle est à plat 
et non hiérarchique, tout en courbes et lacets, non géométrique. 

La religion pourrait-elle mépriser l'accomplissement personnel, 
malgré sa forme individualiste actuelle ? Le christianisme, avec ses 
grands penseurs, suppose au contraire cet accomplissement. Dans une 
phrase qui est au cœur de sa philosophie et innerve tout un dévelop­
pement, Thomas d'Aquin affirme : « Tout être qui tend à sa propre 
perfection tend à la ressemblance divine. » Cette pensée identifie 
audacieusement en l'homme le désir de bonheur et le désir de Dieu, 
elle approfondit la place première du bonheur, héritée, fût-ce de façon 
contradictoire, de l'Antiquité et de l'Evangile. La vue chrétienne est 
consciente de la part de mensonge, d'opacité, voire de cruauté que 
l'être humain porte avec lui ; elle porte une conception du temps 
comme renouveau, pardon et rédemption, et l'idée évangélique d'un 
kairos, d'un « moment favorable qui ne peut être rempli que par moi » 
(Remy Brague) : ces trois éléments étroitement connectés enrichissent 
et corrigent l'idée linéaire du temps chronologique progressif. Mais ce 
ne peut être une opération purement intellectuelle, c'est affaire 
d'hommes qui réalisent en eux une synthèse de l'idée de progrès et du 
christianisme. 

273 



« Ce qui faisait désormais le pèlerin, ce n'était pas l'inscription, le manteau, le bâton 
ou la coquille saint-jacques, c'était de marcher avec le Christ au long d'une vie où 
l'on se quitte pour l'accueillir. Et comme le chemin de cette nouvelle Jérusalem, la 
cité de Dieu, passait par la Croix et les ravins de la mort, la marche du pèlerin 
n'était pas simple ni légère » (p. 326). 



Maîtrise de soi et abandon 

Bernard PITAUD * 

Dans son usage courant, aujourd'hui, la « maîtrise de soi » 
s'identifie au self-control de la langue anglaise. Elle consti­
tue un élément majeur de la formation professionnelle. 

Dans tous les domaines de l'activité, on apprend à garder la maîtrise 
de soi : il ne faut pas mêler les sentiments aux relations d'affaires. A 
tout employé en contact avec la clientèle, on indique comment garder 
son calme, comment se laisser agresser en continuant de sourire, com­
ment traiter avec amabilité le client récalcitrant, grincheux ou énervé. 
Réputation oblige. Et c'est tant mieux si les relations de la vie couran­
te ne sont pas toujours perturbées par les mouvements d'humeur des 
uns et des autres. Mais si la maîtrise de soi devait s'en tenir là, elle ne 
nous serait pas d'un très grand secours pour la vie spirituelle. Les 
pages qui suivent ont justement pour but de la faire apparaître sous 
un tout autre angle : comme l'ouverture à la liberté dans l'Esprit. 

* Institut de Formation des Educateurs du Clergé (IFEC), Paris. A récemment publié chez 
Nouvelle Cité. Prier quinze jours avec Madeleine Delbrèl ( 1998), et au Cerf : ]ean-]acq\ues Olier, 
directeur spirituel (avec G Chaillot, 1998) et Le bienheureux Nicolas Roland et les Sœurs de 
l'Enfant Jésus (2001) 

Christus n° 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Le progrès spirituel 

La maîtrise de soi dans le langage chrétien 

Tout le monde garde en mémoire ces vers de Corneille, prononcés 
par Auguste, dans Cinna : 

« Je suis maître de moi comme de l'univers, 
Je le suis, je veux l'être. O siècles, ô mémoire, 
Conservez à jamais ma dernière victoire ! 
Je triomphe aujourd'hui du plus juste courroux 
De qui le souvenir puisse aller jusqu'à vous. » 

Si nous pouvons introduire cette réflexion sur la maîtrise de soi 
par cette tirade célèbre, c'est bien parce que la maîtrise de lui-même 
dont s'honore Auguste est un triomphe sur les passions de la colère et 
de la vengeance. Le courroux de celui qui se présente comme le maître 
de l'univers est pourtant juste. Il pourrait sévèrement punir ceux qui 
l'ont lâchement trahi. Mais il estime que le pardon le fera parvenir à 
la véritable noblesse de l'âme, celle de la générosité, vertu si chère aux 
hommes et aux femmes de la première moitié du XVir siècle. Le 
volontarisme de ses propos est compensé par une ouverture du cœur 
à l'ennemi même qui n'est pas sans rapport avec le christianisme, bien 
que ce soit un païen qui la professe. Ainsi apparaît sous l'angle de la 
générosité la figure de l'honnête homme mise en valeur par le Grand 
Siècle. La maîtrise de soi n'y est pas sa propre fin. Elle ouvre à la pra­
tique d'une magnanimité qui définit l'idéal de l'homme. Ainsi, la 
« maîtrise de soi » n'est pas nécessairement l'équivalent du selfcontrol ; 
dans la pièce de Corneille, celui qui est maître de lui ne se présente 
pas sous les traits rigides d'une personnalité qui se contrôle parfaite­
ment, mais bien plutôt sous la forme de quelqu'un qui exerce à 
l'égard d'autrui, et même à l'égard de ses ennemis, une grandeur 
d'âme qui force l'admiration. 

Et cependant, l'expression elle-même résonne assez mal en langage 
chrétien. N'a-t-elle pas été souvent utilisée au titre d'une morale qui 
manquait de sens théologal ? André Derville, dans un article consacré 
à cette « vertu » ', déclare que la maîtrise de soi n'appartient pas au 
vocabulaire de la spiritualité. L'affirmation est un peu rapide : le mot 
grec « encrateia », traduit souvent par « maîtrise de soi » figure chez 
saint Paul, en Ga 5,23, comme un des fruits de l'Esprit ; on le retrouve 
dans la tradition primitive. Mais il est vrai que, même si la significa-

1. Dictionnaire de spiritualité, 110, Beauchesne, 1980, col 119-120 



Maîtrise de soi et abandon 

tion peut en être plus large, ce terme est surtout utilisé pour exprimer 
la maîtrise de soi au plan sexuel, la continence2, ce qui n'est qu'un des 
aspects de la maîtrise de soi. C'est pourquoi il est préférable de parler 
de « maîtrise des passions », ce qui correspond mieux à la conception 
traditionnelle du combat spirituel comme lutte contre l'ensemble des 
passions. Et il est vrai que l'expression « maîtrise de soi » est rare en 
langue française chez les grands spirituels ; un peu comme s'ils vou­
laient signifier par là qu'en régime chrétien la personne ne s'appar­
tient finalement pas à elle-même, mais à un autre, qu'elle est sous la 
mouvance d'un autre. L'expression « maîtrise des passions » renvoie 
plus clairement à la question du désir humain dans ses différents 
modes de manifestation. Parler de « maîtrise des passions », c'est dire 
qu'un combat se déroule à l'intérieur de l'homme — combat qui 
concerne le désir sous toutes ses formes. 

Ainsi voyons-nous surgir rapidement, à partir de cette simple 
entrée en matière, au moins deux grands types de questions : 

• Spontanément, l'expression « maîtrise de soi » évoque le volonta­
risme. Nous avons tous eu affaire, un jour ou l'autre, à ces attitudes 
morales rigides qui essaient de se conformer, à la force du poignet, à 
un idéal de perfection. Nous avons pu aussi constater que la grande 
honnêteté de la recherche de certaines personnes n'empêche pas, mal­
heureusement, une distance entre la façade et la réalité, distance sou­
vent vécue de manière douloureuse, inquiète et culpabilisante. Nous 
sommes ainsi renvoyés au problème de la place de la volonté humai­
ne dans l'acquisition de la maîtrise de soi. La question de l'ascèse ne 
peut pas non plus être évitée dans ce contexte. 

• L'expression « maîtrise des passions » soulève un autre type d'inter­
rogation. Le mot « passion » porte en lui-même une ambiguïté : les 
passions, ce sont des mouvements intérieurs qui agitent l'homme et 
qui souvent le dominent ; c'est justement pourquoi il convient de les 
maîtriser ; mais la passion, c'est aussi un grand amour. Ici, le sens est 
beaucoup plus noble, même si l'on peut toujours être emporté par sa 
passion. Le sens du mot est donc complexe ; on ne peut pas purement 
et simplement se méfier des passions : ce serait nier l'élan de l'être 
humain, son désir. Et pourtant, si cet élan n'est pas maîtrisé, contrôlé, 
on peut aboutir à de vraies catastrophes. Quel est donc cet équilibre 
fragile que nous avons à trouver ? Et qu'est-ce qui peut lui permettre 
de garder sa stabilité en même temps que son dynamisme ? 

2. La signification de ce terme grec demeure ambiguë dans l'histoire de la spiritualité, puis­
qu'on désignera par « encratisme » une doctnne qui méprise le corps et le manage 

277 



Le progrès spirituel 

C'est au cœur de ce double questionnement que se développera 
notre réflexion dont l'objectif sera de mieux mesurer comment la 
maîtrise de soi ou des passions est facteur de croissance spirituelle. 

L'amour de Dieu est la fin de l'homme 

S'il y a un point sur lequel tous les auteurs spirituels tombent faci­
lement d'accord, c'est sur le fait que l'homme ne peut trouver son vrai 
bonheur que dans l'amour de Dieu. Il y a évidemment beaucoup 
d'autres amours possibles, puisque l'homme est fait pour aimer : nous 
les expérimentons quotidiennement, et beaucoup s'en contentent ; 
mais ils ne peuvent engendrer que des petits bonheurs en regard de 
celui que procure l'amour de Dieu. L'existence humaine ne prend son 
sens ultime que dans cette relation amoureuse capable de combler le 
désir humain, tout en le creusant sans cesse. C'est cette satisfaction 
jamais satisfaite qui donne à la vie chrétienne son élan, son dynamis­
me. C'est elle qui fait désirer à l'apôtre Paul, et après lui à bien 
d'autres mystiques, de mourir pour voir enfin Dieu face à face. 

Mais que faire alors de nos autres amours ? Devrons-nous les mépri­
ser comme trop petits, et pour cela les abandonner ? Sans aller tou­
jours jusqu'à ces extrêmes, certaines époques de l'histoire de la 
spiritualité ont été tentées par cette solution radicale. L'auteur de 
l'Imitation de Jésus Christ, dont on sait le regard assez pessimiste qu'il 
porte sur l'humanité, représente bien cette tendance, qu'il corrige 
pourtant, nous le verrons : « "Vous n'avez point ici de demeure stable" 
Un 14,23) : en quelque lieu que vous soyez, vous êtes étranger et 
voyageur ; et vous n'aurez jamais de repos, que vous ne soyez uni inti­
mement à Jésus-Christ » (11,1). Ou encore : « Toute consolation 
humaine est vide et dure peu. La vraie, la douce consolation est celle 
que la vérité fait sentir intérieurement. L'homme pieux porte avec lui 
partout Jésus, son consolateur, et lui dit : "Seigneur Jésus, soyez près 
de moi en tout temps et en tout lieu" » (111,16). 

C'est que nos amours peuvent devenir des passions dominatrices. Nous 
pouvons les laisser se développer de manière anarchique, de telle 
sorte que l'une ou l'autre, ou toutes ensemble, occultent la finalité de 
notre existence et nous en détournent. De ce détournement, nous fai­
sons, hélas, chaque jour l'expérience. Si nous parvenons si mal à 
consacrer à Dieu un minimum de temps gratuit dans la prière, n'est-ce 
pas parce que d'autres amours, et parfois des meilleurs, ont pris toute 
la place en nous ? Et si nous sortons si peu de nous pour nous ouvrir 



Maîtrise de soi et abandon 

à nos frères, particulièrement à ceux qui sont plus démunis, n'est-ce 
pas parce que nos yeux aveuglés n'ont pas su voir en eux le visage de 
Jésus Christ ? Car il n'est évidemment pas question d'abandonner nos 
frères pour Dieu. Mais qu'est-ce qui nous garantit la pureté de notre 
amour pour eux, sinon Lui-même que nous cherchons en eux ? 

Pour l'auteur de l'Imitation, il ne s'agit donc pas d'abandonner nos 
frères mais de maîtriser nos passions. Aimer Dieu par-dessus tout est 
la condition pour que nous aimions les autres en vérité, c'est-à-dire 
comme des frères en Jésus Christ, y compris nos ennemis, sans nous 
laisser entraîner par nos sympathies et nos affinités ni détourner par 
nos antipathies naturelles. Il convient donc pour cela de renoncer, 
non seulement aux tentations qui nous assaillent, mais aussi à nos 
attachements terrestres, dans la mesure où ils seraient égoïstes et nous 
enfermeraient en nous-mêmes : « Quand je posséderais seul tous les 
biens du monde, quand je jouirais seul de toutes ses délices, il est cer­
tain que cela ne durerait pas longtemps. Ainsi, mon âme, tu ne peux 
trouver de soulagement véritable et de joie sans mélange qu'en Dieu, 
qui console les pauvres et relève les humbles » (111,16). 

Pourtant, l'Imitation ne va pas jusqu'à vouloir éliminer tous les désirs. 
L'un des livres les plus lus de toute l'histoire de l'humanité après la 
Bible ne cherche pas à nous empêcher de désirer, mais il nous invite au 
discernement spirituel : « Vous devez soumettre entièrement vos désirs à 
ma volonté, ne point vous aimer vous-mêmes, et ne rechercher en 
tout que ce qui me plaît. Souvent vos désirs s'enflamment, et vous 
emportent impétueusement : mais considérez si cette ardeur a ma 
gloire pour motif ou votre intérêt propre... Prenez donc garde à ne 
pas trop vous attacher à des désirs sur lesquels vous ne m'avez point 
consulté » (III, 11).-

Nécessité du discernement spirituel 

Cet appel au discernement spirituel est tout à fait essentiel dans la 
démarche de maîtrise des passions. Car il nous enseigne que celle-ci 
est d'abord une soumission à l'Esprit Saint ; qu'elle ne consiste pas à 
nous dominer nous-mêmes par un effort de volonté, mais à laisser 
rectifier notre désir par l'Esprit pour le situer dans sa droite ligne, pour 
qu'il aille « droit à Dieu », selon la belle expression d'Ignace de 
Loyola, souvent reprise au XVir siècle. Ce n'est qu'en allant « droit à 
Dieu » que l'homme acquiert toute sa droiture spirituelle, et donc 
humaine. La conception de la création qui habite Ignace est évidem-

279 



Le progrès spirituel. 

ment plus positive que celle de l'auteur de l'Imitation, et son anthro­
pologie moins intimiste. Il reste que, sur ce point essentiel, ils se rejoi­
gnent. Dès la première annotation, Ignace ne définit-il pas les 
Exercices comme une manière de « préparer et de disposer l'âme pour 
écarter de soi toutes les affections désordonnées »? Il y a donc des 
affections désordonnées, c'est-à-dire selon le commentaire du 
P. Gueydan : « non ordonnées à la fin de l'homme », qui est de 
« louer, révérer et servir Dieu notre Seigneur et par là sauver son 
âme ». Ignace nous rappelle par là que « les autres choses sur la face 
de terre » ne sont pas mauvaises, mais « créées pour l'homme et pour 
l'aider dans la poursuite de la fin pour laquelle il est créé »3. 

Nous le savons bien, ce qui peut être mauvais, c'est la manière 
dont nous aimons. Notre désir, affecté par le péché, peut faire dévier 
de leur fin les êtres et les choses et donc nous faire dévier nous-
mêmes. Le discernement spirituel vient alors « redresser ce qui est 
tordu », selon l'expression de la séquence de la messe de la Pentecôte, 
« remettre l'homme à l'endroit », comme disait Paul Cochois à propos 
de la théologie de Bérulle. Il faudra certes renoncer à certains désirs, 
ceux qui sont franchement mauvais ; c'est pour une part l'objectif de 
la première semaine des Exercices. Il faudra aussi réorienter de l'inté­
rieur d'autres désirs, les laisser purifier par l'Esprit, ne pas leur per­
mettre de se développer selon une logique passionnelle. Mais c'est 
toujours l'Esprit qui va réguler nos passions, les aider à devenir des 
désirs bien ajustés au désir de Dieu. Et même si nous devons nous 
mettre en colère, comme cela est arrivé au Christ lui-même, l'Esprit 
nous apprendra le chemin de la sainte indignation, celle qui ne tour­
ne pas en vengeance, celle qui ne détruit pas parce qu'elle est en 
même temps imprégnée de la douceur évangélique. 

Ceux qui ont vécu ce type d'expérience savent ce qu'elle comporte 
de très exigeant, bien qu'on n'y parle pas d'abord d'effort de la volon­
té. Mais la volonté de celui qui s'offre à l'Esprit, qui « se laisse à 
l'Esprit », selon l'expression de Jean-Jacques Olier, peut être brisée par 
l'Esprit. Brisée de ce brisement dont parle le psaume 50, lorsqu'il 
évoque le cœur brisé et broyé de celui qui prend conscience de son 
péché et se laisse atteindre par la miséricorde. Alors ce privilégié expé­
rimente avec étonnement la pureté de l'amour avec lequel il aime 
ceux qui l'entourent, quels qu'ils soient. Pureté d'un amour qui vient 
de l'Esprit et qui, pourtant, n'est jamais dépouillé de ses composantes 

3. Exercices spirituels, Desclée de Brouwer, coll. « Christus », 1985, pp 27 et 44. 



Maîtrise de soi et abandon 

humaines, de la joie de l'amitié ou de l'amour conjugal et familial, ou 
de la douloureuse épreuve de l'opposition et de l'incompréhension. 
Alors, sans doute, il a atteint la liberté, mais il ne l'a pas reçue sans 
avoir longuement combattu, même si ce combat consistait, comme 
celui de Jacob, à accepter de se laisser vaincre. 

N'est-ce pas le sens de l'expérience que nous a livrée saint Jean de 
la Croix, par exemple ? Expérience terrible de celui qui est comme 
arraché à tout ce qu'il a aimé jusqu'ici à travers une nuit obscure où 
l'humain n'est plus ce en quoi on peut se reposer sereinement et où 
Dieu n'est pas encore celui qui illumine tout. Expérience terrible de 
l'âme sortie de sa maison et qui cherche intensément son bien-aimé. 
Expérience où seul l'amour permet de souffrir sans ressentir l'amour. 
Jean de la Croix en est ressorti brisé mais libre et souple entre les 
mains de Dieu, aimant comme il n'avait jamais aimé, avec la débor­
dante bonté de celui qui regarde toutes les créatures avec la compas­
sion de Dieu, compassion devant l'incroyable désordre de nos 
pauvres amours. Il avait dû renoncer à tout désir humain pour rece­
voir l'immense désir de l'Esprit qui recrée l'humanité. Même si l'ascè­
se n'y était pas pour rien, aucun effort à proprement parler ne l'avait 
conduit là. Il avait été surpris par la nuit brusquement tombée sur 
son âme, et cette nuit s'appelait Dieu dont l'aveuglante lumière ne 
peut que plonger l'homme dans l'obscurité. Au bout de l'épreuve si 
longue, comme c'est peu de dire qu'il était maître de lui ou maître de 
ses passions ! On ne peut même pas parler d'équilibre. Il faut parler 
du torrent de charité qui l'avait envahi, de la vive flamme d'amour qui 
le brûlait. Il était libre. Tout en lui avait été purifié, ordonné, orienté 
selon Dieu. Tout n'était qu'élan de l'être vers l'amour. Maîtrise de soi 
qui vient au cœur d'une non maîtrise radicale, qui est liberté intérieu­
re et non carapace. 

L'union à Dieu et au Christ crucifié 

Restons encore quelques instants dans l'histoire pour y retrouver 
cet accord profond entre tous les grands spirituels, au-delà des diffé­
rences qui viennent à la fois du contexte dans lequel ils vivent et de 
leur expérience. Nous avons évoqué la tendance récurrente à vouloir 
éliminer les désirs humains pour mieux laisser place à l'amour de 
Dieu. Nous avons remarqué aussi comment l'Imitation de Jésus Christ 
avait échappé à la tentation par le discernement spirituel. Beaucoup 
plus tôt dans l'histoire, les Pères du désert, suivis par nombre de Pères 

281 



Le progrès spiritual 

de l'Eglise, avaient prôné l'« apatheia », qu'on peut traduire par 
« impassibilité » ou même parfois par « suppression des désirs ». Cette 
notion, empruntée au stoïcisme et réinterprétée dans le cadre de la foi 
chrétienne, ne peut se comprendre indépendamment du contexte du 
martyre, comme l'a très justement fait remarquer le P. Vincent 
Desprez citant cette phrase de Clément d'Alexandrie dans les 
Stromates : « Celui qui à juste titre est appelé gnostique4 obéit aisé­
ment et, à celui qui lui demande (Mt 5,42) son pauvre corps, il l'offre 
et le donne, lui qui d'avance s'est dépouillé des passions de la chair » 
(IV,4). Ainsi, le travail du chrétien sur ses passions le prépare à faire le 
don de lui-même dans le martyre. Celui qui se trouve confronté au 
martyre doit en effet y avoir été initié en quelque sorte par la libéra­
tion de tout ce qui peut le retenir sur cette terre. Il aboutit à la liberté, 
à la « pureté du cœur », pour parler comme Jean Cassien, qui le ren­
dent semblable à Dieu lui-même, « tout proche de l'impassibilité divi­
ne »5. 

Ce qui va chez certains Pères, tels que Clément d'Alexandrie, jus­
qu'à la suppression des passions entraîne donc une étroite union avec 
Dieu, en même temps qu'une profonde unification de la personne 
qui n'aspire plus à rien d'autre qu'à une union plus parfaite encore. 
L'idée de la maîtrise des passions comme préparation au martyre 
entraîne par elle-même une conformité à Jésus Christ dans son mystè­
re pascal. On peut reprocher à ces Pères d'aller trop loin dans l'impas­
sibilité, jusqu'à une forme d'extinction du désir. Cependant, leur 
pensée ne peut jamais être assimilée à une conception que l'on 
retrouve dans le bouddhisme. On sait que, dans la doctrine du 
Bouddha, la douleur vient à la fois du désir et de l'ego. Ne plus être un 
sujet désirant, voilà l'idéal qu'il convient de chercher par un détache­
ment soigneusement élaboré. Chez les Pères, le désir de l'union per­
sonnelle à un Dieu personnel demeure, à travers une configuration à 
Jésus Christ. La maîtrise des passions garde donc toujours un caractè­
re théocentrique et christocentrique en même temps, qui est la 
marque du christianisme. 

A l'orée du XVIIe siècle, saint François de Sales nous rappellera aussi 
« que le mont du Calvaire est la vraie Académie de la dilection ». C'est 
bien auprès du Christ crucifié et en le regardant que s'apprend 
l'amour véritable. Mais celui qui désire cet amour doit maîtriser son 

4. Id, le gnostique n'est pat l'adepte du gnostidsme, mais celui qui a la connaissance de 
Dieu 
5. Le monachisme primitif. Editions de Bellefontaine, 1998, p 136 



Maîtrise de soi et abandon 

cœur « Qui prétend au divin amour doit soigneusement réserver son 
loisir, son esprit et ses affections pour cela » Et puisque le but de la 
vie humaine est d'« aimer Dieu sur toutes choses », c'est notre orien­
tation vers Dieu qui régule tous nos actes Et c'est Dieu qui est le cntè-
re ulume de ce que nous allons faire et ne pas faire, et de la manière 
dont nous allons le faire ou ne pas le faire « Quiconque désire 
quelque chose qu'il ne désire pas pour Dieu, il en désire moins 
Dieu »6 François de Sales rejoint ici toute la tradition chrétienne la 
maîtrise de soi ou des passions n'est jamais un but en soi Elle répond 
à l'objectif de permettre à la personne humaine d'aimer Dieu en se 
conformant à Jésus Chnst mort et ressuscité 

Et l'ascèse ? 

Mais qu'en est-il donc de l'ascèse ? L'aurions-nous évacuée, au 
mépris de toute la tradition 7 En mettant l'accent sur l'abandon à 
l'Espnt, en soulignant que l'effort de la volonté n'aboutit pas de soi a 
la transformation et au progrès spirituels, aurions-nous oublié que 
tous les auteurs que nous avons cité ont aussi de longues pages pour 
montrer comment il faut lutter avec précision et ténacité contre ses 
passions, pour décrire chaque vertu et détailler les moyens d'y parve­
nir ? Notre époque n'aurait-elle pas une tendance marquée au quiétis-
me 7 N'aurait-elle pas perdu le sens de l'effort persévérant qui finit par 
produire ses fruits au terme d'un combat de tous les instants 7 

Si tel était le cas, il faudrait en effet savoir y revenir Mais sans 
oublier que l'ascèse elle-même est un don de l'Esprit Toute tentative 
de vouloir procéder par nous-mêmes a notre progrès spirituel est une 
impasse Notre générosité doit s'abandonner à l'Espnt pour recevoir 
de lui à la fois son vrai dynamisme et les actes concrets qu'elle doit 
produire L'ascèse n'a absolument rien perdu de sa nécessite Au 
contraire, elle n'est que davantage d'actualité dans une société où la 
consommation excite sans cesse tous les désirs L'ascèse est un moyen 
de consentir à l'action de Dieu en nous et d'y participer activement 
Mais nous devons la recevoir de lui, nous laisser guider par l'Esprit 
pour percevoir ce qu'il nous demande aujourd'hui, et quand nous 
l'avons perçu, nous y donner généreusement Alors nous serons libres 
dans l'ascèse elle-même, nous ne serons pas tentés d'en faire une per­
formance, un exploit par lequel nous serions en train de sculpter 

6 Œuvres Gallimard 1969 pp 398 403 et 953 

283 



Le progrès spiritual 

notre figure spirituelle. Car l'ascèse véritable est humble, de l'humilité 
du consentement à l'action de Dieu. 

C'est à cette condition seulement que nous pourrons recueillir les 
fruits de nos efforts, <ar Dieu fait tout, y compris nos efforts, et ne 
veut pourtant rien foire sans notre oui et les renoncements qu'il 
implique. 



La conversation spirituelle 
Une relation à trois 

Mark ROTSAERT s.j. 

onversatic 

ui dit conversation suppose qu'il y ait au moins deux per-
| sonnes qui entrent en relation par le moyen de la parole. 
Deux personnes qui se disent quelque chose. Le mot 

« conversation » suggère aussi qu'il y a une certaine durée (« se dire 
deux mots » n'est pas vraiment une conversation) et une certaine réci­
procité (sans un minimum de dialogue, il ne peut y avoir qu'un 
monologue). Une conversation peut traiter de n'importe quel sujet. 
Mais une conversation qui traite de choses spirituelles n'est pas enco­
re une conversation spirituelle. Deux personnes peuvent parler des 
choses de l'esprit sans que cela soit une conversation spirituelle. 
J'entends par « conversation spirituelle » une conversation où une 
troisième Personne entre en jeu : l'Esprit. Oui, l'Esprit de Dieu. 

* Président de la Conférence des provinciaux européens, Bruxelles A publié dans Christus 
« Maturation d'un charisme Ignace de Loyola » (n° 131, juillet 1986) et « L'écoute dans les 
Exercices spirituels » (n° 198HS, mai 2003) 

Christus n° 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 285 



Le progrès spirituel 

Relire sa vie 

Pour dessiner la courbe de votre vie, il faudra vous rappeler les 
moments forts (sommets de plénitude de vie) et les moments diffi­
ciles (profondeurs dans la nuit de notre histoire). Certains moments 
ont une force stimulante qui ne vous lâche plus. Mais les moments 
difficiles ou négatifs peuvent également devenir une expérience de 
croissance humaine. Personne n'accède à la vie sans les douleurs de 
l'enfantement. Cependant, ces moments forts ou difficiles ne sont pas 
toujours les plus importants. Ce qui importe, c'est de faire l'expérien­
ce — après coup — de ne jamais rester dans le gouffre noir des 
moments difficiles, même si vous y êtes resté parfois longtemps — 
trop longtemps. En faisant la relecture de votre vie, vous pouvez 
constater qu'à un moment donné quelque chose de neuf a jailli, une 
vie nouvelle. C'est le moment où la courbe de votre vie commence 
légèrement à remonter des profondeurs ; c'est le moment où la cour­
be file comme un éclair vers des hauteurs inconnues. Relire votre vie 
peut vous ouvrir les yeux pour ces moments de passage : passage de la 
mort à la vie, passage de l'expérience d'être perdu à celle de se retrou­
ver. 

Une des caractéristiques de ces moments de passage est l'inatten­
du, l'incalculable, l'imprévisible. Personne n'en est maître. C'est seule­
ment après coup qu'on les constate. Quelque chose a changé, il y a eu 
comme un bouleversement. Vie nouvelle. Elle vous arrive, elle vous a 
été donnée. Avec les yeux de la foi, je puis voir que c'est Dieu qui me 
l'a donnée. C'est Lui qui nous fait passer par la mort à la vie, porte 
ouverte sur un nouvel avenir. C'est Lui qui nous fait resurgir du 
gouffre dans lequel nous étions tombés. C'est bien ce regard de foi sur 
la vie qui est le fruit de la conversation spirituelle — de bien des 
conversations spirituelles. Apprendre à se reconnaître dans un récit 
évangélique de guérison ou dans la parabole du fils prodigue ou 
encore dans le récit des disciples d'Emmaûs, c'est apprendre à jeter un 
regard de foi sur sa propre vie. En fin de compte, la conversation veut 
nous faire découvrir que toute histoire humaine est une histoire de 
salut. La conversation spirituelle nous apprend à voir comment Dieu 
écrit l'Histoire avec l'histoire de chaque homme. Elle nous fait décou­
vrir que Dieu lui-même chemine avec nous, comme jadis II fit traver­
ser au peuple juif un désert de quarante ans. 

S'il est vrai que la conversation spirituelle nous aide à maintenir 
un regard de foi sur notre vie, sur la vie de notre monde, il est aussi 



La conversation spirituelle 

vrai que ce regard de foi est comme la condition nécessaire de toute 
vraie conversation spirituelle. C'est précisément ce regard de foi qui 
rassemble deux personnes dans une conversation spirituelle. Chez 
l'un, la foi peut être solide, nourrie d'une longue expérience ; chez 
l'autre, elle peut être encore chancelante, incertaine : « Je crois, mais 
viens au secours de mon manque de foi ! » La rencontre peut être for­
tuite : moment de grâce ; elle peut être également recherchée. Celui 
qui est en recherche de sens ou d'approfondissement espère trouver 
chez son interlocuteur quelqu'un qui l'accompagne sur sa route enco­
re incertaine. Peu à peu, cet accompagnement fera surgir qu'il y a un 
Autre pour l'accompagner sur la voie que Jésus parcourut. Quand des 
amis entrent en conversation spirituelle, la réciprocité est évidente. Il 
ne s'agit plus d'une relation d'aide mais d'accueil : gratuité de la 
grâce ! 

Quelques conditions 

La conversation spirituelle, telle qu'elle est ici décrite, demande un 
certain nombre de préalables et de conditions. Ce qui, avant tout, 
rend une conversation spirituelle possible, c'est un fond de foi en ce 
Dieu de Jésus Christ — que cette foi soit explicite ou non, développée 
ou au stade embryonnaire. Finalement, toute conversation spirituelle, 
entre amis ou entre une personne recherchée par une autre en quête 
de sens, est toujours de l'ordre d'une grâce qui survient en nous. Ce 
type d'échange basé sur la foi engendre une confiance qui est comme 
le fondement de ce qui deviendra une conversation spirituelle. N'est-
ce pas l'expérience faite par tant d'accompagnateurs spirituels ? Où ai-
je mérité la confiance que des personnes inconnues mettent en moi ? 
Déjà, cette question nous situe au centre de notre sujet, car la réponse 
est précisément cette foi, quelle qu'elle soit, qui rassemble ces deux 
personnes. Ce n'est pas d'abord l'amitié ni la sympathie qui ras­
semble, mais c'est bien la foi qui fait naître l'affection — œuvre de 
grâce s'il en est. 

Pour pouvoir entrer en conversation spirituelle, il faut avoir appris 
à écouter. Ecouter l'autre, bien sûr, mais aussi écouter ce qui se passe 
dans le monde et dans notre société, dans la culture qui est la nôtre. 
Sans cette implication dans ce tissu vivant qui nous englobe et nous 
façonne, il sera difficile d'entendre ce que l'autre dit et veut dire. Pour 
pouvoir écouter l'autre, il faut avoir l'expérience d'être à l'écoute de ce 
qui vit en moi. Il faut que je connaisse mes possibilités, mes limites, 

287 



Le progrès spirituel 

mes besoins et mes rêves, mes failles aussi — et que j'apprenne à les 
accepter, y compris mes limites dans l'écoute. Bien sûr, sur ce fond de 
foi, il est important de se mettre à l'écoute de Dieu. La conversation 
spirituelle nous amènera à découvrir sa Parole vivante dans nos vies. 
Cet apprentissage de l'écoute n'est jamais terminé et la conversation 
spirituelle affinera de plus en plus ce service que nous rendent nos 
oreilles. 

Entrer en conversation spirituelle demande également une grande 
discrétion (ce n'est pas ma parole qui doit l'emporter) et une capacité 
de s'ouvrir à l'autre. Le but d'une conversation spirituelle n'est pas de 
savoir qui a raison, mais bien davantage de découvrir dans les paroles 
que nous échangeons un au-delà ou un en deçà caché. Ce qui impor­
te n'est pas ce que moi j'ai à dire, mais bien plutôt ce que l'autre a à 
me raconter : sa manière de vivre, de penser, d'être affecté, de croire. 
Une certaine empathie est nécessaire pour que la conversation puisse 
vraiment devenir spirituelle. Ce qui inclut d'emblée l'acceptation de 
l'autre tel qu'il est, tel qu'il vit, sans poser des conditions à sa façon de 
vivre, sans non plus la juger. 

Pour qu'une conversation soit vraiment spirituelle, l'un et l'autre 
doivent faire preuve d'une grande hospitalité : être présent pour 
l'autre qui est mon hôte. Cela demande une grande liberté intérieure. 
Etre libre pour l'autre — dans la relation qui s'établit — signifie que 
j'apprenne à vivre une certaine liberté vis-à-vis de mes propres 
besoins, de mes propres questionnements et de mes tensions inté­
rieures. Qui n'a fait l'expérience d'être à l'écoute de l'autre tout en 
imposant — subtilement, il va sans dire — sa propre manière de 
comprendre les choses ou son propre besoin d'amitié et de reconnais­
sance ? Le maître de maison doit être à la maison s'il veut accueillir 
l'autre dans sa demeure. C'est aussi la condition pour que l'autre s'y 
sente chez soi. Rester libre face à la souffrance de l'autre ne va pas de 
soi : cela reste un apprentissage. Mais il faut être libre également pour 
ne pas vouloir prendre constamment la place de l'Esprit ! 

La conversation spirituelle fait de ses interlocuteurs des hommes et 
des femmes pleins de compassion — étymologiquement : « parta­
ger », « porter la souffrance des autres », « souffrir avec l'autre » (cum-
pati). L'homme spirituel sait qu'il partage l'humanité de tout homme. 
Il sait que le don de l'amour, dont tant de ses semblables sont 
capables, est aussi à sa portée, de même que le mal dans le monde et 
les atrocités des hommes sont aussi enracinés en lui. Il n'est pas 
meilleur que l'autre Chaque homme est vraiment son prochain. C'est 



La conversation spirituelle 

cette compassion qui crée un lien profond entre ceux qui s'adonnent 
à la conversation spirituelle. 

Entrer en conversation 

Evidemment, une conversation peut prendre des aspects très diffé­
rents. Comme nous l'avons suggéré, une conversation entre amis 
prendra une autre allure qu'un accompagnement. Souvent, une 
conversation spirituelle trouve son origine dans une insatisfaction 
face à la qualité de ce que l'on vit au jour le jour. Insatisfaction, mais 
aussi sentiment de ne pouvoir s'en sortir seul. Cela peut être un 
moment de crise dans une vie de mariage ou une vie religieuse, mais, 
le plus souvent, il s'agit d'un déficit de paix dans les relations que l'on 
entretient avec le monde qui est le nôtre, avec les autres, avec soi-
même, avec Dieu. 

Normalement, le thème de cette conversation qui commence sera 
en effet le monde dans lequel nous vivons, nos relations avec les 
autres, avec nous-mêmes. Le thème lui-même ne doit pas être néces­
sairement spirituel : le thème, ce sont les choses de la vie... comme au 
cinéma. Entrer dans une conversation spirituelle, c'est apprendre à se 
dire — travail lent et difficile. Rares sont ceux qui ont du mal à se 
raconter, mais apprendre à se dire, à dire ce que l'on vit en profon­
deur, c'est tout un art. On nous a plus souvent formés à énoncer des 
paroles claires et distinctes qu'à expliciter ce que nous ressentons, ce 
que nous vivons. Et cependant, nous savons tous que le cœur a des 
raisons que la raison ne connaît pas. Notre identité profonde ne se i, 
situe ni au niveau des idées, ni au niveau des actes : il y aura toujours 
quelqu'un pour penser comme moi, pour faire ce que je fais. Mais il 
n'y a personne pour ressentir les choses de la vie comme moi je les 
ressens. 

Précisément, c'est au niveau des sentiments, de ce que nous res­
sentons (la façon dont nous sommes affectés par ce que nous avons à 
vivre) que se situent souvent les blocages humains. Il nous est si facile 
de donner à nos sentiments une couleur morale, voire moralisante. 
Or la morale se situe davantage au niveau de nos décisions qu'au 
niveau de nos sentiments. Disons que nos sentiments sont soit posi­
tifs, soit négatifs. Personne ne se souciera de ce qu'il ressente une nette 
sympathie pour quelqu'un. C'est plutôt un sentiment qui aide à vivre. 
Mais lorsqu'on ressent une antipathie envers quelqu'un, cela devient 
plus difficile, car ce sentiment pourrait bien troubler ce que j'ai à 

2 8 9 
\ 



Le progrès spirituel 

vivre Ce ne sont pas les sentiments qui sont en soi bons ou mauvais, 
mais la façon dont je me laisse influencer par eux. Tout homme doit 
apprendre à reconnaître les sentiments en son cœur et à les dire. 

Dans toute culture — même dans notre culture « libérée » —, il est 
des choses dont on ne parle pas facilement à la première personne : la 
sexualité, l'agressivité, la mort. Elles font toutefois tellement partie de 
la vie qu'il serait néfaste de les ignorer. Il faudra surmonter la crainte 
(d'être mal compris ou mal aimé), la honte et la confusion (d'avoir 
agi contre les normes de notre société), la confusion aussi devant 
mon interlocuteur. Il s'agit d'expériences et de sentiments qui rendent 
incertains. Il faudra traverser l'incertitude et l'inconnu, comme une 
barque navigue en pleine tempête. Sans un bon guide à bord, la 
barque risque de couler. Sans cette confiance fondamentale entre les 
interlocuteurs, il sera difficile de faire monter à la surface les résis­
tances qui existent en chacun de nous. 

On ne peut exagérer l'importance de cette capacité — grandissante 
grâce à la conversation spirituelle — de pouvoir se dire. Elle est tout 
simplement irremplaçable, mais on ne saurait en faire un dogme. 
L'homme spirituel sait que ce qui touche l'homme au plus profond de 
lui-même reste très souvent indicible, parce que nous n'avons pas les 
mots pour rendre ce qui est réellement au cœur de notre vie. Dans 
une conversation qui se veut spirituelle, il sera essentiel de ressentir — 
de part et d'autre — que ce qui est indicible ne doit pas être dit ! C'est 
dans le respect pour le mystère le plus fondamental de l'homme que 
naît une compréhension mutuelle, une solidarité et une fraternité, 
capables de survivre aux tempêtes. 

Entrer et durer dans une conversation spirituelle est un processus 
lent, mais fortifiant. En apprenant à se dire, on prend peu à peu 
conscience d'une ouverture à la liberté — la liberté des enfants de 
Dieu. C'est ici que naît l'art du discernement spirituel, non pas en 
appliquant des « règles », mais en acquérant cette vision de la foi, qui 
nous aide à reconnaître dans quelles choses de la vie je fais l'expérien­
ce d'une croissance, d'un surplus de vie, et dans lesquelles, en 
revanche, je découvre les forces du mal à l'œuvre dans le monde et 
dans mon cœur. Ce sont ces œuvres du mal qui me rendent chaque 
fois moins libre. Toute vraie conversation spirituelle aidera, tôt ou 
tard, à découvrir à quel moment l'Esprit de Dieu nous travaille. La 
conversation spirituelle atteint sa vitesse de croisière quand nous fai­
sons l'expérience que c'est bien l'Esprit qui nous guide, que c'est Lui 
qui rend notre conversation spirituelle. 



La conversation spirituelle 

Alliance et sacrement 

Toute conversation spirituelle engendre une relation. Cette rela­
tion est du type de l'Alliance dans le Premier Testament — idée chère 
à Henry Nouwen, maître spirituel aux Etats-Unis, décédé en 1996. 
Dans la société moderne, nous connaissons, comme type de relation, 
celui du contrat : deux parties arrivent à un accord qui stipule les 
droits et les obligations des uns et des autres. Quand l'une des parties 
ne se tient pas ce qui a été décidé, le contrat n'existe plus. L'alliance de 
Dieu avec son peuple est tout autre. Point de réciprocité. Même quand 
le peuple devient infidèle à l'alliance, Dieu reste fidèle. En outre, nos 
contrats civils sont toujours basés sur cette figure du « do ut des » : je te 
donne quelque chose, et tu me rends autre chose. Prestation et contre-
prestation. Pour un service rendu, nous payons. Or l'alliance que Dieu 
conclut avec nous est d'un autre type. Dieu nous apprend à ne pas 
attendre une contre-prestation pour le service que nous rendons. Jésus 
nous a précédé comme serviteur. Donner sa vie pour ses amis, voilà 
l'évangile. Dieu ne nous présente pas un contrat mais une alliance, et 
il défie celui qui veut en vivre de ne jamais faire du succès le critère de 
son amour pour les hommes. C'est la gratuité de toute conversation 
spirituelle vraie. 

Mais la conversation spirituelle est aussi de l'ordre du sacrement. 
Le travail essentiel qui se fait à travers cette relation est le travail de 
l'Esprit. C'est à travers cette relation humaine que Dieu est à l'œuvre. 
Dans la conversation spirituelle, la relation devient sacrement de 
l'Esprit de Dieu à l'œuvre. Aussi, ce qui est important dans une 
conversation spirituelle, ce n'est pas tout ce que nous savons, tout ce 
que nous avons à dire, mais la qualité de vie et l'authenticité de la foi 
des interlocuteurs. C'est seulement alors que se fait le discernement 
des esprits : découverte de ce qui fait vivre, découverte de ce qui mène 
à la mort. C'est alors seulement que la conversation spirituelle est liée 
au sacrement du pardon de Dieu. 

La conversation spirituelle et le corps 

Ceux qui entrent dans une telle relation le font « corps et âme ». Il 
serait illusoire — et complètement impossible — de vouloir entrer en 
conversation spirituelle sans son corps ! La psychologie moderne 
attache beaucoup d'importance à cet aspect corporel de toute conver­
sation, y compris de la conversation spirituelle. Le spirituel, chez 

291 



Le progrès spirituel 

l'homme, n'existe pas à l'état pur. Les philosophes du XX' siècle nous 
l'ont répété sans relâche. 

Dès le XVIe siècle, saint Ignace de Loyola insistait beaucoup sur 
l'importance du corps dans la façon de traiter avec les gens '. Ignace 
était considéré par ses contemporains comme un maître dans la 
conversation spirituelle. Il est clair qu'il se méfiait des conversations 
mondaines. Ignace était avant tout un apôtre : il voulait aider les 
âmes. Entre autres, par la conversation spirituelle. Ignace essaie de 
parler de Dieu, mais il le fait à partir d'une très forte expérience de 
Dieu. S'il sent que son interlocuteur reste fermé à cette dimension, il 
cesse la conversation. Le P. Gonçalves da Câmara, témoin privilégié 
d'Ignace pendant plusieurs années à Rome, note dans son journal de 
ministre de la maison : 

« La façon de parler du Père consiste à dire uniquement les choses, en très 
peu de mots, ne faisant point de réflexion sur les choses mais se bornant à les 
narrer. Ainsi laisse-t-il à ceux qui l'écoutent le soin de faire eux-mêmes les 
considérations et de tirer les conclusions des prémisses ; par là, il persuade 
admirablement, sans montrer aucune inclination d'un côté ou d'un autre et 
se contentant d'un simple récit. Ce qu'il y met d'art se borne à ceci, qu'il 
touche tous les points essentiels qui peuvent produire la persuasion et laisse 
de côté tout ce qui ne fait rien à l'affaire, selon qu'il juge expédient. Et sa 
manière de converser s'accompagne de tant de dons de Dieu qu'il est bien dif­
ficile de les écrire »2. 

Ignace traite avec les gens dans ses conversations comme il le fait 
dans les Exercices spirituels, où l'on trouve les mêmes principes de 
sobriété et de discrétion, laissant agir l'Esprit de Dieu sans imposer ses 
propres vues : 

« Ainsi, que celui qui donne les exercices ne penche ni n'incline d'un côté 
ni d'un autre, mais restant au milieu, comme l'aiguille d'une balance, qu'il 
laisse le Créateur agir immédiatement avec sa créature et la créature avec son 
Créateur et Seigneur » (n* 15). 

Dans une conversation spirituelle, il faut donc laisser agir l'Esprit 
de Dieu, sans imposer ses propres vues. Mais Gonçalves da Câmara 
nous donne encore d'autres détails : 

1. Cf. Sergio Rendina, « La "cooversazione" spirituale nella tradizione dei Gesuiti », Rassegna 
ai teologia, Naples, septembre 2002. 
2. Mémorial, Desdée de Brouwer, coll « Christus », 1966, pp 171-172. 



La conversation spirituelle 

« Le Père a une grande adresse pour connaître les sentiments et les incli­
nations de chacun, par exemple en traitant de choses générales et en atten­
dant que celui qui lui parle en vienne à manifester ce qu'il a dans l'âme. Dans 
ses conversations, il est tellement maître de lui-même et de la personne à qui 
il parle que, même avec un Polanco, il semble le dominer, comme un homme 
sage surpasse un enfant »3. 

Ignace voulut que ses compagnons fussent eux aussi des apôtres. Il 
fallait les préparer à l'évangélisation. Cette évangélisation se ferait sur­
tout par le ministère de la Parole — sous ses multiples formes —, par 
les Exercices spirituels, par la conversation spirituelle, ainsi que par les 
bonnes œuvres, comme le prévoit la septième partie des Constitutions 
de la Compagnie de Jésus. Mais c'est dans la troisième partie — sur la 
formation des jésuites — qu'Ignace nous livre son secret sur cet équi­
libre à toujours rechercher entre esprit et corps, entre extérieur et inté­
rieur : 

« Tous veilleront, avec beaucoup de soin, à garder les portes de leurs sens 
de tout désordre, spécialement les yeux, les oreilles et la langue, à se maintenir 
dans la paix et la vraie humilité intérieure, et à le montrer par le silence, 
quand il faut le garder, et, quand il faut parler, par le caractère réfléchi et édi­
fiant de leurs paroles, ainsi que par la modestie du visage, par la maturité 
dans la démarche et tous les mouvements, sans aucune marque d'impatience 
ou d'orgueil. En tout, ils s'efforceront et auront le désir de donner la préféren­
ce aux autres, les estimant tous en leur âme comme leurs supérieurs, et exté­
rieurement leur manifestant avec simplicité et modération religieuse, le 
respect et la révérence que demande l'état de chacun. Ainsi, en se considérant 
les uns les autres, ils grandiront en dévotion et loueront notre Dieu et 
Seigneur que chacun s'efforcera de reconnaître en l'autre comme en son 
image » (111,250). 

Le soin apporté à nos sens extérieurs doit aider à bien gouverner 
nos sens intérieurs et à nous tenir dans la paix et dans l'humilité. 
Cette paix intérieure et cette humilité se traduiront à l'extérieur par le 
silence ou l'usage prudent de la parole et de tout autre geste extérieur. 
Ainsi, le désir de donner la préférence aux autres ainsi que cette esti­
me intérieure, se concrétiseront dans le respect extérieur qui leur est 
dû. Cet équilibre entre intérieur et extérieur, entre esprit et corps, est à 
la fois apprentissage assidu et œuvre de grâce. 

3. Vend., p 159 

293 



La parabole du semeur 
Une parabole pour les éducateurs 

Michel KOBIK s.j. * 

Le semeur est sorti pour semer... » Ces mots de la para­
bole éveillent en moi le souvenir encore tout proche de 
lycéens qui n'avaient que ce mot à la bouche : « sortir ». 

Ils le prononçaient avec une telle intensité que je ne pouvais pas ne 
pas l'entendre comme un appel chargé d'une exigence irrépressible 
en eux : « Mon père, est-ce que je peux sortir ce soir ? » Repris dans la 
bouche de leurs parents, ce mot était coloré d'un reproche : « Il ne 
pense qu'à sortir ! C'est à peine si on le voit quelques heures à la mai­
son quand il rentre pour le week-end ! » Il me fallait alors reprendre 
devant ces parents les expressions de Françoise Dolto, faute de savoir 
en trouver de plus personnelles. Le mot « sortir » prenait alors un sens 
nouveau, riche de la croissance vers l'âge adulte qu'il se mettait à évo­
quer. L'évangile n'était jamais loin au cours de ces conversations. Il 
arrivait même parfois qu'il vienne explicitement au cœur de celles-ci, 
non sans provoquer un étonnement qui donnait à nos échanges une 
dimension nouvelle et inattendue au départ. 

* Manrèse, Clamart Ancien responsable des « Equipes » au Lycée Saint-Joseph de Reims, il a 
publié dans Christus : « La guérison de Naaman » (n° 131, juillet 1986) 

Christus n* 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



La parabole du semeur 

« Le semeur est sorti pour semer... » Est-ce à dire que cette parabo­
le est aussi pour les adolescents, leurs parents et leurs éducateurs ? Elle 
est pour tout être humain qui cherche à entendre la Parole de Dieu, 
car elle est la parabole qui donne la clé de toutes les autres : « Vous ne 
comprenez pas cette parabole ? Alors comment comprendrez-vous 
toutes les paraboles ? » (Me 4,13). Michel Henry, dans son dernier 
livre, en fait une lecture rigoureuse et suggestive : 

« Ce que sème le semeur, c'est la Parole de Dieu ( . ), la semence étant la 
Parole de Dieu, le lieu où elle est reçue est notre "cœur". La nature variable du 
sol figure ainsi les diverses manières selon lesquelles le cœur se comporte à 
l'égard de cette Parole constitutive de son être. Dans la mesure où la parole 
forme le cœur de l'homme, celui-ci est prédestiné à la recevoir » '. 

L'adolescent qui veut « sortir » est à la recherche de la Parole dont 
il ne sait pas encore qu'elle est en lui. Il est à la recherche de la vie 
invisible dont toute parabole invite à découvrir le secret, celui de la 
Vie éternelle qui sans cesse donne la vie à elle-même. L'adolescent 
qui « sort » cherche la Parole dont il vit, cette Parole qui est sortie d'el­
le-même pour donner la vie parce qu'elle est la Vie : « Au commence­
ment était la Parole (...), et la Parole était Dieu. En elle était la vie... » 
(Jn 1,1.4). Il est étrange de rapprocher ainsi la « sortie » de la Parole 
dans le don d'elle-même et celle de l'adolescent en marche vers l'âge 
adulte. Je risque pourtant ce rapprochement parce qu'il me paraît 
convenir au mouvement dans lequel nous entraîne la parabole du 
semeur, en évoquant la difficulté pour l'être humain d'entendre la 
Parole de Dieu, enlevée aussitôt que semée, asséchée « par la détresse 
ou la persécution », étouffée par « les soucis du monde, la séduction 
des richesses et les autres convoitises » qui la laissent « sans fruit » (Me 
4,15.17.19). 

Comme une nouvelle naissance 

L'adolescence est comme une naissance. Il s'agit de « sortir » de la 
situation d'enfance, où l'on est dépendant de la loi d'autrui jusque 
dans les moindres aspects de la vie quotidienne : les horaires, l'école 
où l'on est inscrit, les vacances, et beaucoup d'autres choses du même 
genre. Mais de même que l'accouchement du fœtus est un risque, la 
mutation de l'adolescence présente des risques. Si le fœtus ne 

1. Paroles du Christ, Seuil, 2002 

295 



Le progrès spirituel 

s'asphyxiait pas, il ne pourrait pas commencer le travail de l'accou­
chement. Pour vivre, il faut qu'il « risque sa peau ». Sinon, il ne vient 
pas au monde. 

Comme le fœtus, l'adolescent veut « sortir » parce qu'il éprouve 
une sorte d'asphyxie. S'il reste dans sa peau d'enfant, dans la sécurité 
que la famille lui donnait, cela devient pour lui la plus grande insécu­
rité. Sortir, pour lui, c'est beaucoup mieux que rester enfermé en soi-
même, dans son enfance et dans sa famille qui devient un lieu de 
mal-être intérieur et d'incompréhension. Mais cette « sortie » vers une 
plus grande autonomie de mouvements est pour lui angoissante, car 
il se sent coupable de « lâcher » ses parents. Elle doit être assistée comme 
on assiste l'accouchement pour qu'il se passe bien. Il faut que les adultes 
soient là, et les parents tout spécialement, en acceptant la transforma­
tion qui s'opère chez leur enfant, c'est-à-dire en consentant à se 
renouveler eux aussi comme parents. Or cela ne se passe pas sans 
inquiétude pour eux aussi. Et cette inquiétude parentale ajoute son 
poids d'angoisse à celui que supporte déjà le jeune en pleine transfor­
mation. 

Plusieurs solutions s'offrent à lui pour échapper à l'angoisse paren­
tale : le retrait en soi-même, ou au contraire l'extériorisation à outran­
ce, ou encore l'investissement dans une passion qui fait oublier tout le 
reste. Ces solutions présentent plus ou moins de risques, et certaines 
sont carrément dangereuses. En chacune, on peut repérer comme une 
volonté de se dépasser, d'aller jusqu'au bout, qui peut virer au délire 
ou à une sorte d'intoxication, avec le sentiment d'être « quelqu'un » 
parce qu'on risque quelque chose. On trouve ici la racine de nom­
breuses conduites déviantes : provocation de l'autorité, vol, consom­
mation de drogue et/ou d'alcool, drague sans limite... Avec tout ce 
que cela entraîne de dissimulation, de mensonge, de perte d'estime de 
soi et des autres, sans parler des conflits qui brisent la relation parce 
qu'on ne se comprend pas. 

Le risque pris par un adolescent exprime l'exigence qu'il a de s'as­
sumer tout seul comme un défi lancé à soi-même. Mais dans cette 
volonté d'accéder à une autonomie plus grande, il a besoin d'être 
assisté pour garder la maîtrise de lui-même, le soin de son corps, le 
respect des lois sociales et le souci d'autrui. Cette assistance est le rôle 
des adultes qui l'entourent. Elle est impossible si les adultes les plus 
proches, et particulièrement les parents, cherchent à camoufler leurs 
propres erreurs et à mentir au lieu de reconnaître que ce n'est pas 
nécessairement comme eux qu'il faut devenir. Comment aider un 



La parabole du semeur 

jeune dont les parents dissimulent les fautes qu'ils constatent en pen­
sant, ainsi, mieux le protéger ? 

Une telle attitude ne produit que perte d'estime à l'égard de ceux 
qui se posent ainsi en guides retors. Le drame des adolescents en dif­
ficulté, c'est la perte de confiance en eux-mêmes et en l'avenir parce 
qu'ils ont perdu la confiance en leurs parents et une relation ferme 
avec eux. C'est de ne pas trouver en leurs parents, au moment où ils 
ont tant besoin d'eux pour se rassurer, la cohérence dont ils man­
quent en eux-mêmes. C'est de percevoir chez ces adultes leur peur de vivre 
et de parler vrai. Eprouvant cette désillusion comme une trahison de 
ceux qu'ils aiment le plus, ils ne savent plus où trouver le courage 
nécessaire pour oser choisir ce qui est juste et vrai. Il en est qui sont 
ainsi, selon les propres mots de leurs camarades, des « orphelins de 
parents vivants ». 

Sortir de soi 

Il m'apparaît avec une évidence croissante que l'enjeu principal 
d'une existence humaine trouve une bonne expression dans la finale 
du n° 189 des Exercices spirituels de saint Ignace : « Chacun doit penser 
qu'il progressera en toutes choses spirituelles dans la mesure où il sor­
tira de son amour, de son vouloir et de ses intérêts propres. » Sortir de 
soi pour se tourner vers autrui et vers Dieu est un chemin de conver­
sion. L'éducation vise nécessairement cette ouverture du sujet humain 
à l'alterné. Elle doit en rendre possible l'expérience et l'accompagner. 

Sortir de soi (de son amour-propre, de sa volonté propre et de ses 
intérêts propres) conduit à faire l'expérience d'une rencontre non pas 
« en pensée » mais « en acte », dans la réalité concrète de l'existence 
quotidienne. Cela implique oubli de soi, obéissance et souci de 
l'autre. Sortir de soi conduit à se découvrir responsable d'autrui, de 
son bien-être, de sa vie... et à en rendre compte à Dieu : je suis res­
ponsable de mon frère. La vie spirituelle comporte un choix éthique : 
impossible de rencontrer Dieu si je ne sors pas à la rencontre de mon 
prochain pour l'aimer. C'est la charité concrète qui sera la mesure de 
mes progrès spirituels. Si la vie spirituelle ne va pas jusque-là, elle 
reste un rêve, une pure intériorité bouclée sur elle-même, une prison, 
une perversion. L'éducation et l'accompagnement spirituel doivent 
conduire à faire l'expérience du don de soi comme une expérience 
positive, constructive et heureuse. Chez les adolescents, cela s'exprime 
par la fierté d'avoir grandi en ayant été utiles à d'autres. 

2 9 7 

r 



Le progrès spirituel 

Mais sortir de soi à la rencontre d'autrui et de Dieu est une épreu­
ve. Le don de soi rencontre toutes les résistances de la peur, du décou­
ragement, de l'indifférence, mais aussi toutes les malfaçons du service 
et de la prière. Il en appelle nécessairement au discernement, à l'auda­
ce de se confier à la parole, de toujours oser choisir à nouveau ce qui 
est bon, juste et vrai, même si l'on rencontre autour de soi des gens 
qui trahissent la parole donnée et perdent courage devant les difficul­
tés de la vie. Pour oser sortir de soi, il faut avoir fait l'expérience de la 
confiance et de sa fécondité : il faut avoir rencontré quelqu'un sur qui 
l'on peut s'appuyer en toute sécurité, quelqu'un dont la parole ne trompe 
pas et tient bon. Ce qui ne veut pas dire quelqu'un dont les propos sont 
infaillibles, mais quelqu'un qui se tient à ce qu'il dit, sans déborder. 
Quand il a dit « oui », c'est « oui » ; quand il a dit « non », c'est 
« non ». Il peut être dans l'erreur, mais il ne ment pas. Et il ne se déro­
be pas à la parole qu'on lui demande, même si elle est difficile à pro­
noncer, comme un interdit ou un reproche. La puissance de la 
confiance, c'est de nous détacher de ce que nous possédons : « Tiens, 
je te le confie ! » Elle libère ainsi en nous un espace pour accueillir ce 
que nous n'avons pas encore : la reconnaissance. Elle nous sort de 
nous-mêmes pour accueillir autrui dans notre vie. Elle nous sauve de 
rester enfermés dans une position d'autosuffisance. 

Au cœur de la sortie de soi, il y a nécessairement cette expérience 
heureuse de la confiance accordée. Fondamentalement, l'éducation 
ou l'accompagnement spirituel sont stériles en dehors de cette situa­
tion créée par la vérité intimement et concrètement éprouvée du dire 
d'un autre. L'exigence de l'éducation, qui entraîne à toujours choisir le 
meilleur pour le prochain et pour Dieu, ne peut pas, en dehors de la 
confiance, faire accomplir les progrès espérés. Sans confiance, l'exi­
gence de progrès fait fuir et retourner au repli sur soi, dans la honte 
ou le désespoir d'être paralysé par la peur. L'absence de confiance en 
l'autre débouche sur l'absence de confiance en soi. C'est pourquoi il 
est si important que l'éducateur ou l'accompagnateur spirituel en 
soient dignes, porteurs d'une parole qui réponde de la vie et en autorise 
ainsi le déploiement. Beaucoup d'adultes et de parents aujourd'hui sont 
en plein désarroi pour avoir consenti à de multiples trahisons en se 
laissant aller à faire « comme tout le monde », au lieu de répondre à 
l'appel en eux d'un dépassement de soi et de devenir vraiment res­
ponsables d'eux-mêmes et de leurs actes vis-à-vis des autres, et notam­
ment vis-à-vis de leurs propres enfants. Ils n'ont pas osé « re-choisir » 
le meilleur qui s'offrait à eux sous la figure d'une altérité concrète et 



La parabole du semeur 

exigeante pour les détacher de leur amour, de leur volonté et de leurs 
intérêts propres... Plusieurs vivent maintenant la honte et la tristesse 
de n'avoir pas réussi comme ils l'avaient rêvé, et le font payer cher à 
leur entourage. 

La parole sauvée 

Ces réflexions me reconduisent aux trois « figures du mal » expo­
sées par les évangiles synoptiques dans la parabole du semeur : 

• Dans la première figure, à peine semée, la Parole est enlevée par 
Satan, qui s'en empare, « de peur qu'ils ne croient et ne soient sauvés » 
(Le 8,12). « Tout se passe, écrit Michel Henry, comme si la parole 
n'avait jamais parlé,.comme si elle n'avait jamais été entendue — 
comme si le Verbe, venu pourtant chez les siens, n'avait pas été reçu. » 
Comme s'il n'y avait pas de salut. La Parole est mise en échec dans le 
cœur humain, cisaillée dans son élan dès l'origine. Cette parole empê­
chée de parler, réduite au silence dans un enfermement mutique, res­
semble au sel qui a perdu sa saveur : comment la retrouvera-t-il ? 
Comment parler quand la parole elle-même est enlevée, cisaillée par 
le mensonge et la dérision qui tuent la confiance, empêchent la crois­
sance et ferment les portes du consentement à la vie ? 

• Dans la deuxième figure du mal, « la détresse ou la persécution à 
cause de la Parole » (Mt 13,21 ; Me 4,17), « la tentation » (Le 8,13), 
font abandonner ou tomber. C'est l'épreuve du scandale qui fait 
perdre la Parole et transforme la joie initiale de son accueil en déses­
poir jusqu'à la haine d'autrui et de soi-même. 

• Dans la troisième figure du mal, enfin, la Parole est étouffée par 
« le souci du monde, la séduction des richesses », « les autres convoi­
tises » et les « plaisirs de la vie ». Elle n'arrive pas à maturité et reste 
sans fruit. 

En ces trois figures du mal présentées par la parabole du semeur se 
reconnaissent aisément les situations évoquées plus haut à propos de 
la « sortie de soi » pour cette naissance nouvelle qu'est l'adolescence. 

Reste « la bonne terre », « le cœur loyal et bon » qui entend, com­
prend, accueille et retient la Parole. Dans ce cœur-là, elle demeure, ni 
enlevée par le Satan, ni asséchée par l'épreuve, ni étouffée par le 
monde. Et elle produit beaucoup de fruit « à force de persévérance ». 
Henry écrit que « la bonne terre désigne le cœur en la pureté de sa 
condition originelle, celle du Fils généré dans l'auto-révélation de la 
vie ». La bonne terre désigne le Fils de Dieu. Elle désigne la terre sans 



Le progrès spirituel 

laquelle il n'y aurait ni chemin, ni pierre, ni buissons. Elle désigne le 
Cœur sans lequel il n'y aurait pas de cœur du tout pour accueillir la 
Parole. Ce qui est premier dans la parabole du semeur, c'est qu'il est, 
Lui, le premier à « sortir », c'est le don originaire de la Parole à chaque 
fois entendue d'abord, qui tombe toujours dans un cœur, même si, 
ensuite seulement, elle est enlevée, asséchée ou étouffée. Le semeur 
n'est pas rentré. Il continue de semer. Il continue de donner la semen­
ce de la Parole. Là est l'espérance du salut menacé par les figures du 
mal. 

Le cœur où peut germer la Parole de vie a les dimensions du res­
pect, là où se rejoignent en secret le Cœur du Fils et le cœur de l'hom­
me. Le respect consiste à être « au lieu » de l'autre sans rivalité et sans 
confusion, à être dans son « lieu » sans lui prendre sa place et sans se 
confondre avec lui dans une fusion imaginaire qui annulerait les dif­
férences. Il est proche de la communion, mais sans l'être encore, car 
elle suppose le partage dans l'amour. Etre au « lieu » de l'autre sans lui 
prendre sa place en l'évacuant ou en l'absorbant, cela n'est possible que 
dans la parole, qui peut s'exprimer d'un geste ou dans une attitude 
d'écoute attentive, mais qui se donne aussi dans les mots. Présence 
dans une distance qui demeure, pudeur qui ne dévoile pas tout et 
garde un coin de mystère, le respect convient bien aux relations de 
l'âge adolescent. Il n'est pas à mettre en avant comme une valeur 
morale abstraite ou socialement correcte, mais comme une condition 
de progrès en humanité pleinement adulte et comme une promesse 
de grandes joies à connaître le moment venu. S'il est une issue heu­
reuse à la parabole du semeur, elle est bien dans le Cœur du Fils qui 
accueille en lui tous les autres cœurs ayant perdu leur condition origi­
nelle. 

A évoquer ainsi le destin de la Parole semée dans le cœur de 
l'homme, il me vient à la pensée le miracle d'être compris. Tant de fois, 
notre parole est mal entendue, déformée, ignorée ou retournée contre 
nous. Lorsqu'il nous arrive d'être compris à cette profondeur où elle 
naît en nous, une chaleur étrange surgit dans notre cœur et suscite la 
reconnaissance : quelqu'un nous a entendu ! Non sans souffrance 
pour nous-mêmes comme pour celui qui nous a rejoint jusqu'en ce 
point intime, et qui maintenant nous appelle à partager la vie avec lui. 
Car il est vrai que le grain semé en terre ne porte du fruit qu'au prix de 
sa mort. Sinon, il reste seul. Mais nous éprouvons une joie soudaine 
qui écarte la tristesse, éclaire nouvellement le passé et ouvre un autre 
avenir où une croissance féconde est possible. 



La liturgie, clé 
de la temporalité chrétienne 

François CASSINGENA-TRÉVEDY o.s.b. * 

Le Temps est à rude épreuve dans le monde ; il semble même 
qu'en raison de ce qu'il est convenu d'appeler le progrès, il 
doive l'être toujours davantage à l'avenir. Dans les vieilles 

demeures rurales d'autrefois, même les plus simples, les plus pauvres, 
il y avait une horloge dont le balancier allait, aussi tranquille que le 
pas des bœufs, comme un nombre d'or que la mort des êtres chers, 
seule, arrêtait. Dans ce meuble de la vie quotidienne, on entendait 
palpiter les intestins du Temps. Peut-être n'entendait-on que cela de 
tout le jour et, tout doucement, plus profond, plus loin que l'ennui, 
les êtres s'intériorisaient. On entendait et on attendait. « Priez pour 
nous, maintenant et à l'heure de notre mort. Amen. » 

Aujourd'hui, on fait mille injures au Temps : on lui court après, on 
le tue, on l'annule, on le perd sans même plus savoir — ô ironie — à 
quoi on l'a perdu. Et pour finir on l'accuse comme un conditionne­
ment intolérable, une fatalité dont il faut absolument s'affranchir, 

* Moine de Ligugé, Institut Catholique de Pans A publié aux éditions de Bellefontaine 
Quand la Parole prend feu (1999) et Pour toi, quand tu pries (2000) 

Christus n° 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Le progrès spirituel 

comme si les paradis factices pouvaient remplacer le paradis réel que 
le Temps nous ouvre, si nous savons, avec une sorte d'émerveillement, 
perdre notre temps au Temps lui-même. 

PETITE HISTOIRE DU TEMPS 

Qu'avons-nous fait du Temps ? Car c'était beau Temps, c'était bon 
Temps que Dieu nous avait créé dès l'origine, en créant le monde en 
lui et avec lui. Le Temps, oui, le Temps lui-même a une histoire... 
Retraçons-la, repassons-la. 

Le Rendez-vous 

La première page de la Bible nous donne à apercevoir le cours 
supérieur du Temps, comme d'une eau transparente dont l'homme 
n'avait pas fait encore l'égout de ses soucis ni de ses calculs. A vrai 
dire, le grand Œuvre de Genèse n'installe encore que les tréteaux du 
Temps ; en donnant l'impulsion première au balancier du soir et du 
matin, au rythme cardiaque du jour et de la nuit, en suspendant le 
soleil, la lune et les étoiles aux branches de l'arbre cosmique, Dieu, tel 
un enfant comptant sa Vie en années-Lumière, confectionne un 
manège, un mobile complexe dans lequel danseront à l'aise tous les 
mouvements possibles. 

Le Temps fait la roue, pour commencer. Il est en vacance. Le calen­
drier est vierge, l'Agenda de Dieu n'est encore qu'une page blanche, 
mais une page qu'il va remplir. Remplir de l'Homme (car l'Homme 
seul lui vient à l'idée en tout ce qu'il fait) et remplir de Lui-même. 
Mais bientôt, pour donner à l'homme de bonnes habitudes, Dieu 
prend son Temps : Il se repose ; pour remplir le Temps, Il commence 
par l'aérer : Il fait le Sabbat pour que le Temps lui-même respire et se 
repose (Gn 2,2-3). Ce n'est pas tout : pour que le Temps lui-même 
croisse et se multiplie, Il invente des Sabbats de Sabbats (Lv 23,15-
16), Il décrète des jachères pour la terre (Ex 23,11) et, pour l'homme, 
des jubilés (Lv 25,8-17). Bienheureuse « torah » du Temps que l'on 
peut suivre à travers tout le Pentateuque et qui promeut une hygiène 
du Temps dont l'oubli'et la violation nous coûteront toujours plus 
cher ! Car l'homme ne peut se renier indéfiniment comme être de 
devenir, de patience et de rythme, sans encourir une sorte d'explosion 
de lui-même et des liens sociaux qu'il tisse avec autrui. 



La liturgie, clé de la temporalité chrétienne 

Mais surtout, si Dieu a créé le Temps, c'est pour prendre rendez-
vous ; pour rencontrer l'homme dans la condition même de l'homme, 
temporelle. Lorsqu'on a un ami et qu'on désire le rencontrer, on ne le 
peut qu'en temps voulu et en un certain lieu-dit. Dans l'idée de Dieu, 
Espace et Temps ne sont pas des fatalités ni des avatars, mais les coor­
données indispensables du Rendez-vous, puisqu'aussi bien Dieu n'a 
inscrit que l'homme sur son agenda. Dès la conversation régulière 
avec Adam, le soir, dans le jardin (cf. Gn 3,8), Espace et Temps appa­
raissent comme des données de pure « con-venance » entre l'homme 
et Dieu. Il n'est de Temps, en somme (comme il n'est de Lieu), que 
pour la Rencontre. Si nous nous disions cela tout bas de la plus infi­
me fraction de notre temps ordinaire, elle deviendrait aussitôt fraction 
du Pain, car en réalité les minutes ne sont rien d'autre que les miettes 
de l'Eternel. 

Le Temps de se faire l'un à l'Autre 

C'est au commencement même (cf. Jn 1,1) que, n'ayant jamais 
qu'un seul dessein sans repentir ni reprise, Dieu a fait de son propre 
Fils, Homme nouveau, Homme plénier, le pôle du Temps. Dès son 
principe, le Temps n'a pas d'autre sens que le Christ, pour Dieu 
comme pour nous. Car, « économiquement » ', le Temps n'est rien 
d'autre que l'auxiliaire de l'accoutumance mutuelle de Dieu et de 
l'homme : selon la vision « progressiste » d'Irénée de Lyon, en effet, 
aussi profonde qu'audacieuse, il faut du temps pour que l'homme 
s'habitue à Dieu, et Dieu à l'homme2. Le Temps n'existe que pour que 
l'homme vienne à Dieu, et Dieu à l'homme ; Temps, pour Dieu, de 
venir à l'homme jusqu'à devenir homme ; Temps, pour l'homme, de 
venir à Dieu jusqu'à devenir Dieu. 

Le Temps n'est rien d'autre, par conséquent, que la condition élé­
mentaire de l'humanisation de Dieu comme de la divinisation de 
l'homme, le terme et le point de rencontre de ces deux processus cor­
rélatifs étant le Dieu-Homme, Jésus-Christ. C'est dire, loin de tout 
fatalisme païen, qu'il soit ancien ou moderne, la positivité essentielle 
du Temps, la chance que nous avons d'avoir le Temps, de par Dieu. 
Dieu n'a pas abandonné le Temps à l'homme pour demeurer isolé 
dans son éternité, mais, s'étant librement engagé — et ce, antérieure­
ment même au péché — dans une histoire d'Alliance avec l'homme, il 

1. Au sens patristique, l'Economie est le processus histonque du salut, dans son intégralité 
2. Cf. Contre les hérésies, IV, 11,2 ; 12,2 , 26,1, 38,3-4 , 39,2 ; V,34,2. 



Le progrès spirituel 

s'est compromis dans le Temps même de l'homme qui est bien moins 
sa créature que son partenaire. 

Pressé par l'urgence du salut, le Temps cosmique des origines 
prend alors son élan, son allure, et se trouve puissamment vectorisé 
par une Promesse dont le Royaume est le terme, c'est-à-dire « Dieu-
avec-nous » (Ap 21,3), car (on l'oublie trop souvent) l'homme se 
retrouve avec Dieu à la Fin du Temps. En se mettant Lui-même pour 
nous et avec nous à la Fin du Temps, Dieu donne au Temps son dyna­
misme et son orientation, et c'est en cela précisément que consiste 
toute la nouveauté théologique de la temporalité, en christianisme. 

Avec le Christ Dieu vivant, il n'y a plus de temps mort : il y a seu­
lement un Temps qui court, non dans le vide ni la fièvre mondaine, 
mais dans la hâte et la joie pascale. Dieu même s'est introduit dans la 
matrice du Temps pour en être le Terme, pour venir à terme : manifes­
tation de sa kénose, sans doute, mais aussi de sa gloire ; l'Eternel est 
enfanté par le Temps : c'est son jeu, c'est aussi l'étonnante surprise 
qu'il nous fait, car désormais, contre toute attente humaine, nous 
pouvons nous attendre à Lui. « Si moram fecerit, expecta Eum, quia 
veniet et non tardabit, alléluia ! »3. Illuminé de veilleurs qui Le pressen­
tent, le Temps tout entier s'anime et devient prophète. Dieu même se 
fait « A-venir », au terme et au cœur du temps historique de l'humani­
té comme du temps le plus intime de chacun de nous, car, pour cha­
cun de nous, le Temps est histoire sainte. En se faisant chair, Dieu 
s'est fait attendre, et tout le Temps s'en est trouvé changé, caractérisé, 
au point de comporter définitivement en soi, comme sa modalité la 
plus essentielle, l'orientation christologique que l'incarnation de Dieu 
lui a une fois conférée. 

Unité de Temps 

Le Temps, parvenu à son terme — parvenant à son terme en 
chaque aujourd'hui —, peut-il porter fruit plus mûr que la Chair de 
Dieu, cette Chair qui, dans le mystère eucharistique et ecclésial, ne 
cesse de s'accroître de la nôtre, matériau du salut pour une construc­
tion qui nous dépasse ? « Vers Toi vient toute chair » (Ps 65,3). Le 
Temps tout entier travaille pour l'« A-venir », autant qu'il est travaillé 
par Lui, et toute « l'attente de la création » (Rm 8,19), d'un bout à 
l'autre de l'histoire, se trouve ramassée, à la « plénitude du Temps » 

3. « S'il met un délai, attends-Le, car II viendra sûrement et ne tardera pas, alléluia ! » (antien­
ne du deuxième dimanche de I'Avent, d'après Ha 2,3). 



La liturgie, clé de la temporalité chrétienne 

(Ga 4,4), dans la grossesse d'une femme ; attente singulière, attente de 
chair, vertigineuse et fragile, qui, elle-même portée par la gestation 
des siècles au terme de la Nuit des temps, s'offre à nous comme l'abré­
gé, comme la parabole du Temps tout entier. 

S'étonnera-t-on, après cela, que notre Avent liturgique, occupé de 
la Vierge Marie, soit à ce point emblématique non seulement du 
temps liturgique en son ensemble, mais de toute la conception chré­
tienne du Temps ? Tous les êtres de tempérament liturgique auront 
toujours un faible pour ce temps-là4, car l'Avent annuel a vraiment 
une grâce : il est, pour ainsi dire, la métonymie du Temps chrétien. 
« L'Ange du Seigneur apporta son message à Marie... Et le Verbe s'est 
fait chair. » Même si les horloges se sont tues et que le vrombisse­
ment du monde a couvert la voix des cloches, l'angélus, ce syllogisme 
cristallin, demeure pour nous l'unité du Temps et sa plus élémentaire 
mesure. Le Verbe s'est fait chair : il n'y a que cet événement-là qui 
compte, et c'est à partir de lui que nous comptons tout le reste. A vrai 
dire, la prise de chair est la seule chose qui puisse arriver à la Parole, et 
cette incarnation de la Parole, pour notre salut, est la seule chose qui 
puisse nous arriver : avec l'incarnation de la Parole, le Temps universel 
se résout en un seul Evénement qui ne cesse d'arriver et dont l'Eglise, 
née de cet Evénement même et constituant sa suite, ne cesse d'inven­
torier la richesse. 

Il est donc légitime de reconnaître dans la « plénitude du Temps » 
dont parle Paul, l'expression du fait que le Temps est rempli par un 
seul Evénement qui consiste, corrélativement, dans l'avènement de 
Dieu à l'humanité (Epiphanie de Dieu) et dans l'avènement de l'hu­
manité à Dieu (Eglise en devenir). La conception du Verbe dans le 
sein de Marie, « mémorialisée » annuellement dans l'Avent et quoti­
diennement dans l'angélus, est l'onde de choc, l'Instant par excellen­
ce, la minute bénie du Temps ; par rapport à cet Instant-là, le Temps 
n'est qu'attente (Ancienne Alliance) ou détente (Nouvelle Alliance et 
temps de l'Eglise) : il retentit tout entier de lui. 

Temps aux éclats dans la Lumière 

Quant à l'Heure pascale (Jn 2,4 ; 17,1) en laquelle Jésus-Christ 
s'est montré si exact, théologiquement solidaire de l'instant de l'incar-

4. Qu'il suffise d'évoquer les noms de Dom Guéranger, avec son Année liturgique (vol I), et le 
Père Daniélou, avec Le Mystère de l'Avent D'un point de vue catéchétique, l'Avent est un temps 
pnvilégié pour initier à la temporalité chrétienne et en inculquer très tôt le sens 

305 



Le progrès spirituel 

nation (qui est en elle et pour elle), elle transcende le Temps, elle le 
transfigure, mais sans nous dispenser pour autant de notre condition 
temporelle, car toute notre vie durant et toute l'histoire durant, nous 
devons repasser Jésus-Christ (cf. Le 2,19) de mémoire vive, au point 
de passer par lui, morts ou vifs. Pâques, rupture de l'histoire autant 
que dénouement, fait éclater le Temps dans la lumière et subvertit 
son apparente linéarité, de sorte que chaque éclat du Temps contient 
désormais toute l'énergie possible du Mystère et qu'en chacun de nos 
instants quotidiens, déjà, il se fait Jour. Lorsque « bat son plein le jour 
de Pentecôte » (Ac 2,1), la plénitude du Temps devient patente et 
publique : le plein-Temps de l'Eglise qui, tranchant sur l'ennui ou l'oi­
siveté du monde, se propose au monde comme une bonne nouvelle. 

Dès son acte de naissance, l'Eglise s'est mise au travail, un travail à 
plein Temps qui est celui de la mission sans doute, mais aussi celui de 
la liturgie, car si la première se donne carrière à travers l'histoire, la 
seconde resplendit comme l'emploi du Temps par excellence. 

U N TEMPS ACTIF, UN TEMPS ARTISTE 

Si nous avons retracé cette « histoire du Temps », depuis la création 
jusqu'à la Pentecôte et la Parousie, c'est parce qu'elle nous est suggérée 
par le déroulement du temps liturgique lui-même, parce qu'elle le 
porte et que sans elle il serait incompréhensible. Temps spécifique de 
l'Eglise, temps maternel à tous égards de l'Eglise, le temps liturgique 
est et restera jusqu'à la Fin la maturité du Temps. Alors que le monde 
subit le temps comme une fatalité, cherchant à le tuer ou à le tromper 
pour prendre sur lui sa revanche, l'Eglise manifeste avec tranquillité sa 
maîtrise du Temps, maîtrise que, comme Epouse à la fois unique et 
successive, elle a reçue de son Seigneur lui-même qui est le Seigneur 
du Temps. C'est ainsi qu'en vérité elle dispose du Temps, de tout le 
Temps qu'il veut jusqu'à ce qu'il vienne, du Temps plein qu'il lui a 
donné, ou plutôt qu'il lui donne incessamment à remplir de Lui et 
des richesses (cf. Ep 3,8) de son Mystère. 

Ce Jour qui fait le Temps tout entier 
Disposant du Temps, l'Eglise dispose naturellement du jour, de ce 

Jour dominical et pascal « que le Seigneur a fait » (Ps 118,24) et qui, 
dès les origines, apparaît comme l'embryon du temps liturgique et 



La liturgie, clé de la temporalité chrétienne 

l'essieu de son mouvement. Le Christ fait Jour, et les rayons de ce 
Jour-là, de cet Aujourd'hui-là, atteignent chacun de nos jours, si 
pauvres et si obscurs soient-ils. Le temps, notre temps ordinaire, s'en 
trouve pour ainsi dire « eucharistie » dans sa totalité. Car, une fois 
posé, le Jour à son tour construit la Semaine, enrichissant le septénai­
re génésiaque d'une signification nouvelle et parachevant sa cohéren­
ce, puisque, premier Jour, il est aussi le huitième, celui de la 
résurrection. Il construit aussi les Heures de manière à en faire la 
« portée » du salut : le matin chante avec Zacharie, le soir avec Marie, 
l'orée de la nuit avec Syméon. 

Mais surtout, en se satellisant tous les autres jours, le Jour décide 
de l'Année qui, à cause de lui, devient tout entière « Année de grâce de 
la part du Seigneur » (Is 61,2) : l'année liturgique complète (dont l'éla­
boration historique a été progressive) se recommande à l'attention et 
à l'affection du Peuple de Dieu comme l'unité pédagogique élémen­
taire utilisée par l'Eglise pour nous intimer, communautairement et 
personnellement, le Mystère du Salut. Douée d'une incomparable 
vertu catéchétique, cette révolution « mémorielle » et contemplative 
autour du Mystère du Christ épouse la révolution naturelle de la terre 
autour du soleil ; engrenage du monde invisible sur le monde visible 
et construction achevée, elle manifeste au plus haut point le caractère 
essentiel du Temps, en christianisme : la cohérence. 

Vertu de la spirale 

Mais le « génie chrétien » du Temps5 ne se signale pas seulement 
par cet art d'inscrire l'Histoire (sainte) dans le rythme cosmique et de 
le greffer sur lui : il consiste aussi dans la répétition de ses rythmes et 
de ses cycles propres, car, de par le Christ et l'Eglise, chaque jour 
revient, et chaque dimanche, et chaque année. Loin d'entraîner une 
déperdition ou une usure, comme dans l'univers séculier, la répétition 
représente plutôt ici une énergie et un dynamisme supplémentaires ; 
il existe en liturgie, nous le savons d'expérience, une grâce de la répé­
tition. Encore faut-il bien nous entendre sur ce terme, car en l'occur­
rence la répétition signifie moins la réitération d'un passé que, selon 
l'acception dramaturgique du terme, la préparation, l'essai d'un ave­
nir. Au demeurant, passé et avenir ne sont-ils pas les deux perspectives 
conjointes de la « mémoire » spécifiquement chrétienne et les deux 

5. Nous pensons au titre du bel ouvrage de François Debuyst, Le génie chrétien du lieu (Cerf, 
1997), consacré à l'espace liturgique 

307 



Le progrès spirituel 

portes d'entrée dans toute réalité sacramentelle ? Bref, l'année litur­
gique commémore bien moins un temps révolu qu'elle n'est une 
« révolution » en marche, la plus subversive de toutes, en faisant 
mémoire de l'Avenir même. Ainsi aménagé par le Mystère intégral et 
employé au Christ, le Temps lui-même devient, pour employer une 
terminologie bénédictine, un instrument des bonnes œuvres ou, pour 
user d'un langage ignatien, un exercice spirituel. 

Au point où nous sommes parvenus, nous pouvons reconnaître le 
caractère éminemment synthétique du temps de la liturgie et en res­
saisir les éléments. Il nous apparaît donc que le temps circulaire du 
grand rythme cosmique (l'heure, le jour, l'année) se combine avec le 
temps vectoriel instauré par l'Evénement du Salut pour engendrer le 
temps liturgique qui, à son tour ou, plus exactement, à la faveur de ses 
retours, vrille progressivement le Mystère du Christ dans le cœur et la 
mémoire vive de l'Eglise entière comme de chacun de nous. C'est 
ainsi que le temps liturgique peut être défini comme la synthèse des 
trois formes de mouvement maintes fois repérées par la mystique et la 
théologie médiévales, dans le sillage du Pseudo-Denys : le mouve­
ment rectiligne, le mouvement circulaire et le mouvement en spirale 
qui combine les deux précédents6. 

Véritable spirale intentionnelle, en effet, le temps liturgique arrache 
le temps cosmique à l'inanité, au court-circuit d'un éternel retour 
(impasse des paganismes anciens et modernes), et il l'emporte dans le 
dynamisme d'une Histoire dont le Christ est d'un bout à l'autre le 
Sens ; spirale active, efficace, qui enfonce dans l'humanité et en 
chaque homme ce Christ qu'elle « présente », c'est-à-dire rend Présent à 
chaque instant de notre temps ordinaire. C'est dire que dans la litur­
gie se manifeste de manière éminente la sacramentalité du Temps qui, 
dans sa totalité comme dans sa plus humble fraction, nous donne à 
rencontrer le Christ, nous donne le Christ en communion. 
Sacramentalité : vitalité aussi, puisque le Temps universel se trouve 
vectorisé dans une direction sotériologique, de sorte qu'il n'est plus 
une simple « condition a priori » (Kant) de notre expérience, mais une 
voie d'affranchissement ; non plus un facteur d'aliénation, mais un 
auxiliaire de résurrection. 

6. Cf. Les Noms divins, IV,8 , LX,9 (le mouvement hélicoïdal réalise une « stabilité féconde », 
gontmos stasis) 



La liturgie, clé de la temporalité chrétienne 

Le Temps, grand train de Vie 

A travers le déploiement de sa liturgie, ce n'est pas un temps uni­
forme, indéterminé, « infinitif », que l'Eglise nous donne, mais un 
temps conjugué au Mystère du Christ autant qu'à la réalité la plus 
humaine et la plus circonstancielle de nos vies ; un temps construit 
dans lequel nous pouvons entrer, un temps « cathédral » que nous 
pouvons habiter, car l'Eglise a le don de faire pour nous du temps 
même un espace où il fait bon vivre : alors que le monde sature le 
temps, elle nous fait un temps spacieux ; un temps conduit par Dieu 
qui se révèle à son tour temps conducteur pour chacun de nous : fruc­
tueusement vécu en effet et profondément intégré à l'expérience, le 
temps liturgique représente un inestimable catalyseur du progrès spi­
rituel ; consciencieusement célébré, il forme, il affermit en nous le 
« tempérament » des Mystères qu'il célèbre, jusqu'à ce que de leur 
mémorial nous passions à leur actualité et que nous entrions pour de 
bon dans cette Fête totale et simultanée dont, année après année et 
fête après fête, nous aurons obscurément inventorié le prisme. C'est ce 
fruit achevé du Temps que la liturgie même demande en maintes 
occurrences de son vaste répertoire euchologique. 

L'intention inconsciente de la modernité et de ce progrès pour 
lequel elle fait tant de réclame est de diminuer toujours davantage le 
temps jusqu'à l'annuler tout à fait, en vue de l'immédiateté d'une 
communication et d'une consommation qui, au rythme où vont les 
choses, finiront paradoxalement par n'avoir plus de contenu, ni l'une 
ni l'autre. Mais ce mirage prométhéen, ce meurtre intentionnel du 
temps se heurtera toujours aux grandes patiences de la création 
comme à la grande patience de Dieu lui-même, qui met du Temps 
entre Lui et nous, pour que nous n'arrivions à Lui que par le petit 
chemin béni de tous les jours. Et c'est de ce Temps-là, essentiellement 
intérieur et spirituel, que l'Eglise est pour le monde inquiet l'inten­
dante 7, en attendant le Jour. Au fil de sa liturgie, elle propose un 
Temps neuf, un Temps alerte, un Temps qui avance à quelque chose... 
à Quelqu'un. Prenons le Temps. Prenons ce Temps-là. Prenons-le en 
marche, car il nous précède, il nous déborde, il nous porte, il nous 
emporte. Non pas vers le néant, mais à la rencontre du Seigneur. 

7. Sur le rapport de l'homme contemporain au temps et le message spécifique de l'Eglise à cet 
égard, cf Luc Pareydt, « L'homme et le temps », La Maison-Dieu, n° 231, 2002, pp 7-17 

309 



Le labyrinthe d'une vie : 
Marie-Thérèse de Soubiran 

Geneviève PERRET * 

La vie de Marie-Thérèse de Soubiran frappe par ses paradoxes. 
Elle rêve d'entrer au Carmel, tout en se donnant avec ardeur 
et finesse à l'apostolat. Son oncle, prêtre plein de zèle, la 

convainc de se lancer dans la fondation d'un béguinage et l'envoie se 
former à Gand où subsiste encore cette forme de vie consacrée. C'est 
un projet aventureux, « tombeau de tous ses attraits ». Marie-Thérèse 
finit par y reconnaître la voix de Dieu. Voici donc en route le nouveau 
béguinage. Nous sommes en 1854, à Castelnaudary ; la fondatrice n'a 
que vingt ans. Et tout va bon train, contrairement à ce qui pouvait être 
humainement escompté. Mais le béguinage n'a pas vraiment d'avenir. 
A la suite d'un grave incendie, Marie-Thérèse pressent l'appel à fran­
chir un autre passage. « Mais c'est de nuit » (Jean de la Croix). 

Ce qui germe à l'obscur, c'est une nouvelle orientation donnée à la 
fondation, le choix d'une authentique vie religieuse. L'institut de 

* Soeur de Mane-Auxiliatrice, Bafoussam (Cameroun). A édité les Ecrits spirituels de Marie-
Thérèse de Soubiran (Desdée de Brouwer, coll « Christus », 1985). La numérotation corres­
pond aux pages de cette édition. En 2004, la congrégation de Marie-Auxiliatrice célébrera le 
150* anniversaire de sa première fondation. 

310 
I 

Christus n' 000 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Le labyrinthe d'une vie : Marie-Thérèse de Soubiran 

« Marie-Auxiliatrice » y prend naissance en 1864. Pendant dix ans, 
d'abord à Toulouse puis en d'autres agglomérations urbaines, Marie-
Thérèse va « travailler à sa formation et extension ». Formation pro­
fondément ancrée dans la tradition ignatienne, avec l'Eucharistie au 
cœur de la vie des sœurs et Marie, celle qui, la première, « vient au 
secours des âmes » aux côtés de son Fils. La visée est clairement défi­
nie : sans exclure d'autres champs apostoliques, répondre en priorité 
aux besoins humains et spirituels de la jeunesse et des plus démunis. 
L'extension, elle, restera toujours modeste et « d'une exttême lenteur ». 
C'est précisément cette lenteur et cette prudence qui vont être contre­
carrées par une ambitieuse qui évincera la jeune supérieure et prendra 
sa place. Julie Richer ira jusqu'à la mettre à la porte de sa propre 
congrégation. 

Au terme de cette année 1874 où Marie-Thérèse vit sa passion, les 
sœurs de Notre-Dame de Charité lui ouvrent leur cœur et leur maison 
à Paris. C'est dans ce « refuge » qu'elle vivra les quinze dernières 
années de sa vie. Coupée de presque toutes ses anciennes relations, et 
d'abord de sa famille religieuse d'origine, elle s'enfonce dans le silen­
ce. Ses notes personnelles permettent de suivre son cheminement. 
Elle en fait une relecture : « J'ai connu que Jésus Christ m'a aimée, je 
l'ai connu dans l'histoire de ma vie que son amour ne cesse d'écrire 
pour moi depuis mon enfance... » (274). 

Bien des approches sont possibles de ce parcours hors du com­
mun. La manière dont Marie-Thérèse comprend et vit la pauvreté en 
est une et donne sens à son existence. Les jalons en sont posés par des 
événements clés qui sont autant de décisions majeures prises à la suite 
de Jésus. Au cœur de ces « éleaions » successives se réalise la marche 
de plus en plus dépouillée d'une femme qui a appris à se laisser gui­
der « comme un enfant d'abandon et d'amour » dans les bras de son 
Père (150). 

Le choix de la vie apostolique 

Pendant son adolescence, Sophie-Thérèse de Soubiran était l'ani­
matrice de la congrégation mariale de Castelnaudary. L'expérience est 
fondamentale : « J'avais environ seize ans. Je reçus de vives lumières 
sur la beauté du travail apostolique. Je compris l'abnégation qu'exi­
geait ce travail tout divin et combien il est nécessaire de s'y dépenser 
sans cesse, sans rien retenir pour soi-même, avec un soin tout particu­
lier de tout rapporter à Dieu. Mon âme était aussi comme tout embra-



Le progrès spirituel 

sée du désir de me sacrifier pour procurer la gloire de Dieu, et je m'of­
frais souvent à tout souffrir pour cette fin » (41). 

Sensibilité très vive; détermination dans ce qu'elle entreprend, pas­
sion du salut des âmes, primat absolu de Dieu, délicatesse dans sa 
relation d'amour envers lui, ardeur enflammée pour procurer sa gloire 
qui est la manifestation de son amour pour nous, Marie-Thérèse est 
tout entière en ces quelques phrases comme est présente la pauvreté 
qui va la soutenir tout au long du chemin. Le travail apostolique, c'est 
l'affaire de Dieu, il faut bien se garder de rien s'attribuer, alors même 
qu'on y use ses forces. 

Si précocement éclairée sur le service du prochain, Marie-Thérèse 
pouvait naturellement souhaiter s'orienter vers un institut de vie apos­
tolique. Cependant, c'est le Carmel qui l'attire « pour posséder Dieu 
sans partage » (82). Mais elle est déjà convaincue que le Carmel ne lui 
« serait jamais donné ». Or, loin de lui permette de vivre à fond l'une 
de ces deux vocations, c'est la vie mitigée du béguinage qui lui est 
proposée. Toutefois, elle comprend que l'oncle n'est qu'un instrument 
en cette affaire : c'est bien Dieu qui lui demande d'« embrasser un ave­
nir incertain dont je ne pouvais mesurer les difficultés avec ma raison 
naturelle ». Il est fait appel à sa foi. Il lui faut s'appuyer sur la Parole 
de Dieu et non sur sa propre capacité à résoudre un problème bien 
posé. En définitive, « l'effort pour ne compter que sur Dieu seul, car 
rien d'humain n'était le soutien de ce qu'il fallait entreprendre » (43) : 
ce qui sera son attrait spirituel constant s'enracine aux premiers pas de 
sa traversée solitaire. 

Mais une désolation spirituelle profonde et durable va précéder la 
mise en œuvre de « l'obéissance de la foi » (Rm 1,15). Pas de répit : 
« Mon âme était remplie d'angoisse, elle se débattait souvent avec vio­
lence. (...) Je regardai mon avenir spirituel comme brisé et sacrifié dans 
ses goûts les plus chers » (43 et 83). C'est « une année entière de 
luttes ». Enfin, à la lumière d'une retraite selon les Exercices, « je pris la 
résolution irrévocable de suivre, malgré mes révoltes, la double voix 
qui m'appelait : celle de la sainte obéissance, celle du fond de mon 
cœur : toutes deux me marquaient également de me sacrifier pour M.-
A. '. Toutes deux m'affirmaient qu'ailleurs je réussirais, sans doute, mais 
que, là, je procurerais à Dieu plus de gloire. Ce seul motif put me déter­
miner, vaincre mes dégoûts et triompher de mes justes frayeurs » (44). 

1. Dans un raccourci qui unifie sa vocation, Marie-Thérèse dénomme « M.-A. » (« Marie-
Auxiliatrice ») ce qui n'est que le projet du béguinage. 



Le labyrinthe d'une vie : Marie-Thérèse de Soubiran 

« Réussir » ou laisser Dieu trouver sa gloire où bon lui semble, 
l'enjeu s'était enfin éclairé pour elle. Réussir sa vie, tout entière livrée 
dans la solitude du Carmel, réussir dans son apostolat en se donnant 
de toute sa personne pour « venir au secours des âmes », ou bien lais­
ser Dieu lui révéler son propre secret de la réussite, celui qui passe par 
le mystère pascal. Marie-Thérèse parle de sacrifice. Elle s'unit ainsi au 
sacrifice du Christ. Elle renonce donc à ses propres désirs, elle renonce 
à sa vie pour la livrer aux autres et à Dieu. En choisissant une forme 
de vie apparemment aussi éloignée du don total auquel elle aspire, 
cette jeune fille rejoint le oui de Marie, dans sa pauvreté radicale : elle 
ne sait où elle va, mais elle sait que Dieu la guide et que « la main qui 
la conduit est son amour » (194). 

« Une grande paix suivit cette résolution ; jamais, depuis, le plus 
léger doute » (44). Vient enfin la consolation, pour un temps du 
moins Elle confirme intérieurement cette douloureuse décision. La 
confirmation extérieure, celle donnée par l'Eglise, ne tardera pas non 
plus, puisqu'elle est admise par l'évêque à prononcer des premiers 
vœux. Les assauts du mal sont là aussi : « Le blâme et la moquerie ne 
m'épargnèrent pas. » Et surtout, le mystérieux pressentiment ne l'a pas 
quittée : « J'exposais peut-être mon avenir religieux à être brisé un 
jour. Là fut mon plus douloureux sacrifice. » Pourtant, ce sacrifice 
même, elle l'offre, « contente même... pour son amour et sa gloire » 
(45). Déjà la joie a le dernier mot. 

La nuit de feu 

Trois années de paix ont consolidé l'élection de 1854. Les épreuves 
reviennent ensuite : « Mon cœur souffrit une privation entière presque 
de toute consolation sensible ; plus que cela, des douleurs très poi­
gnantes, en tout ce qui concernait Dieu et son divin service » (46). Ce 
n'est pas d'être privée de consolation sensible qui constitue l'essentiel 
de l'épreuve, mais bien d'être tentée au plan de son esprit : « Pendant 
près de quatre ans, mon âme fut remplie d'obscurité, de tentations 
violentes contre Dieu et la foi, de colère, de haine contre Dieu, de 
désespoir ; et cela sans presque de relâche. » Elle endure en même 
temps les attaques venant de l'extérieur, de son oncle complètement 
dérouté, ainsi que « plusieurs autres persécutions ». L'isolement dans 
lequel la met sa situation la transperce : « Livrée à moi-même sous 
tout rapport, n'ayant de personne nulle direction, je doutais de tout, 
excepté de la volonté expresse qui me retenait là où j'étais » (47). 

313 



Le progrès spirituel 

Au cœur de sa nuit, une certitude l'habite, étrangement. Dieu, mys­
térieusement absent, est aussi le mystérieusement présent. Il vient per­
cer parfois ses ténèbres épaisses : « A de rares intervalles, des éclairs, 
pour ainsi dire, traversaient mon âme et, quelques instants, j'étais 
toute pénétrée de Dieu et toujours alors confirmée de nouveau en ce 
qui touchait l'appel de Dieu sur moi, avec la formelle et stricte obliga­
tion de conserver ce petit grain que le bon Dieu avait placé en mes 
mains pour lui ; je n'en voyais pas plus long, mais c'en était assez 
pour que je le traitasse avec grand respect » (47). La fulgurante conso­
lation atteint précisément les lieux de tentation : l'intelligence qui 
s'interroge sur le sens de ce qu'elle traverse, et la foi battue en brèche 
par l'apparent abandon de Dieu. Cette consolation la plonge brus­
quement dans la réalité de la route qu'il lui faut seulement suivre et 
dans le mystère de Dieu qui l'investit. 

Ce ne sont que des « éclairs ». « Au sortir de ces instants de lumiè­
re et d'amour, la tentation redoublait de fureur » (47). Et pourtant, 
Marie-Thérèse tient bon, c'est là « la merveille devant nos yeux » (Ps 
117). Certes, sa santé se délabre. Mais le fait qu'elle ait pu résister de la 
sorte pendant quatre ans montre bien qu'un Autre bataille à ses côtés, 
à sa manière, dans le silence et l'humiliation. « Enfin... la miséricorde 
divine se laissa fléchir : dans une retraite que je fis toute seule avec les 
Exercices de saint Ignace et si malade que je ne quittais presque pas 
mon lit, mon âme retrouva le bon Dieu dont elle semblait avoir 
perdu le souvenir tant elle était meurtrie par les souffrances passées. » 
Marie-Thérèse avait comme perdu la mémoire du goût de Dieu. Elle la 
recouvre et, avec elle, savoure quelque chose de neuf : « Le bon Dieu 
daigna me reprendre dans ses bras, me réchauffer lui-même dans son 
sein. Je repris en lui une nouvelle vie » (47). La voici « comme un petit 
enfant tout contre sa mère » (Ps 131). Désormais, elle qui avait éprou­
vé le froid d'une maladie mortelle découvre en Dieu celui qui « 
réchauffe » son enfant de la tendresse de son amour. 

La nuit de Marie-Thérèse s'achève en cette nuit du 6 novembre 
1861 où « un incendie épouvantable dévora le couvent du béguina­
ge » (47).-Le désastre n'est que matériel. Elle passe avec ses sœurs le 
reste de la nuit en adoration devant le Saint-Sacrement qu'elle a pu 
mettre à l'abri. Les voici engendrées à une vie nouvelle par cette épreu­
ve traversée comme une Pâque2. Nuit de la pauvreté, feu de l'amour. 

2. L'événement se situe comme un lieu-source à l'origine de la vocation eucharistique de la 
future congrégation . l'expérience de l'adoration de nuit sera renouvelée jusqu'à prendre une 
place décisive dans le projet de Marie-Auxiliatrice. 



Le labyrinthe d'une vie : Marie-Thérèse de Soubiran 

Ce feu a détruit quelque chose du passé de Marie-Thérèse qui pouvait 
la rassurer et, par là, l'entraver dans sa marche. 

Le choix de la pauvreté 

Le mode de vie du béguinage ne satisfait plus personne. Pour cette 
fondatrice malgré elle et pour celles qui la suivent dans cette aventure 
s'impose un nouveau discernement relatif à la refonte de cet institut. 
Marie-Thérèse a encore recours aux Exercices, aux trente jours en leur 
intégralité cette fois. 

L'alternative devant laquelle elle se trouve est clairement posée : ce 
nouvel institut est-il « opportun » dans l'Eglise ? Et, si oui, que devait-
elle y faire ? La réponse ne va nullement de soi. « Ma volonté bien 
déterminée était de dissoudre ou de fondre ce qui existait (...), je vou­
lais tout briser, si Dieu me l'eût permis, et cela pour fuir dans la soli­
tude » (49 et 85). L'attrait du Carmel ne l'a jamais quittée, mêlé à sa 
répugnance à se considérer comme fondatrice. On peut mesurer le 
chemin de conversion qu'elle franchit pour « se rendre indifférente », 
condition primordiale pour une « élection » droite. 

Ce travail de l'élection, à la fois décision prise pour un choix défi­
nitif et manière particulière de vivre ce choix, Marie-Thérèse nous en a 
laissé le contenu puisé dans la longue contemplation des mystères de 
la vie du Christ. Elle y reçoit l'orientation mystique de sa vie aposto­
lique. S'unir à la personne de Jésus Christ et à sa mission, le suivre en 
l'imitant et en servant avec lui. Les attraits qu'elle a ressentis devant le 
visage de Jésus, Messie pauvre et humilié sont autant d'invitations 
clairement perçues par elle à mettre ses pas dans ses pas. En s'impré-
gnant de ce visage aimé, elle a appris du Christ pauvre à se dépouiller 
d'elle-même. C'est ce qu'elle voudra transmettre avec le plus de 
conviction à « celles qui veulent le suivre le plus près possible dans la 
pauvreté » : « n'avoir de force et de richesse qu'en lui seul »3. 

« Le 16 mai 1864, Dieu y confirmait M.-A. [le nouvel institut reli­
gieux] (...). Dans le but que pour M.-A. et pour moi-même notre 
Seigneur me soit tout, pour ne faire fond que sur lui-même, je me suis 
engagée à ne jamais rien posséder (...), de telle sorte qu'après m'être 
dépouillée de tout, s'il me survient encore quelque bien, je suis obli­
gée de m'en défaire (...) comme de biens appartenant à notre 
Seigneur et devant être uniquement employés à sa gloire. » La bataille 

3. Carnet de 1866, 108 (archives de Marie-Auxiliatrice). 

315 



Le progrès spirituel 

pour arriver à une telle élection fut à la hauteur du choix : « Ma natu­
re se révolta d'abord d'un dépouillement aussi complet, car la possi­
bilité d'être rejetée un jour de M.-A. me fut montrée et je pesai à loisir 
une à une toutes les conséquences de cette pauvreté » (50). Il est 
important de bien lier et Marie-Auxiliatrice et l'entière pauvreté dans 
cette décision. Choisir M.-A., c'était choisir de mettre au monde un 
rejeton qui la renierait. La pauvreté de Marie-Thérèse est d'abord spi­
rituelle, c'est-à-dire qu'elle atteint les racines de sa foi, avec les réper­
cussions sur son affectivité. La pauvreté matérielle, effective, vient en 
second. Elle est l'expression concrète, extérieure, d'une insondable 
pauvreté intérieure. 

« Mais le bon Dieu l'emporta et je ne voulus faire fond que sur lui, 
je me résolus à n'avoir que lui seul ici-bas. » C'est l'amour qui est le 
plus fort, à cause de la confiance inébranlable qu'elle a mise en 
l'Aimé. « Depuis ce moment, les seuls mots de pauvreté, de dépouille­
ment du créé, plus encore les précieux effets de ce dépouillement de 
toutes choses, spécialement dans les jours mauvais que j'ai eu à tra­
verser, ont été pour mon âme et le signal et la source d'une grande 
abondance de biens, de paix, de joie intérieure, de sainte liberté, en 
un mot d'une grande plénitude spirituelle » (51). La pauvreté procure 
consolation à Marie-Thérèse. 

En revanche, sa responsabilité à Marie-Auxiliatrice lui sera toujours 
un « lourd fardeau ». Elle l'a « embrassé généreusement » (52). Il n'en 
reste pas moins qu'il en résultera pour elle un écartèlement : « Mon 
âme... est restée vingt ans dans une sorte de violence, supportée 
volontairement, parce que je ne pouvais douter que notre Seigneur, 
pour le moment, ne me voulût où j'étais » (83). La volonté divine ne 
l'a pourtant pas violentée : Dieu traite « avec un respect plein d'amour 
la liberté de l'ouvrage de ses mains » (44). 

Toutefois, ce qui reste de l'ordre du mystère entre Dieu et sa créa­
ture n'est pas étranger à la faiblesse humaine. Marie-Thérèse ne s'est 
jamais sentie faite pour la tâche. Il y a de « grandes » fondatrices à qui 
le travail de fondation est allé comme un gant : Thérèse d'Avila, Anne-
Marie Javouhey, Teresa de Calcutta... Marie-Thérèse de Soubiran ne 
fait pas partie de cette catégorie. Plus proche de la vocation de 
Jérémie, elle a souvent gémi, malgré sa force d'âme. « Donnez à un 
pauvre petit baby de porter un gros sac de blé, voilà ce que j'ai été 
vingt ans, alors je criais »4. Et comment, dans les périodes de difficul-

4. Correspondance 1,45 (archives de Mane-Auxiliatrice). 

316 



Le labyrinthe d'une vie : Marie-Thérèse de Soubiran 

té, ne pas être tentée par les oignons d'Egypte, l'attrait vers une vie de 
silence et de solitude ? 

« Pauvre avec Jésus-Christ pauvre » 

Un an avant le début de sa grande épreuve, Marie-Thérèse se 
reconnaît comblée « plus encore que par le passé ». Dieu l'« établit 
dans la foi ». Elle reçoit un ultime avertissement intérieur : « Dieu sol­
licita mon âme (...). Ces paroles intérieures me furent dites : "Ta mis­
sion est finie. Bientôt il n'y aura plus même de place pour toi dans la 
Société [de Marie-Auxiliatrice]. Mais je conduirai toutes choses avec 
autant de force que de douceur..." Ce fut en moi comme quelque 
chose qui se détache, se sépare et tombe » (55 et 86). C'est l'image de 
la branche morte qui est emportée par la tempête, ou plutôt celle du 
fruit qui, désormais mûr, doit se détacher de l'arbre. 

Les événements vont se précipiter. Julie Richer, admise quelques 
années plus tôt dans l'institut et élue assistante par le chapitre général 
précédent, devient par son entregent la personne indispensable dans 
les affaires de la jeune congrégation. Marie-Thérèse, qui avouera s'être 
« laissé séduire par l'esprit humain... et follement appuyée sur des 
créatures » (52), est entraînée à accepter de nouvelles fondations qui 
réclament trop en personnel et en moyens financiers. A la fin de l'an­
née 1873, Julie annonce l'imminence d'un scandale et montre un état 
catastrophique des dettes de la congrégation. En réalité, elle a trafiqué 
la comptabilité, mais tout le monde s'y laisse prendre, à commencer 
par la fondatrice et les supérieurs ecclésiastiques. On fait comprendre 
à la supérieure qu'elle devrait donner sa démission. Cette dernière 
accepterait de très grand cœur si la perspective d'être par la suite ren­
voyée de la congrégation ne se présentait à elle comme une consé­
quence inéluctable de ce geste. Mais elle préfère, une fois encore, 
imiter Celui qui a donné sa vie pour ses amis. « Il me venait souvent 
en pensée la femme jugée par Salomon : comme elle, pour sauver 
cette chère petite Société, je fis le sacrifice si dur de ne la plus revoir » 
(188). 

Ce n'est pas le lieu de décrire en ses détails le chemin de croix vécu 
par Marie-Thérèse en 1874. Cette épreuve mortelle, elle l'a vécue 
comme elle a pu, sans héroïsme, mais dans la fidélité totale à Celui en 
qui elle avait mis sa foi. « Mon Dieu seul me restait... » (57). Resté sa 
seule confiance, Dieu demeure aussi la source de sa joie : « Mon âme 
surabondait de joie de n'avoir que son Dieu » (59). 

317 



Le progrès spirituel 

Réfugiée dans le cœur de Dieu 

Au Refuge de Paris, les sœurs de Notre-Dame de Charité prennent 
en charge, selon l'esprit de saint Jean Eudes, les jeunes femmes et 
même les toutes jeunes filles que la vie a malmenées. En accueillant 
Marie-Thérèse dans leur communauté, c'est encore à une détresse, 
d'une autre sorte, qu'elles répondent. Toutefois, l'adaptation n'est pas 
facile. La grande sensibilité de Marie-Thérèse, encore avivée par son 
épuisement, n'est pas sans percevoir les inévitables faiblesses de cer­
tains membres de ce grand monastère. Malgré sa grande discrétion, 
tout le monde n'apprécie pas ce qu'elle a pu garder de ses manières de 
faire antérieures. Les dernières années de sa vie seront marquées par 
l'incompréhension d'une supérieure qui n'avait pas la profondeur spi­
rituelle et la largeur d'esprit de celles qui avaient si bien « pacifié son 
âme ». 

Ce qu'elle note de sa vie intérieure manifeste combien les combats 
perdurent. A des désirs puissants de se livrer sans reprise à l'amour 
qui l'a saisie et dans cette confiance absolue où l'introduit sa pauvreté 
succèdent des heures de lassitude, d'obscurité nouvelle où retentis­
sent des appels véhéments à la délivrance que la mort seule pourrait 
obtenir. Et cependant, cachée comme une source sous la terre craque­
lée, ou rayonnante d'un éclat furtif, l'action de l'Esprit Saint, qui l'em­
porte loin de ses derniers sursauts d'amour-propre, la conduit au total 
abandon : « Qu'il est bon de se prêter, tout simplement, au travail du 
bon Dieu en nos âmes. Demandez-lui ce paisible abandon de tout 
moi-même en Lui »5. Le nom que Marie-Thérèse avait demandé de 
recevoir dans sa nouvelle vie religieuse, sœur Marie du Sacré-Cœur de 
Jésus, a orienté ses pas vers l'issue de son labyrinthe. En Celui qui a 
laissé percer son cœur pour que s'écoulent le sang et l'eau, elle a trou­
vé sa place, son assurance et son « lit de repos » (202). Elle ne sait plus 
désormais que s'abriter en son amour. 

Marie-Thérèse a été dépouillée jusqu'à l'intime. De son projet spi­
rituel, d'abord. Son détachement avait produit du fruit le temps de 
l'enfantement. Elle a encore consenti à le voir enseveli pour une mois­
son meilleure, « cachée avec le Christ en Dieu » (Col 3,3, cité en 114). 
Son message fait écho à celui du Maître : « Je vous ai dit ces choses 
afin que ma joie soit en vous... entière ! » (Jn 15,11, cité en 203). 

5. Idem, 11,42. 



Le pèlerinage du cœur 

Benedicta WARD * 

-•-e tire mon titre d'un poème de George Herbert, intitulé « Prière » : 

Prière Banquet des Eglises, âge des Anges, 
Respir de Dieu en l'homme vers sa naissance, 
Paraphrase de l'âme, pèlerinage du cœur, 
Sonde chrétienne transperçant ciel et terre, 
Cloches ouïes derrière les étoiles, sang de l'âme, 
Terre d'aromates ; chose enfin comprise » ' 

Je suggère que « le cœur en pèlerinage » dit le sens profond des pèleri­
nages chrétiens, quelle que soit leur forme, et que ce sens intérieur est aussi 
un élément unificateur de la vie humaine. Il est vrai que l'Oxford Dictionary of 
the Christian Church n'a pas cette haute définition des pèlerinages : ce sont des 
randonnées parfois intéressées, des « voyages aux lieux saints entrepris par 
dévotion pour obtenir le secours céleste, ou pour faire acte de pénitence ou 

* Sister of the Love of God, enseigne l'histoire de la spiritualité chrétienne à l'Université 
d'Oxford et a publié de nombreux ouvrages en la matière Cet article, traduit par Claude 
Flipo, est le fruit d'une conférence donnée à York en 2000, lors d'un colloque international 
sur le pèlerinage. Nous la remercions, ainsi que son éditeur, « Convent of the Incarnation, 
Fairacres Oxford », de nous avoir autorisés à le traduire et publier 

1. « Prayer », Poems ofG.H, Oxford, 1961 (trad. Jean Mambrino) 

Christus n° 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Le progrès spirituel 

d'action de grâce ». Tels étaient de fait les premiers motifs des plus fameux 
de tous les pèlerins dans les Contes de Canterbury de Chaucer, et telle est l'ima­
ge qui vient à l'esprit quand on en parle Le pèlerinage était une joyeuse ran­
donnée, en bonne compagnie, vers un lieu déterminé, en vue d'une 
récompense et pour un temps limité jusqu'au retour chez soi. Mais, même au 
temps de Chaucer, on mettait en cause la version touristique du pèlerinage. 
Langland, par exemple, à qui Erasme fera écho, jugeait sévèrement ces pèle­
rins habiles et bavards, et optait pour une autre sorte de pèlerinage : « Je pro­
mets sur la route sainte de Lucques de consacrer tout le reste de ma vie au 
culte de la Vérité (...), et je veux être son pèlerin, en suivant le sillon des 
pauvres. » 

En fait le pèlerinage dans l'Eglise a toujours été plus qu'une excursion. Il a 
fourni une image de la vie intérieure des chrétiens depuis les premiers temps. 
Et ce fil intérieur resta présent quand la réalité extérieure du pèlerinage devint 
de plus en plus une forme de dévotion populaire au long du Moyen Age. Les 
deux concepts n'étaient pas simple alternative ; ils se recoupaient et leurs fils 
se mêlaient constamment, non sans quelques ambiguïtés. L'idée du pèlerina­
ge comme dépossession de soi, comme sortie de la vie terrestre vers la vie 
céleste en acte et en esprit se réfère spécialement au monachisme comme au 
modèle du chrétien en marche vers la nouvelle Jérusalem. Elle demeure 
implicite dans la pratique ultérieure du pèlerinage aux tombeaux, qui sem­
blait viser un gain terrestre : guérison, souvenir ou simple mérite. L'aspect 
matériel de telles visites provoqua des blâmes sévères au XVI' siècle, lorsqu'on 
donna une nouvelle direction au pèlerinage, plus accordée peut-être à la Lettre 
aux Hébreux et au voyage intérieur : « Ils confessaient qu'ils étaient étrangers et 
voyageurs sur la terre. Et ceux qui parlent ainsi font voir clairement qu'ils 
cherchent une patrie céleste » (11,13-16). 

Pèlerinage intérieur et pèlerinage extérieur ne sont pas deux concepts 
distincts ; ce qui était extérieur pour le Moyen Age est d'une façon intérieur 
pour nous, et inversement. Mais dans le schéma de ces deux idées, il me 
semble possible de démêler au moins cinq niveaux de signification dans 
l'image complexe du pèlerinage. Deux d'entre eux visent le détachement : 
« sortir de » ; deux autres concernent le désir et l'aspiration : « marcher vers » ; 
et le dernier, la pénitence : l'imposé plutôt que le choisi. Les deux premiers 
étaient à l'origine une dimension du pèlerinage intérieur du cœur par lequel 
on retournait vers la patrie céleste ; les trois autres pourraient être appelés des 
pèlerinages intéressés, enttepris pour quelque bénéfice. Ils se chevauchent de 
toute évidence, mais il peut être utile de les examiner chacun brièvement. 

Le pèlerinage « exode » 
D'abord, le pèlerinage « sortie de ». Ce sens de la sortie de soi, du familier, 

est à la racine de la pérégrination per-agros : aller par les champs, comme un 



Le pèlerinage du cœur 

étranger, un outsider. Le pèlerin est un étranger qui a quitté sa maison, un 
étranger qui n'a plus de racines. Cette image était souvent liée à celle 
d'Abraham sortant de son pays à l'appel de Dieu : « Par la foi (...), il partit 
sans savoir où il allait (...) C'est qu'il attendait la ville pourvue de fondations 
dont Dieu est l'architecte et le constructeur » (He 11,8-10). Les Evangiles et les 
Lettres de Paul sont pleins d'appels à quitter ses habitudes pour suivre le 
Christ. Le monachisme primitif manifestait cet appel par de grandes figures. 
Antoine le Grand (« personne avant lui n'avait cherché le total 
désert ») entendit lire l'Evangile et le suivit à la lettre • « Il entra dans une égli­
se (...), on y lisait l'Evangile et il entendit alors le passage où le Christ dit à 
l'homme riche : "Si tu veux être parfait, va, vends tes biens, donne-les aux 
pauvres, puis viens et suis-moi !" Il quitta l'église, distribua ce qu'il avait et se 
fit moine. » 

Dans sa démarche, c'est le détachement qui était le motif, une sortie de 
tout ce qui retenait son cœur de suivre le Christ. Il en fut ainsi de bien 
d'autres, en ces premiers jours du mouvement monastique. Ils quittaient leurs 
maisons pour vivre en solitude un pèlerinage tout intérieur. Quelques-uns 
erraient de lieu en lieu, ne se fixant jamais de peur de s'attacher, et tous se 
tenaient prêts à se déplacer si l'endroit gênait leur marche intérieure. L'un 
d'eux fit de nuit le tour de son village pour tester son détachement envers ce 
lieu Mais un tel renoncement, jusque dans ses manifestations extrêmes, 
n'était pas en lui-même une garantie de progrès intérieur. Par exemple, il y eut 
un moine qui décida de passer sa vie en total détachement avec un troupeau 
d'antilopes ; il s'y trouvait si content qu'il dit un jour à Dieu : « Laisse-moi 
faire pour toi quelque chose de vraiment difficile. » Et Dieu lui demanda d'en­
trer dans un monastère. Une semaine plus tard, le moine le pria : « O Dieu, 
laisse-moi retourner avec les antilopes ! » Les Irlandais étaient experts dans ce 
détachement voyageur. Ainsi, ces trois hommes dans un bateau sans rames 
qui, dit la Chronique anglo-saxonne de 891, vinrent à la cour d'Alfred après 
avoir quitté leur maison sans esprit de retour, « pèlerins pour l'amour de 
Dieu, sans souci de leur destination ». Ils étaient, comme le dit l'auteur de la 
vie de saint Guthiac, matore Christe, « voyageurs avec le Christ ». Le récit fictif 
du Voyage de saint Brendan décrit une autre aventure où il était meilleur de 
voyager plein d'espoir que d'arriver : « De temps en temps, le vent gonflait 
leur voile, bien qu'ils ne sussent point d'où il venait ni où il les emmenait. » 

Deuxièmement le fait de quitter sa vie domestique pouvait conduire à 
une nouvelle stabilité. L'errant perpétuel pouvait devenir une autre sorte de 
pèlerin et se fixer. Il pouvait y avoir conflit entre les deux manières. Un récit 
égyptien parle d'une recluse qui vécut de longues années dans sa cellule à 
Rome. Elle fut visitée par Sérapion, l'un des plus étranges moines d'Egypte, 
fameux pour errer tout nu. Il exprima imprudemment son indignation du 
fait qu'on disait qu'elle était une sainte femme parce qu'elle ne faisait rien : 
« Pourquoi restez-vous là à ne rien faire ? », lui demandait-il. Et elle de 



Le progrès spiritual 

répondre : « Je ne fais pas rien ; je suis en route » En route dans son désir de 
Dieu, bien qu'immobile. Libre envers soi-même et son entourage, le pèlerin 
se mettait dans les mains de Dieu, ce qui pouvait mener à bien des choses. 
C'est ainsi que Colomban, quittant l'Irlande, s'établit dans les îles Ioniennes 
(avec, il faut l'admettre, bien des sorties missionnaires). 

« Libération de » par une attitude ascétique, c'est là le point. Et, bien sûr, 
vers un lieu intérieur dans la stabilité. Cette sortie de la coquille étroite du 
moi par un pèlerinage à l'intérieur de soi disposait l'âme à ce qu'Augustin 
appelle la « guérison des yeux de l'esprit », en sorte que la vie terrestre soit elle 
aussi transfigurée et que l'ardeur sur le chemin du ciel devienne une passion. 

Le pèlerinage « destination » 
Au troisième niveau, on considérait plutôt le pèlerinage comme un che­

min vers une destination terrestre et son retour. Les deux premiers aspects du 
pèlerinage « exode » pouvaient prendre pour thème les célèbres versets de 
l'Epître aux Philippiens : « Il se vida lui-même (...), devenant obéissant jusqu'à 
la mort » (2,7-8). La théologie de la dépossession, la vie d'union à Dieu dans 
le Christ se réconciliant le monde avec lui, la kénose du Christ comme fonde­
ment du salut sous-tendent la signification monastique du pèlerinage au 
cours du haut Moyen Age. Mais, au XI' siècle, l'insistance se déplaça de deux 
façons. Par la réaffirmation du pèlerinage intérieur dans la stabilité avec un 
intérêt renouvelé pour la connaissance de soi-même ; et aussi par un mouve­
ment vers la sequela Ckristi, avec le désir de mettre ses pas dans les pas de 
l'homme de Galilée : « Ce n'est pas avant le XII' siècle que la figure du voyage 
devint une expression populaire d'une quête spirituelle »2. 

Ce n'était pas nouveau : depuis le IV siècle, la Palestine était la Terre 
Sainte, le lieu que les pèlerins désiraient fouler. Comme disait Jérôme, « il est 
meilleur de vivre pour Jérusalem que d'aller à Jérusalem », mais c'est un fait 
qu'il vivait lui-même près de Jérusalem et qu'il s'y rendit à pied ; c'est là qu'il 
désirait vivre et découvrir le pèlerinage du cœur, nudus nudum Christum sequi. 
Il admirait et décrivait aussi le long pèlerinage de son amie et compagne, la 
matrone Paula, en Egypte et à Jérusalem. Pèlerinage pouvait signifier déplace­
ment physique au IV comme au XTV siècles : non seulement libération de 
soi-même de l'environnement familier pour chercher le Royaume, mais 
départ en vue d'aller vers un lieu saint sur la terre. Le lieu principal a toujours 
été et demeure Jérusalem. Les grands pèlerinages des Croisades furent inspirés 
par l'amour de la terre où le Christ vécut et mourut. Quoi qu'il en soit de l'af­
firmation de saint Paul selon laquelle c'est la Jérusalem d'en haut qui est libre 
(Ga 2,26), l'intention et le but du disciple, c'est le lieu matériel concret. Il y a 
bien des traces de tels pèlerinages, en Palestine comme en Egypte, à commen­
cer par celui de l'impératrice Hélène, rapporté par Jean Cassien et Germain de 

2. R.W. Southern, The Mahing ofthe Middle Age, Londres, 1953, ch. 5 



Le pèlerinage du cœur 

Constantinople, de Postumien l'admirateur de Martin de Tours, et ceux de 
Paula, Mélanie et Egérie. 

Mais, au XI* siècle, une nouvelle passion se fit jour, une nouvelle émotion, 
un désir de marcher là où Jésus de Nazareth avait marché, de le suivre comme 
ses disciples l'avaient fait. L'abbé Daniel de Russie et ses compagnons, qui 
visitèrent le Saint-Sépulcre durant ce XI* siècle, y allèrent pour « voir de nos 
yeux tous les lieux que le Christ notre Dieu avait visités pour notre salut ». Sa 
présence historique en cet endroit de la terre fit regarder la Terre Sainte sous 
un nouveau jour comme l'un des lieux où l'on était assuré de la sainteté, un 
défilé par lequel on pouvait être aidé à se glisser plus facilement vers le ciel. 
Jérusalem n'était pas le seul lieu ; Rome, le lieu des martyrs, spécialement le 
tombeau de saint Pierre, venait juste après. Où donc pouvait-on être assuré 
d'être assisté au dernier jour plus que là, au tombeau du chef des apôtres, le 
gardien des clés du Royaume ? Peu après l'an 900, un autre lieu fut le tom­
beau de l'apôtre Jacques à Compostelle en Espagne. Parfois, ces destinations 
devenaient des lieux d'exil permanent. Ainsi, des rois anglo-saxons vinrent à 
Rome pour y demeurer jusqu'à leur mort. Qu'on se souvienne des hasards de 
ces longs voyages et de l'incertitude des retours ! Mais la plupart revenaient. 
C'était un voyage où, d'une certaine façon, on était considéré comme un 
moine, même s'il n'impliquait pas l'exil définitif. 

Quatrième niveau : il devint de plus en plus possible d'aller en pèlerinage 
à un lieu proche au tombeau d'un saint local. Ce sont les pèlerinages qui ont 
été le plus soigneusement décrits et auxquels les historiens ont consacré leur 
attention depuis un demi-siède. Bien des malades qui ne pouvaient entre­
prendre un long déplacement se rendaient à leur sanctuaire local. Parfois, 
quand ils y étaient guéris, ils voulaient entreprendre par dévotion un pèleri­
nage plus long. Guillaume de Galles, par exemple, que son mal de dos avait 
empêché pendant deux ans d'aller en Terre Sainte, vint au tombeau de saint 
Frideswide d'Oxford au XII' siècle : le saint « lui apparut (...) et le couvrit de la 
peau d'un ours blanc (...), il sentit qu'il était guéri (...), et quelques jours plus 
tard partit en pleine santé pour le Saint-Sépulcre ». Ces pèlerins qui visitaient 
les tombeaux locaux attendaient des résultats, spécialement les malades qui y 
venaient ou qu'on y portait en dernier recours pour obtenir la guérison. Ce 
type de pèlerinage semble avoir été la forme dérivée la plus facile de la solen­
nelle entreprise de se vider soi-même pour accueillir Dieu, une manière d'y 
parvenir sans trop d'efforts. Il faisait aussi les affaires des miséreux qui 
vivaient autour des tombeaux et tiraient profit de leurs quêtes persévérantes. 

Le stade extrême vint sans doute avec les pèlerinages où l'on emportait les 
reliques des saints eux-mêmes, pour récolter l'argent nécessaire à la construc­
tion des églises Ce n'est pas le port des reliques qui est à souligner : on trou­
ve de nombreux cas de reliques portées par des individus ou en procession ; 
ce qui heurte ici, c'est le motif ouvertement commercial. La cathédrale Notre-
Dame de Laon fut détruite par le feu en 1112, et l'évêque Barthélémy lança 

323 



Le progrès spiritual 

une campagne financière pour la reconstruire II envoya son dergé recueillir 
les fonds, portant les reliques de l'église spédalement la relique des cheveux 
de la Vierge Marie : « Nous emportâmes avec nous la châsse de N.-D. (...) 
pour recueillir les offraïkdes des fidèles. » De la Pentecôte au 21 septembre, ils 
visitèrent le nord de la France, s'arrêtant dans les villes pour que les reliques 
puissent être vénérées et les offrandes recueillies. L'équipe revint avec des 
fonds considérables, et l'année suivante, à partir des Rameaux, les reliques 
firent un second pèlerinage dans le sud de l'Angleterre3. 

Le pèlerinage de pénitence 
En cinquième lieu, il y eut les pèlerinages de pénitence, auxquels les 

pécheurs pouvaient être envoyés non par choix mais sur commande pour 
expier leurs péchés. Ils commencèrent à être imposés au Vl'siède... Le XIII* 
siède fit de Rome le lieu de l'absolution, après qu'Innocent III eut institué les 
indulgences que l'on pouvait gagner par ce pèlerinage tous les cinquante ans, 
les années du jubilé. Les trois grands sanctuaires de Jérusalem, Rome et 
Compostelle étaient les lieux désignés pour l'absolution. Ils étaient les portes 
du Ciel, les lieux garantis du patronage des saints pour les pécheurs. Pour les 
fautes notoires, spédalement les crimes publics des Grands, on donnait péni­
tence publique. Parfois, le pénitent devait porter des chaînes au cours du 
voyage.. Le grand pèlerinage pénitentiel pouvait même être imposé comme 
une manière de vivre permanente pour un grand crime... En ce cas, c'est le 
pèlerinage lui-même qui assurait l'absolution — ce qui le rapproche du pèle­
rinage permanent du moine. 

L'intériorisation du pèlerinage 
Ces différentes sortes de pèlerinage ne s'exduaient pas. Celui de dévotion 

pouvait devenir pénitentiel, et celui-ci devenir un exode intérieur de type 
monastique. Ce qu'illustre l'histoire d'un tanneur allemand qui entreprit avec 
ses compagnons un pèlerinage de dévotion à Compostelle en 1100. Il y a au 
moins huit versions de cette histoire populaire Celle que je dte fut racontée à 
Anselme de Canterbury par l'abbé Hugues du monastère de Cluny quand 
Giraldus, l'homme en question, y finissait ses jours comme moine : 

« Giraldus fit vœu d'aller en pèlerinage à Saint-Jacques-de-Compostelle. Mais, 
avant son départ il alla foire ses adieux à sa maîtresse et l'embrassant il alla jus­
qu'à consommer sa passion... Le diable lui suggéra qu'il pouvait aussi bien mettre 
fin à une vie si pécheresse. (...) Alors Giraldus se coupa le sexe et la gorge. (...) 
Ayant survécu grâce aux prières de saint Jacques, saint Pierre et la Vierge Marie, il 
accomplit son pèlerinage pour faire pénitence et se fit moine à Cluny. » 

3. De Miraculis S Mariae Laudunensis, PL 156, col. 961-1020. 



Le pèlerinage du cœur 

L'histoire illustre la préparation quelque peu insoudante des pèlerins, la 
perspective d'un voyage impliquant la vertu monastique de chasteté, et sa 
transformation en pèlerinage intérieur après une expérience de mort et de 
jugement, et l'intercession des saints. Le pèlerinage séculier devenait alors 
monastique, mais, bien souvent, parmi les dangers et les charmes de la route, 
il était fadle de perdre de vue son intenuon première. La fréquentation des 
auberges et des compagnons de route, par exemple, était celle du monde sécu­
lier ; et même la très dévote Paula avait été mise en garde contre ces dangers 
par Jérôme. Dans la proposition des pèlerinages, on trouvait toujours l'ombre 
d'un doute, d'un avertissement, l'insistance sur l'idée de base du pèlerinage 
intérieur. 

Augustin, dans la Cité de Dieu, voyait l'Eglise terrestre comme faite d'étran­
gers, un peuple sans résidence permanente in via, en pèlerinage, et il recom­
mandait, non pas de visiter les tombeaux, mais de voir sa vie comme un 
voyage de conversion du cœur. Pour lui, le pèlerinage intérieur, l'exode trou­
vait son accomplissement au Ciel, là où « nous trouverons le repos et nous 
verrons, nous verrons et nous aimerons, nous aimerons et nous louerons, 
dans une vision qui sera une fin sans fin ». 

Bède le-Vénérable, le plus stable des hommes, qui ne quitta pratiquement 
jamais son monastère de Jarrow, fit sienne cette idée de pèlerinage intérieur : 

« Le temple de Dieu que le roi Salomon bâtit à Jérusalem est un symbole de la 
Sainte Eglise universelle, choisie du commencement à la fin (. ), construite jour 
après jour dans la paix par la grâce du Roi... Une de ses parties est en route sur 
cette terre, une autre est sortie de ce rude pèlerinage et règne déjà avec lui dans les 
deux attendant avec lui le dernier jour où toutes choses auront été mises sous ses 
pieds... Ce temple est encore en voyage vers la terre promise, alors qu'elle est en 
construction d'ans la dté de Jérusalem. Dans le présent l'Eglise est en exil, dans le 
futur elle sera chez elle dans la paix »'. 

Anselme de Canterbury décrivait cette quête intérieure de la conformité à 
Dieu comme une montée, un pèlerinage continuel, et il concluait son 
Proslogion en aspirant au terme du voyage : « Mon Dieu, je te prie de pouvoir 
si bien te connaître et t'aimer, que je me réjouisse en toi. Et si je ne le puis 
totalement en cette vie fais-moi parvenir au jour où je le pourrai en plénitu­
de »" 

Bernard de Clairvaux, écrivant à Alexandre de Lincoln au sujet d'un cha­
noine parti en pèlerinage avec la Croisade était encore plus explicite, disant 
que ce Philippe était « entré dans la dté sainte et avait choisi son héritage. (...) 
Il n'est plus un observateur curieux, mais un fervent résident et un citoyen 
engagé de Jérusalem. (...) Sachez-le, cette Jérusalem, c'est Clairvaux. Elle est la 
Jérusalem unie à celle du ciel par l'entière dévotion, par la conformité de vie 
et par une certaine affinité spirituelle » 

4. On the Temple, trad S Connoly, Liverpool, 1995, p 5. 

325 



Le progrès spirituel 

Mais ces écrivains monastiques ne méprisaient pas les réels pèlerinages : il 
y avait place pour ceux-d dans leur perspective d'intériorité ; chacun a des 
besoins différents selon les temps, et parfois le voyage intérieur pouvait trou­
ver aide dans une démarche extérieure. Les images du pèlerinage avaient 
besoin d'appuis extérieurs, faute de quoi la métaphore perdait de sa significa­
tion, comme il faut qu'il y ait de réels amoureux pour que les images du 
Cantique des Cantiques, qui disent la relation de l'âme à Dieu, ne perdent pas 
leur signification spirituelle. Aussi, Augustin, Bède, Anselme et Bernard 
recommandaient le pèlerinage concret quoique toujours au sein du propos 
prioritaire du voyage intérieur. Dans le Livre 22 de la Cité de Dieu, Augustin se 
réjouissait de ce que des chrétiens visitent le tombeau de saint Etienne à 
Hippone. Dans son Histoire ecclésiastique, Bède louait les pèlerins anglo-
saxons de Rome Anselme s'intéressait aux rédts de pèlerinages. Et Bernard 
envoya plus de pèlerins-croisés à Jérusalem qu'aucun autre prédicateur de 
tous les temps. 

Ainsi, le lien entre les deux dimensions du pèlerinage n'est pas celui d'un 
simple contraste entre le terrestre et le spirituel. Leur chevauchement s'expri­
me selon quatre possibilités : 1. Il était possible de demeurer ici ou là, pares­
seusement, sans rien entreprendre, muré en soi-même, en ignorant 
complètement le pèlerinage ; 2. On pouvait rester là et pourtant partir pour le 
pèlerinage du cœur, à la façon des moines ; 3. On pouvait encore entre­
prendre le voyage du cœur et le confirmer par un pèlerinage concret, à pied ; 
4. On pouvait enfin partir à pied, mais non avec le cœur, comme un touriste, 
un errant, désengagé et curieux, c'est-à-dire sans déplacement intérieur. Le 
voyageur emportait avec lui la coquille de son moi, et cela n'avait rien à voir 
avec un réel pèlerinage. 

Le pèlerinage en question 
C'est ce dernier, le pèlerinage intéressé, qui suscita la critique de tout côté 

au XVI* siède. Il faut souligner le fait que le pèlerinage était alors lié à la véné­
ration des saints, à ce sentiment qu'on était entouré sur terre d'une nuée de 
témoins qui pouvaient être approchés, invoqués, vivants et accessibles, quoi-
qu'imprévisibles. Bède décrivait cet état comme le sixième âge d'une vie qui 
progresse entre le premier et le second avènement du Christ, parallèlement au 
septième âge des saints qui vivent dans le Christ, les deux convergeant vers le 
huitième âge le jour du Seigneur. Ceux du septième âge pouvaient être tou­
chés et aider ceux du sixième in hoc lacrymarum valle, et c'est pourquoi il sem­
blait juste et normal de visiter les lieux qui leur sont associés. 

Mais les réformateurs dénoncèrent tout ce qui touche au culte des saints ; 
le sentiment de cette hiérarchie céleste de cette grande nuée de témoins, tou­
jours proches, accessibles, qui fondait le pèlerinage médiéval, fut regardé 
comme un empêchement à la vraie connaissance de Dieu et sévèrement reje-



Le pèlerinage du cœur 

té en faveur d'une relation simple et personnelle au Seigneur seul. 
Evidemment, la vénération et l'intercession des saints conduisaient les pèle­
rins à leurs tombeaux dans l'espoir de mirades et de reliques, et tout cela 
pouvait nourrir la cupidité pour ce que Bonhoeffer appela « la grâce à bon 
marché ». Les critiques du catholique Erasme furent aussi virulentes que celles 
du protestant Calvin. Le pèlerinage physique fut ridiculisé et rejeté. 

C'est pourtant au cours des sièdes suivants que fleurit dans le monde pro­
testant l'idéal du pèlerinage intérieur ; et ce n'est pas sans intention que j'ai 
emprunté mon titre à un poète anglican du XVir siède. Aux expressions exté­
rieures du pèlerinage, on donna une signification tout intérieure comme pour 
décrire la vie d'un chrétien ordinaire La sévère réaction de la Réforme qui 
détruisit tombeaux et monastères, et abolit les pèlerinages, eut pour résultat 
inattendu de populariser et d'intérioriser le concept monastique du pèlerina­
ge comme jamais auparavant. Les pèlerinages étaient devenus des entreprises 
matérialistes scandaleuses : ils devaient disparaître. Mais leur attirail extérieur 
fournissait les symboles de cette vie intérieure fervente qui conduisait le nou­
veau pèlerin vers Dieu. Un poème, communément attribué à un courtisan 
élisabéthain, le pirate Raleigh, était construit sur de telles images : 

« Donne-moi ma coquille pour le repos, 
Le bâton de ma foi pour la marche, 
Mon inscription de joie, nourriture immortelle, 
Ma gourde du salut, 
Mon manteau de gloire, vrai gage d'espérance, 
Et je pars en pèlerin »5. 

Ce qui faisait désormais le pèlerin, ce n'était pas l'inscription, le manteau, 
le bâton ou la coquille saint-jacques, c'était de marcher avec le Christ au long 
d'une vie où l'on se quitte pour l'accueillir. Et comme le chemin de cette nou­
velle Jérusalem, la dté de Dieu, passait par la Croix et les ravins de la mort, la 
marche du pèlerin n'était pas simple ni légère. L'image du voyage devait aussi 
fournir le thème intérieur de deux grands écrivains mystiques catholiques du 
XVI* siède : avec Thérèse d'Avila, le chemin traversait les demeures du château 
de l'âme ; avec Jean de la Croix, il gravissait la montagne, là où la voie monte 
et descend et où vous n'êtes jamais où vous pensez. Il se peut qu'une telle 
concentration intérieure, sans appui extérieur, ait fait porter à l'individu une 
charge trop lourde ; mais elle était vue comme une voie de liberté et de vie. 

Le pèlerinage intérieur 
Je souhaite condure en dtant deux extraits de la littérature concernant le 

pèlerinage tout intérieur, qui montrent, me semble-t-il, que l'essence du pèle­
rinage tient à son image incontournable toujours et partout. Le pèlerinage 

5. « The passionate Man's Pilgrimage », the Oxford Book ofxvr Century Verse, p. 497 

327 
I 



Le progrès spirituel 

appartenant à chacun, quelle que soit sa dasse ou sa situation, déricale ou 
laïque, monastique ou séculière, riche ou pauvre, je suis heureuse de pouvoir 
choisir les textes qui suivent chez deux hommes dont les positions sont 
contrastées. Le premier texte est d'un évêque de Winchester, courtisan, le plus 
lettré de son temps, ami des rois et des princes. Le second est d'un pauvre 
chaudronnier de Bedford qui apprit tout seul à lire la Bible et se trouvait en 
prison lorsqu'il écrivit Lé premier est extrait de l'un des Sermons sur la Nativité 
de l'évêque Lancelot Andrewes, prêché devant Jacques I" à Whitehall, le jour 
de Noël 1622, sur le pèlerinage type de saint Matthieu : « Void que des Mages 
venus d'Orient se présentèrent à Jérusalem » (2,1). Le second, tiré du plus 
beau texte de toute la littérature anglaise du pèlerinage forme la condusion 
du Pilgrim's Progress de John Bunyan, où le pèlerinage de la vie trouve son 
terme dans la mort et la porte du Royaume. 

Andrewes commence son sermon par une soigneuse attention au texte, 
mais il le condut par une application immédiate de l'idéal à ses auditeurs : 
venir au Christ fait-il remarquer d'abord et à notre surprise, n'est pas réservé 
aux pauvres et aux bergers incultes. Même les grands, invités par l'étoile, vin­
rent à lui. Ils vinrent et furent accueillis : 

« Il n'y a rien dans la sdence ni dans la philosophie humaines qui entrave 
cette venue, qui empêche un homme de sdence et de sagesse de venir, ou le rende 
moins apte à venir au Christ. (...) Et d'où venaient-ils, ces Mages ? Ils venaient de 
l'Est leur pays. Où allaient-ils ? A Jérusalem. (...) Ils firent un long voyage, qui 
n'avait rien d'agréable, un voyage dangereux (...), à la première saison de l'année. 
Tout cela pour adorer le Christ naissant. Us étaient si désireux d'arriver avec les 
premiers, d'être là plus tôt possible, qu'ils traversèrent toutes ces difficultés. Et ecce 
venerunt : et voici qu'ils se présentèrent. (...) Et c'étaient des hommes sages, et 
combien sages pour ainsi venir ; ils ne furent aussi sages qu'en venant ainsi. » 

Les idées de pèlerinage « depuis » et « vers » sont toutes deux utilisées id et 
trouvent une nouvelle orientation par l'application du texte à ses auditeurs : 

« Et comment ferons-nous cela ? (...) Dans l'anden Rituel de l'Eglise, nous 
trouvons que sur le couverde du ciboire, qui contient le Sacrement de Son corps, 
se trouve gravée une étoile, pour nous montrer qu'aujourd'hui l'étoile nous 
conduit là, à Son corps qui est là. Et ce que je dis maintenant en accord avec saint 
Jean, et l'étoile et les sages, c'est "venez !" Et lui, de qui vient l'étoile et vers qui 
vont les sages, dit : "Venez." Et que ceux qui y sont disposés viennent et que tous 
ceux qui le désirent prennent le "pain de la vie qui est descendu du Ciel" ce jour à 
Bethléem, la Maison du pain. De ce pain, l'Eglise est maintenant la maison, la 
vraie Bethléem Et tous, nous avons laissé Bethléem pour venir vers le Pain de vie. 
(...) C'est la venue la plus proche que nous puissions faire, jusqu'à ce qu'un autre 
venite nous fasse venir jusqu'à Lui dans son Royaume céleste »'. 

6. L. Andrewes, Ninety-stx Sermons, vol. I, Oxford, 1841, pp. 243-247. 



Le pèlerinage du cœur 

L'invitation à faire un pèlerinage jusqu'à l'autel, la maison du pain, la 
nouvelle Bethléem, ouvre une nouvelle voie concrète au pèlerin chrétien. Le 
pèlerinage intérieur peut être aidé par une démarche extérieure. Il y a un che­
min pratique pour poursuivre la voie intérieure. 

Mais John Bunyan donne un ton plus sévère à son évocation du long 
pèlerinage de vie de Christian et ses compagnons, de la Cité de Destruction à 
la Vallée de l'ombre de la Mort, à travers Vanity Fair, au-delà de Slough of 
Desfond, Giant Despair, et ainsi de suite jusqu'à la Cité Céleste Tout en 
conduisant Christiana, l'épouse de Christian, M. Valiant-for-Truth chantait : 

« Qui veut voir la vraie valeur 
Vienne par id ; 
Il se montrera constant, 
Vienne le vent, le mauvais temps. 

Aucun découragement 
Ne le fera revenir 
Sur sa ferme intention première, 
Devenir un pèlerin »7 

Au long des difficultés de la route, les images du pèlerinage visent à décri­
re un modèle du progrès intérieur de la vie chrétienne : le voyage est invisible, 
mais le récit est si enchanteur qu'il est facile d'oublier la dure réalité qu'il 
évoque. Alors que le problème du pèlerinage exténeur était l'attraction de 
l'agitation, la difficulté que soulève cette illustration du pèlerinage intérieur 
tient à ce que sa ferme intention peut être obscurcie par le plaisir imaginatif. 
La finale du texte exprime bien la nature de celui-ci et rend manifeste que, 
sous les images frappantes, la progression du pèlerin a été celle d'un viator 
Chnsti, une traversée de la vie avec le Christ : 

« Vint le temps pour M Stand-fast d'être convoqué [ce M. Stand-fast était celui 
que les pèlerins trouvèrent agenouillé dans la Grotte enchantée]. Quand M. Stand-
fast eut mis ses affaires en ordre et que son heure fut venue de hâter le départ, il 
descendit à la rivière. Un grand calme régnait alors sur la rivière. Aussi, M Stand-
fast, au milieu de la traversée, s'arrêta un instant et parla à ses compagnons qui se 
tenaient là. » 

Ce n'était pas une traversée, mais une mort, et les réflexions de M. Stand-
fast sur son pèlerinage ne concernaient que sa conversion du cœur, qu'il 
décrit à l'aide de textes bibliques appropriés à sa personne : 

« Et il dit. "Cette rivière a suscité la terreur chez beaucoup. Sa pensée m'a fait 
peur à moi aussi. Mais maintenant ce me semble, je suis en paix. Je me vois au 
terme de mon voyage. Mes jours de labeur sont passés Je m'en vais voir cette tête 

7. J. Bunyan, Pilgnm's Progress, Londres, 1890, pp 365-366 

329 



Le progrès spirituel 

couronnée d'épines et ce visage couvert de crachats pour moi. (...) J'ai aimé 
entendre parler de mon Seigneur ; et partout où j'ai vu la trace de ses pas sur la 
terre, j'ai désiré ardemment mettre les miens. Son nom a été pour moi un flacon 
de parfum, oui, plus doux que tous les parfums. Sa voix m'a été très douce et Sa 
face plus désirable que la lumière du soleil. Sa Parole je l'ai recueillie pour nour­
riture et pour antidote à mes faiblesses. Il m'a aidé et gardé de mes iniquités. Oui, 
il a affermi mes pas sur Son chemin." » 

Pour Andrewes et Bunyan, le pèlerinage chrétien était la vie même, son 
terme la mort, et le chemin celui de la Croix. C'était le chemin de tout pèlerin 
chrétien, qu'il implique ou non une démarche extérieure. Mais quelque rude 
et exigeante que soit la route, sa fin était joie, émerveillement amour : 

« Alors qu'il parlait encore, son visage changea, son corps vigoureux s'indina 
et après qu'il eut dit : "Prends-moi, car je viens à toi !", il disparut sous leurs 
yeux. Mais quelle gloire devoir toute la contrée remplie de chevaux et de chars, de 
trompettes et de cornemuses, de chœurs et d'instrumentistes accueillant les pèle­
rins qui montaient et passaient les uns derrière les autres la belle porte de la 
Cité ! »ê. 

Le chemin du pèlerin a toujours eu ses plaisirs et ses joies, non seulement 
au terme mais aussi dans l'expérience de l'amour et de la joie partagés en 
cours de route Après que Christian eut été délivré du fardeau de son péché à 
la porte d'entrée, « il applaudit de joie et continua en chantant ». Reconnaître 
le sérieux de l'entreprise ne diminue en rien la gloire de la fin, ni n'empêche 
de jouir de ses reflets dans les joies du chemin. Car si tout pèlerinage 
implique une sérieuse dimension de « sortie de » et de « tension vers », il fait 
aussi éprouver la joyeuse liberté de marcher ensemble vers un but commun, 
qui est de trouver sa vraie patrie. 

« Vers une demeure ouverte dans le soir 
Chacun reviendra chez soi, 
Un lieu plus anden qu'Eden, 
Une ville plus grande que Rome ; 
Au terme de la voie de l'errante étoile 
Aux choses qui ne peuvent être et qui sont 
Au lieu où Dieu même était sans abri, 
Où tous les hommes sont chez eux » '. 

8. Ibld., p. 383. 
9. G.K. Chesterton, The House of Christmas (collectée poems), Londres, 1933, p. 140. 



L'itinéraire spirituel 
Selon Guillaume de Saint-Thierry 

Paul VERDEYEN s.j. * 

G
uillaume est né dans la région liégeoise (apud Leodium) 
vers 1075. Il fit ses études d'abord à Liège (que l'on appe­
lait « l'Athènes du Nord »), puis à l'école cathédrale de 

Reims. On ne sait pas à quel âge il a quitté sa ville natale. Mais on 
peut conjecturer que la cause de cette émigration fut la querelle de 
l'investiture. En 1091, l'empereur Henri IV nomma un certain Otbert 
évêque de Liège. Cette nomination s'étant faite sans l'accord du pape, 
les bénédictins de l'abbaye de Saint-Laurent se sont, de longues 
années durant, opposés à cet évêque impérial. -

Quoi qu'il en soit, Guillaume a passé sa vie adulte en Champagne. 
Après 1100, il devint bénédictin à l'abbaye de Saint-Nicaise où il pour­
suivit ses recherches patristiques. Vers 1118, il rencontra pour la pre­
mière fois Bernard, le jeune abbé de Clairvaux. Depuis cette rencontre, 
Guillaume s'intéressa beaucoup au renouveau monastique de 
Cîteaux. En 1121, il fut élu abbé de Saint-Thierry, abbaye bénédictine 
qui se trouve à sept kilomètres au nord de Reims, sur la route de Laon. 

* Centre Ruusbroec, Anvers Traducteur de Bernard de Clairvaux, il a publié en 1990 La théo­
logie mystique de Guillaume de Saint-Thierry (Fac) et Ruusbroec l'admirable (Cerf) 

Christus n" 199 • 14, rue d Assas 75006 Pans 



Le progrès spirituel 

Son abbatiat dura jusqu'en 1135. Après avoir déposé sa crosse abba­
tiale, il devint simple moine cistercien à Signy, où il mourut en 1148. 
Guillaume resta un observateur fidèle de la règle de saint Benoît. Mais 
il vécut cette règle dans des conditions assez différentes. 

LA LETTRE AUX CHARTREUX DE MONT-DIEU 

Guillaume nous a laissé quinze traités de théologie ou de spiritua­
lité. La Lettre aux frères du Mont-Dieu (que nous appellerons d'après 
Mabillon Lettre d'or) est son avant-dernier écrit. Longtemps attribué à 
saint Bernard, cet ouvrage, jusqu'au xvir siècle environ, a été la prin­
cipale référence de l'idéal monastique. Il fait l'objet, depuis cinquante 
ans, d'un net regain d'intérêt. 

Comment Guillaume s'est-il intéressé aux chartreux ? Sans doute à 
l'occasion d'une visite qu'il a faite à la nouvelle chartreuse du Mont-
Dieu. Cette chartreuse avait été fondée en 1136 par Odon, abbé de 
Saint-Remy. Elle se trouve dans le diocèse de Reims, à trente kilo­
mètres au sud de Sedan. L'ancienne maison du prieur marque encore 
l'endroit du célèbre monastère. Les premiers moines fondateurs s'y 
installèrent en 1136 ; Joran, l'ancien abbé de Saint-Nicaise, y prit l'ha­
bit cartusien deux ans plus tard. Mais la dédicace de l'église n'eut lieu 
qu'en 1144. La cérémonie groupa autour de Samson, archevêque de 
Reims, les prélats de la province. Ce fut sans doute l'occasion pour 
l'abbé émérite de Saint-Thierry de faire le voyage de Mont-Dieu et de 
voir de ses propres yeux cette fondation vite célèbre. La règle cister­
cienne ne pouvait l'en empêcher, puisque saint Bernard avait obtenu 
du chapitre cistercien que son ami Guillaume pût toujours sortir de 
son monastère en compagnie de deux autres moines. C'était le privi­
lège que Cîteaux accordait à tous les abbés visiteurs. 

La Lettre d'or nous apprend que Guillaume connaissait bien le 
Mont-Dieu, le site comme les bâtiments. Il est au courant des usages 
de la maison, des pratiques de la vie solitaire, des difficultés que sou­
lèvent l'admission des postulants et la question des aumônes. Il 
connaît les frères, leurs soucis, leurs inquiétudes. Il comprend leur fer­
veur, leurs mérites, et n'ignore pas leurs menus défauts. Par ailleurs, il 
les traite en amis, et ce n'est pas par simple politesse qu'il leur envoie 
et leur confie tous ses ouvrages. Pareille intimité prouve que 
Guillaume séjourna au Mont-Dieu plusieurs semaines, voire des 
mois. On peut donc fixer la rédaction de la Lettre à l'année 1144, car la 



L'itinéraire spirituel selon Guillaume de Saint-Thierry 

dédicace nous apprend que Guillaume s'est mis à écrire dès son retour 
à Signy. 

Le P. Jean-Marie Déchanet réalisa en 1975 une édition exemplaire 
de la Lettre au Cerf dans la collection « Sources chrétiennes » 
(n° 232). Constatons avec lui le caractère varié de ce grand texte. On y 
trouve aussi bien une apologie du genre de vie des chartreux (érémi-
tique et communautaire à la fois), un miroir du parfait ermite, un 
manuel d'ascétisme qu'un traité de vie mystique. En regardant de plus 
près la structure du texte, on s'aperçoit que la Lettre d'or renferme deux 
éléments bien distincts, tant pour le fond que pour la forme. Il y a 
d'abord une lettre proprement dite, personnelle et familière, qui vise à 
encourager et à consoler, et puis un traité des trois états de la perfec­
tion chrétienne. Ces deux éléments s'emboîtent et se recoupent de 
façon curieuse1. 

U N ITINÉRAIRE SPIRITUEL EN TROIS ÉTAPES 

Nous allons restreindre notre attention aux trois états ou degrés de 
la vie spirituelle. Remarquons que la Lettre n'est pas le seul texte où 
Guillaume présente ces trois stades de l'itinéraire spirituel. Il les pré­
sente assez longuement dans l'introduction de son Exposé sur le 
Cantique2, texte écrit avant 1140. Il les avait mentionnés déjà dans la 
Brevis commentatio in Cantica3 écrite sans doute avant 1135. Il s'agit 
donc d'un texte clef de la spiritualité guillelmienne. 

Guillaume distingue trois aspects ou stades de la vie spirituelle4, 
qui s'alignent sur une conception tripartite de l'être humain, qui est à 
la fois corps, âme et esprit (cf. 1 Th 5,23). On retrouve la même 
anthropologie tripartite (soma, psyché, pneuma) chez Origène 
d'Alexandrie. Comme Origène, Guillaume distingue trois étapes prin­
cipales ou trois voies de la vie spirituelle : celle des commençants, 
celle des progressants et celle des parfaits. « L'état des commençants 
peut être dit animal. Celui des progressants rationnel. Celui des parfaits 
spirituel. » Les deux premiers états concernent deux aspects fondamen­
taux de l'homme. D'une part, le corps et l'anima qui donnent la vie 

1.1 -M Déchanet donne un aperçu intéressant de cette composition bigarrée aux pages 36 à 
38 de son édition 
2. Cerf, coll « Sources chrénennes » (n° 82), 1962, pp 85-103 
3. Opéra omnia Cuûlelmi, Corpus christianorum, 87, pp. 155-160 
4. Nous résumons l'exposé de H BlommesUjn, « Progrès-progressants chez Guillaume de 
Saint-Thierry », dans Dictionnaire de spiritualité, t. XII-2 (Beauchesne, 1986, col 2389-2405). 

333 



Le progrès spirituel 

par l'animation. D'autre part, l'animus, âme raisonnable en qui se 
trouve toute compréhension, motivation et direction intérieure de 
l'homme. A ces deux niveaux, l'homme reste l'acteur principal du pro­
cessus d'intériorisation. Ces deux étapes constituent ensemble la vie 
active : « Le labeur de l'exercice spirituel et le souci de toujours pro­
gresser. » Dans le troisième état (le degré spirituel des parfaits), l'hom­
me se trouve excentré et passif. L'acteur unique devient alors l'Esprit 
Saint. Ici, nous nous trouvons en pleine vie mystique ou contemplati­
ve. Le mouvement spirituel est devenu passif « grâce à la douceur de 
l'expérience, grâce à la joie de la possession (ou de la fruition) »5. 

Nul doute que Guillaume ait été influencé par Origène. Mais sa 
description du troisième état n'en reste pas moins très personnelle. 
Guillaume et Bernard ont découvert ensemble l'expérience personnel­
le et la fruition de la rencontre amoureuse. Cette découverte date de 
1127, année durant laquelle les deux abbés malades ont pu se parler 
dans l'infirmerie de Clairvaux. Guillaume mentionne cet événement 
dans la Vita Bemardi, écrite après la Lettre d'or : 

« Aussi longtemps que la durée de ma maladie le permettait il m'expliqua 
le Cantique des cantiques... Pour ne rien en perdre, je couchais tous les jours 
par écrit ce que j'en apprenais, selon que Dieu me le donnait et que ma 
mémoire demeurait fidèle Avec affabilité et le plus complet désintéressement 
il faisait le commentaire et partageait avec moi ses points de vue et ses expé­
riences. Il essayait de m'apprendre, à moi qui étais dépourvu d'expérience ce 
que seule l'expérience peut apprendre »'. 

La dernière phrase est remarquable et contient une contradiction. 
Il est possible d'y voir l'origine de la littérature mystique dans l'Eglise 
latine, en tout cas l'origine de la mystique amoureuse de l'Occident. 

L'HOMME ANIMAL 

Revenons aux trois degrés de l'itinéraire spirituel. La première 
étape est celle de l'homme animal. Cette expression n'est pas négative 
et ne vise pas l'homme pécheur ; elle désigne plutôt le manque 
d'orientation intérieure Guillaume désigne les hommes « que par 
nature ni la raison ne conduit ni n'entraîne l'amour »7. Le corps natu-

5. Lettre aux chartreux du Mont-Dieu, pp. 167 et 177. 
6. PL 185, 259. 
7. Lettre aux chartreux du Mont-Dieu, p. 178. 



L'itinéraire spirituel selon Guillaume de Saint-Thierry 

rel de l'homme n'est pas mauvais, mais il n'a d'autre instance directri­
ce que l'anima, l'âme en tant que principe de vie. Cette anima en tant 
que telle est neutre : elle peut s'intéresser surtout aux choses de la 
chair et aux sens du corps, mais elle est capable aussi de s'accorder à la 
raison et de se transformer en animus. Il n'y a alors ni suppression ni 
abolition de la dimension corporelle, mais formation et réformation. 
Il n'y aura pas suppression de la sensualité, mais encadrement dans 
un ordre supérieur. 

A cause du manque d'orientation intérieure, il faut quelques 
points de référence extérieurs. La Lettre en signale trois. Le premier est 
l'obéissance au père spirituel. Cette obéissance n'est pas sujétion à 
une volonté étrangère et aliénante, mais aide provisoire pour décou­
vrir le dessein originel qui rapporte l'homme à soi-même. Le deuxiè­
me est la mortification de l'esprit et du corps, afin que les besoins du 
corps et de la sensualité soient subordonnés à la vocation spirituelle 
de la créature humaine. Le troisième point de référence est le plaisir 
trouvé dans l'habitude d'une vie vertueuse : « Quant aux membres du 
corps, cet homme goûtera autant de plaisir à les mettre au service de 
la justice qu'il en goûtait auparavant à les faire servir à l'impureté et à 
l'iniquité. » Guillaume résume les trois aspects de l'homme animal 
comme suit : « Dans la vie animale, le commencement du bien, c'est 
la parfaite obéissance. Progresser, c'est soumettre son corps et le rédui­
re en servitude. La perfection de l'homme animal est atteinte quand 
l'habitude de bien faire s'est transformée en plaisir »8. 

L'HOMME RATIONNEL 

Passons maintenant à la deuxième étape, celle de l'homme ration­
nel. Le mot « rationnel » n'a rien de commun avec l'esprit cartésien du 
xvir siècle. Il s'agit d'un homme ayant dépassé le niveau animal : son 
anima est devenue animus, âme raisonnable propre à diriger le corps. 
Guillaume en signale les trois aspects : 

« Le commencement pour le rationnel, c'est l'intelligence de la nourriture 
qu'on lui présente dans la doctrine de la foi. Le progrès, c'est la préparation de 
mets analogues à ceux qu'on lui sert. La perfection, c'est la conversion du 
jugement de la raison en amoureuse inclination de l'âme »'. 

8. Id, pp 175-181 et 216 (cf Rm 6,19) 
9. Id, p. 181 

335 



Le progrès spirituel 

La raison a pour tâche principale la recherche de Dieu : 

« Pour l'âme raisonnable, aucune recherche n'est plus digne, aucune 
découverte plus douce aucune possession plus utile que celle de la seule réa­
lité qui surpasse l'esprit pensant lui-même : Dieu seul. (...) Une telle âme se 
plaît à se dresser toujours vers ce qu'il y a de plus éminent dans les natures 
spirituelles : Dieu et les réalités divines... Ses études trouvent parfois appui 
dans les lettres et les utilisent Elles n'ont pourtant rien de littéraire. Arguties, 
discussions, bavardages leur sont étrangers. Sdences spirituelles, elles s'en­
tourent d'une atmosphère de calme, de modestie et s'accommodent de ce qui 
est humble Leur activité s'exerce au-dehors, mais leur champ d'action est plu­
tôt à l'intérieur, là où l'homme se renouvelle en revêtant le nouvel Adam, 
créé selon Dieu, dans une justice et une sainteté véritable »10. 

Ce texte fut écrit après la condamnation d'Abélard au synode de 
Sens en 1140. Guillaume préconise les études telles qu'elles se font 
dans les communautés monastiques. Il s'oppose implicitement aux 
études dialectiques d'Abélard et à l'enseignement de l'université nais­
sante. Dans les nouvelles écoles, on ne recherche plus le progrès spiri­
tuel, mais on se contente d'arguties, de bavardages et de discussions. 
D'une façon larvée, la Lettre reprend la controverse entre Guillaume et 
Abélard. Le progrès de la vie rationnelle se réalise en s'opposant aux 
vices et en pratiquant les vertus. La vie rationnelle exige non seule­
ment un effort de la raison, mais l'exercice de la volonté : 

« La bonne volonté est dans l'âme la source de tous les biens, la mère de 
toutes les vertus, tout comme la volonté mauvaise est au contraire l'origine de 
tous les vices et de tous les maux. Aussi l'homme qui garde son âme doit-il 
veiller sur sa volonté avec grande sollicitude : il lui faut voir et distinguer ce 
qu'il veut vraiment, ou ce qu'il doit vouloir absolument : l'amour de Dieu » ". 

Guillaume reprend et résume à sa façon de nombreux traités inti­
tulés Des vertus et des vices. On peut se rappeler ici le verset : « Qui fait 
la vérité, trouve la lumière » (Jn 3,21). 

L'intelligence et la volonté sont les deux facultés principales de 
l'âme rationnelle. Il s'ensuit que Y animus, l'esprit humain en sa totali­
té, tend à les transformer, eux aussi, en charité. Dans une phrase 
magnifique, Guillaume décrit comment raison et grâce se rencontrent 
ici dans un mouvement réciproque : 

10. Jd.pp 313 et 317-318 
11. Id, p 329 



L'itinéraire spirituel selon Guillaume de Saint-Thierry 

« Quand la volonté se dresse vers le haut, comme le feu vers son lieu 
propre ; quand elle s'unit à la vérité vers les hauteurs, elle est amour. 
Lorsqu'elle reçoit le lait de la grâce, elle est dilection Vient-elle à prendre à sai­
sir, vient-elle à jouir, elle est charité, unité d'esprit. Alors elle est Dieu, puisque 
Dieu est Charité. L'homme, sur ce terrain, arrive-t-il à bout de course, il ne fait 
que commencer, car la perfection absolue de ces divers degrés d'amour n'exis­
te pas en ce monde » n. 

Comment volonté et intelligence peuvent-elles devenir amour et 
charité ? Sans doute par l'onction de l'Esprit Saint. L'Esprit-amour réa­
lise ce progrès par son action unificatrice. Par sa présence dynamique, 
Il unifie toutes les facultés de l'âme humaine et réalise progressive­
ment l'unité d'Esprit. Cette expression est le mot préféré de Guillaume 
pour décrire la rencontre humano-divine — ce que les Pères grecs 
appellent la divinisation ou la déification de l'être humain. 

L'HOMME SPIRITUEL 

La troisième étape est celle de l'homme spirituel ou de l'homme 
parfait. « Sont parfaits ceux que meut l'Esprit, qui reçoivent du Saint-
Esprit des lumières plus abondantes. Sensibles à la saveur du bien 
dont l'amour les attire, on les appelle sages »,3. Guillaume joue sur le 
double sens des mots latins « sapere » et « sapientia ». Ces mots disent à 
la fois sagesse et saveur. Ils se réfèrent initialement au sens du goût. 
C'est le goût spirituel qui donne la vraie sagesse. 

Cette troisième étape peut être définie comme une rencontre 
amoureuse et réciproque entre l'homme et l'Esprit Saint. Ici, la trans­
formation de l'homme spirituel, commencée par l'intervention gra­
tuite de Dieu, aboutit à la passivité mystique. Cela n'implique jamais 
une absence d'activité humaine, mais un changement du moteur de 
cette activité. C'est l'Esprit qui se met alors au volant et choisit le che­
min à suivre. L'Esprit commence à se comporter en l'âme humaine 
comme il se comporte dans la vie trinitaire de Dieu : 

« L'unité d'esprit se produit lorsque le Saint-Esprit qui est l'amour du Père 
et du Fils, leur unité, leur suavité, leur bien, leur baiser, leur étreinte (...) 
devient à sa manière pour l'homme, ce qu'en vertu de l'union consubstantiel-
le il se trouve être pour le Fils à l'égard du Père et pour le Père à l'égard du 

12. Id, p 332 
13.1d,p 178 

337 



Le progrès spirituel 

Fils. Alors la consdence bienheureuse se trouve prise dans l'étreinte et le bai­
ser du Père et du Fils. Alors l'homme de Dieu mérite de devenir, non pas 
Dieu certes, mais cependant ce que Dieu est : l'homme devenant par grâce ce 
que Dieu est en vertu de sa nature » ". 

Aux yeux de Guillaume, la rencontre entre Dieu et l'âme humaine 
a un caractère trinitaire. La rencontre humano-divine sera trinitaire, 
ou elle ne sera pas. Il avait déjà proposé cette doctrine dans le 
Commentaire sur l'Epître aux Romains (5,5) : 

« Car la charité de Dieu est répandue dans nos cœurs par l'Esprit Saint que 
tu nous donnes. Cet Esprit venant en nous par ton don, nous enseigne toute 
vérité, nous introduisant en toi, ô Père origine de la suprême divinité ; en toi, 
ô Fils, éternellement généré de l'étemelle consubstantialité , en toi, ô Esprit 
Saint sainte communauté du Père et du Fils »15. 

On trouve la même conception trinitaire dans le commentaire de 
Guillaume sur le « petit lit fleuri » de Ct 1,15 : 

« Le petit lit est le lieu de cette conjonction merveilleuse de cette mutuel­
le fruition de suavité (...) entre Dieu et l'homme en marche vers Dieu, entre 
l'esprit créé et l'Incréé lui-même. Cette union n'est autre que l'unité du Père et 
du Fils, que leur baiser, leur étreinte leur bonté et tout ce qui leur est com­
mun à tous deux. Tout cela, c'est l'Esprit Saint, Dieu, Charité, à la fois dona­
teur et don » ". 

Cette doctrine trinitaire n'est ni bernardine, ni cistercienne17. Elle 
exprime une vue personnelle de Guillaume. L'auteur insiste sur le fait 
que toute âme spirituelle rencontre Dieu d'une manière directe et pas­
sive Il croit à la divinisation de la créature grâce à l'activité du Saint-
Esprit. Cette relation mystique est personnelle, tout comme les 
relations trinitaires sont personnelles. Il n'y a donc pas de place pour 
une aventure panthéiste. Car le panthéisme sacrifie les personnes et 
est incompatible avec la mystique amoureuse. L'amour, en effet, sup­
pose au moins deux personnes différentes. 

La rencontre entre l'âme amoureuse et son Dieu se fait dans le 
petit lit, c'est-à-dire dans le cœur, au centre essentiel de l'être humain 
ou à la fine pointe de l'esprit. Mais cette rencontre change l'activité de 
toutes les facultés, inférieures aussi bien que supérieures. Ces facultés 

14. Id , p 355 
15. Opéra omnia Guillelmi, Corpus chnsuanorum, 87, p 63 
16. Exposé sur le Cantique des cantiques, pp 221-223 
17. Cf P Verdeyen, La théologie mystique de Guillaume de Saint-Thierry, pp 70-81 



L'itinéraire spirituel selon Guillaume de Saint-Thierry 

sont d'abord les instruments de l'homme naturel qui l'aident à se 
maintenir en vie et à se développer de multiples façons. Il s'agit des 
facultés qui maîtrisent et enrichissent la personnalité humaine. Les 
facultés rendues spirituelles, par contre, exercent une activité toute dif­
férente. Elles sont devenues capables d'une attention désintéressée et 
altruiste. Elles parviennent à s'oublier et à s'abandonner. Elles ne se 
saisissent plus des autres créatures, mais se laissent saisir par les 
appels divins et par les besoins de leur prochain. Guillaume décrit 
cette nouvelle activité dans l'Exposé du Cantique : 

« Lorsque la grâce de l'Esprit Saint commence à illuminer notre esprit, 
l'intellect spirituel (intellectus sptritualis) se met à travailler dans l'âme d'une 
manière d'autant plus différente des procédés de l'intellect naturel que plus 
profonde s'avère la différence entre la nature de l'âme et la nature de la 
Lumière divine. L'objet qu'elle pénètre par l'intelligence naturelle, l'âme le 
saisit ; mais dans l'intelligence spirituelle elle saisit moins qu'elle n'est saisie. 
(.. ) L'homme ne sait d'où vient ni où va [l'activité de] l'Esprit. Mais lui 
devient sensible une certaine joie divine, une grâce illuminante et béatifiante, 
qu'au seul amour spirituel il est permis de sentir » " 

Guillaume développe sa doctrine au sujet des sens spirituels en 
parlant du sens de l'amour illuminé. Cet amour, c'est l'Esprit Saint lui-
même : « C'est Lui qui vivifie l'esprit humain et en assure l'unité. Que 
les hommes enseignent à chercher Dieu, les anges à L'adorer. Seul 
l'Esprit Saint peut apprendre à Le trouver, à Le posséder, à jouir de 
Lui»1 '. 

A la fin du parcours spirituel, il nous faut présenter et commenter 
une idée typique de Guillaume que l'on peut considérer comme le 
point culminant de sa doctrine. « Amor ipse intellectus est » : l'amour 
est lui-même connaissance. La phrase semble bien être empruntée à 
saint Grégoire. Dans ses homélies sur les Evangiles, le grand pape a 
écrit : « Amor ipse notitia est »20. Guillaume en a approfondi le sens en 
lui attribuant sa place dans le progrès de la vie spirituelle. Dans la 
Lettre d'or, il annonce cette intelligence de l'amour dès le stade de 
l'homme animal : 

« La formation de l'homme religieux, c'est l'éducation morale ; sa vie, c'est 
l'amour divin. Conçu par la foi, enfanté dans l'espérance, cet amour reçoit de 

18. M, pp. 193-195 
19. Lettre aux chartreux du Mont-Dieu, p 357 
20. In Evang. 27, 4 ; PL 76, 1207a. 

339 



Le progrès spirituel 

la charité, c'est-à-dire de l'Esprit Saint, sa forme et sa vitalité. Void comment 
l'amour de Dieu, l'Esprit Saint pénétrant l'amour de l'homme et son esprit se 
l'approprie. Dieu s'aime alors lui-même en se servant de l'esprit et de l'amour 
de l'homme en le faisant un avec lui »21. 

C'est dans l'Exposé du Cantique que Guillaume s'explique le plus 
souvent et le plus clairement sur cette intelligence de l'amour : 

« Alors l'âme commence à connaître comme elle était déjà connue. Dans 
la mesure où elle connaît, elle commence à aimer de la manière dont elle a 
été aimée la première (par l'amour prévenant de Dieu). Void la connaissance 
originelle que l'Epoux a de l'épouse : il lui a donné la sagesse divine Void son 
amour prévenant : il a répandu en elle le Saint Esprit et cela par pure faveur. 
La connaissance que l'épouse a de l'Epoux et son amour pour lui ne font 
qu'un, car en ce domaine c'est l'amour lui-même qui est connaissance »22. 

Le texte souligne la priorité absolue de l'amour et de la connais­
sance divine. L'âme humaine peut participer à cet amour originel 
grâce au don gratuit de l'Esprit. Elle est alors élevée au niveau des rela­
tions trinitaires. Cette participation à l'amour trinitaire implique 
nécessairement une participation à la connaissance originelle et 
immédiate des Personnes divines. « Car pour elles, la substance qui 
les fait être ce qu'ils sont est à la fois connaissance mutuelle » ". La 
mystique nuptiale de Guillaume souligne aussi bien la présence plei­
ne de joie que la conscience de l'unité amoureuse. L'âme ne jouit plei­
nement du Bien-Aimé que par l'intelligence de l'amour illuminé. 

LES TROIS VOIES 

On rapproche souvent les trois étapes de la Lettre d'or de la divi­
sion tripartite du Pseudo-Denys l'Aréopagite : voie purgative, voie illu-
minative et voie unitive. Pourtant, il y a une différence entre les 
triades respectives. La division dionysienne distingue trois aspects 
réels de la vie spirituelle qui normalement se succèdent dans le 
temps : la conversion et la purification morale, l'illumination progres­
sive concernant les mystères de la foi et une union croissante entre 
l'homme et son Dieu. On ne peut nier une certaine correspondance 
avec le schéma guillelmien. Mais Guillaume décrit surtout les aspects 

21. Lettre aux chartreux du Mont-Dieu, p. 279 
22. Op. ciL, p 152 
23. Le miroir de la foi, Cerf, coll. « Sources chrétiennes » (n° 301), 1982, p. 177. 



L'itinéraire spirituel selon Guillaume de Saint-Thierry 

psychologiques des trois étapes. Il envisage la vie spirituelle en sa tota­
lité. En effet, la présence objective de la grâce est égale dans la situa­
tion du début, du progrès et de la perfection. Mais la manière dont on 
vit cette présence est psychologiquement bien différente. Au fond, 
Guillaume n'envisage pas une succession temporelle. Il décrit plutôt 
trois visages ou trois aspects d'une réalité complexe, qui se vivent 
alternativement et qui restent toujours complémentaires. Admettons 
toutefois que l'homme rationnel suit plutôt les chemins de la science, 
tandis que l'homme spirituel cherche la vraie sagesse. Il n'y a que la 
vie monastique qui garantisse la coopération entre méditation et 
contemplation, entre vie active et vie contemplative, entre Marthe et 
Marie. . 

L'Exposé du Cantique est très explicite à ce sujet : 

« La contemplation a deux yeux : la raison et l'amour, selon le mot du 
prophète • Sagesse et science, voilà les richesses du salut (/5 33,6). L'un de ces 
yeux scrute les choses humaines, l'autre les choses divines. Illuminés par la 
grâce, ils se prêtent un mutuel et sérieux appui : l'amour vivifie la raison et la 
raison darifie l'amour. Souvent une collaboration loyale ne fait qu'un de ces 
deux yeux : dans la contemplation la raison passe en amour. Elle se transfor­
me en une sorte d'intelligence spirituelle et divine, qui transcende et absorbe 
toute raison »24. 

Quel admirable programme pour un humanisme profondément 
chrétien ! 

Guillaume exégète d'Origène 

Dans le prologue de son long Commentaire sur le Cantique, Origène 
a nettement marqué les trois voies qui mènent à la science que l'on 
peut appeler la gnose alexandrine : « Il y a trois disciplines générales 
par lesquelles on parvient à la science des choses. Les Grecs les ont 
appelées éthique, physique, époptique. Nous pouvons les dire morale, 
naturelle, inspective. » Et dans le même contexte : « Salomon voulant 
distinguer ces trois disciplines que nous venons de dire générales : 
morale, naturelle, inspective, en fit le sujet de trois petits livres... 
D'abord dans les Proverbes, il enseigna la morale... Il enferma la scien­
ce naturelle dans l'Ecclésiaste... Il a enseigné l'inspective dans le 
Cantique des cantiques »2S. 

24. Op. cit.p 213. 
25. Cerf, coll. « Sources chrétiennes » (n° 375), 1991, pp 129 et 133 

341 



Le progrès spirituel 

Aux yeux d'Origène, les étapes du progrès spirituel ne sont pas 
trois périodes séparées se succédant dans le temps. Il s'agit plutôt de 
trois stades de transformation de l'homme en sa totalité. Les trois 
étapes de l'ascension de l'âme ne sont qu'une schématisation pédago­
gique pour aider à structurer le discours spirituel, qui autrement reste­
rait vague et tout confus. Pour cette raison, Guillaume reprit les 
bornes origéniennes, bien qu'il ait été conscient de vivre dans un tout 
autre contexte culturel. Origène voulait parvenir à la connaissance 
supérieure de l'homme gnostique. Par la gnose, le fidèle parvient à 
comprendre le sens intérieur de l'Ecriture, et ainsi s'approche du 
Verbe, image et splendeur de la lumière divine. 

Les contemporains d'Abélard ne doutaient pas de l'inspiration 
divine des Ecritures. Mais la vérité simple et lumineuse de la présence 
divine s'était obscurcie par l'éloignement des temps bibliques et par la 
curiosité impropre de la raison humaine. De plus, la vie monastique 
prouvait chaque jour que la fréquentation quotidienne de la Bible ne 
garantit pas par elle-même un contact personnel avec le Verbe, ni une 
connaissance spirituelle des mystères de la foi. Ces données expli­
quent pourquoi Guillaume parle davantage de l'expérience et du sens 
de l'amour illuminé. Bien sûr, cette expérience amoureuse ne s'oppo­
se pas au sens spirituel de la parole révélée. Origène s'intéresse plutôt 
à la compréhension gnostique du Verbe ; Guillaume à la présence 
amoureuse et fruitive du Bien-Aimé. Voilà pourquoi il accentue la gra­
tuité et la passivité totale de la rencontre mystique. L'Epoux divin s'an­
nonce souvent quand on s'y attend le moins ". Mais Guillaume 
indique les voies pour aiguiser l'attention à cette présence multiforme 
du divin Epoux. 

26. Cf. Exposé sur le Cantique, p. 391. 



Services 

343 



Lectures spirituelles 
pour notre temps 
i 

Lytta BASSET 

Sainte colère 
Jacob, Job, Jésus. 
Labor et Fides/ Bayard, 
coll. • Domaine biblique », 
2002, 326 p., 22 €. 

La colère a souvent mauvaise 
presse dans la mentalité chrétienne 
— ce qui relève davantage, note 
Lytta Basset, de l'héritage de 
Sénèque que de la pensée biblique. 
Au contraire la colère, qui est beau­
coup plus souvent attribuée, surtout 
par les textes de l'Anden Testament 
à Dieu qu'à des humains, est force 
de vie. Elle tire sa légitimité de la 
revendication de justice à laquelle 
tout homme aspire spontanément. 
Et le Dieu très bon est a priori le pre­
mier défenseur de cette justice due à 
l'être humain. 

Si la colère peut dévier en haine 
de l'autre voire en déni de son droit 
à vivre, elle porte en elle un dyna­
misme essentiellement tourné vers 

la relation, qui s'exprime précisé­
ment dans le cri pour se faire recon­
naître. Il faut donc qu'elle puisse se 
dire, à condition d'être vécue 
comme un appel au frère créé lui 
aussi par Dieu, qui veut pour tous 
la justice et la justesse du regard sur 
les autres, donc aussi sur moi. Ce 
travail intérieur sur sa propre colère 
exige lucidité, remise en question, 
et finalement conversion profonde 
de soi-même pour éviter qu'elle ne 
se détourne en rage homidde. Les 
exemples de Caïn, Job ou lacob 
sont étudiés en détail pour soutenir 
cette thèse séduisante et ouverte. 

Un livre difridle, où les données 
de la psychologie des profondeurs 
sont constamment appelées en 
complément aux explications four­
nies par les auteurs du Talmud et les 
Pères de l'Eglise sur le combat de 
Jacob ou le meurtre d'Abel. Mais un 
livre singulièrement suggestif. 

Jean de Longeaux • 

Christus n" 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Lectures spirituelles pour notre temps 

I 
Claire DUMONT 

Comme un feu dévorant 
La Sagesse. 
Bellefontaine, coll. « Flèche de Feu », 
2002, 271p., 18,50 €. 

La « spiritualité Sagesse », locu­
tion constamment reprise dans ce 
volume, fait référence à l'héritage 
spirituel de saint Louis-Marie 
Grignion de Montfort, dont Claire 
Dumont s'attache à reprendre, dans 
le langage de notre époque, l'ensei­
gnement contenu dans L'amour de 
la Sagesse éternelle. A la fois exposé 
catéchétique, témoignage personnel 
de foi et d'expérience pastorale, et 
livre d'initiation à la vie spirituelle, 
cet ouvrage clair et d'une lecture très 
abordable constitue un bon essai de 
proposition de la vie chrétienne 
pour des chrétiens engagés. 

La première partie, après une 
brève présentation de la Sagesse 
dans l'Ancien Testament, décrit la 
mission et l'action de Jésus, dans 
son obéissance au Père et sa volonté 
de salut pour le monde. Parfois un 
peu psychologisante, elle parcourt 
les évangiles en aidant le lecteur à 
faire des paroles et des actes de 
Jésus la nourriture de sa foi. La 
seconde partie beaucoup plus cour­
te, énonce les principales règles 
d'une existence croyante ferme et 
personnelle. 

A la fin de chaque chapitre, le 
lecteur, ici appelé « pèlerin », est 
invité à prendre un temps de 
réflexion pour faire siennes les pro­
positions présentées, grâce à 
quelques quesuons pratiques. 

Sylvie GERMAIN 
et Eliane GONDINET-WALLSTEIN 

Célébration de la paternité 
Regards sur Joseph. 
Albin Michel, coll. « Célébrations », 
2001,96 p., 17 €. 

Ce cinquième ouvrage de la col­
lection « Célébrations », qui met en 
perspective la réflexion d'un écri­
vain contemporain et le regard d'un 
historien de l'art sur quelques 
reproductions des grands peintres 
du passé, vient judicieusement atti­
rer l'attention sur la paternité (après 
la mère, la pauvreté, l'offrande et la 
lumière). 

La paternité est en effet la gran­
de absente de notre culture. Qu'est-
ce qu'être père aujourd'hui ? 

Comment transmettre les valeurs, 
symboliser la loi, exprimer une 
parole d'appel ? Evoquant avec 
beaucoup de finesse spirituelle et le 
juste ton les récits de l'enfance de 
Jésus, Sylvie Germain offre ici une 
heureuse méditation sur une ques­
tion dont les dimensions actuelles 
ne font que s'affirmer au cours de la 
lecture. La seconde partie de ce petit 
ouvrage, où sont présentées dix 
peintures célèbres par Eliane 
Gondinet-Wallstein, offre comme 
un superbe écrin à ces réflexions. 

Cette belle célébration, qui 
réhabilite le personnage de saint 
Joseph en soulignant discrètement 
sa leçon pour aujourd'hui, se pré­
sente ainsi comme une initiation à 
la prière sur image. 

Un cadeau plein de sens à de 
jeunes parents. 

J.d.L. • Claude Flipo • 



Récits des premiers pèlerins 
chrétiens au Proche-Orient 
(rv-vn* siècles) 
Ed. et trad. P. Maraval. 
Cerf, coll. « Sagesses chrétiennes », 
2002, 301 p., 24 €. 

Que la façon de raconter un 
pèlerinage ait changé au cours des 
siècles est normal : les hommes 
changent mais aussi les lieux et les 
rapports que les hommes tissent 
entre les lieux et les textes saints. La 
lecture de cet ouvrage éclaire le 
fossé culturel qui sépare la 
démarche des origines de celle d'au­
jourd'hui. 

Aux premiers sièdes de la chré­
tienté, les rédts de pèlerinage sont 
très concrets : le nombre d'étapes, à 
cheval, d'un lieu à l'autre. Et les 
noms de chaque halte sont notés. 
Utile lorsque les cartes sont 
absentes. Arrivés sur les lieux saints, 
tout est saint et tout est « inventé 
[retrouvé] conformément aux 
Ecritures ». D'un rédt à l'autre sont 
vénérés le fragment de la Croix, 
l'écriteau, la pierre sur laquelle eut 
lieu la multiplication des pains, la 
grotte où Marie priait l'autel sur 
lequel Abraham s'apprêtait à sacri­
fier Isaac, l'endroit où se tenait 
Moïse lors de la bataille contre 
Amalec... A chaque fois, les dévo­
tions se multiplient : il faut en 
prendre la bénédiction, repartir 
avec un peu de terre, de bois, 
d'eau... 

Cette façon de scruter l'Ecriture 
au premier degré faisait des pèleri­
nages de véritables livres d'histoire 
sainte sommés d'illustrer chaque 
scène S'ajoutent au fil des sièdes, 

les lieux où vécurent les Pères de 
l'Eglise, les grands priants, dont les 
tombes ou les reliques sont véné­
rées et sur lesquelles sont édifiées 
moult églises dans lesquelles se 
déroulent de grandioses liturgies... 

Un seul texte fait contrepoint à 
ces engouements : celui de Grégoire 
de Nysse, daté de 381, qui conseille 
de ne pas pèleriner, au risque d'y 
perdre sa vertu sans rien gagner : 
« Comment sera-t-il donc possible 
à qui chemine à travers la fumée de 
n'avoir pas les yeux irrités (•••), 
qu'aura de plus celui qui s'est rendu 
en ces lieux, comme si jusqu'à ce 
jour le Seigneur vivait corporelle-
ment en ces lieux et qu'il soit absent 
de chez nous ? » 

Monique Bellas • 

Agnès WALCH 

La spiritualité conjugale 
dans le catholicisme 
français (XVP-XX* siècles) 
Préf. J.-P. Bardet. Cerf, 
coll. • Histoire religieuse 
de la France », 2002, 552 p., 45 €. 

Apparus en France à la veille de 
la seconde Guerre mondiale, les 
mouvements de spiritualité conju­
gale ont connu depuis un vigoureux 
essor, dont ce livre, issu d'une thèse 
de doctorat retrace la préhistoire. 

Deux visions s'affrontent. La 
vision traditionnelle, issue de saint 
Augustin et relayée au xvni' siède 
par le jansénisme, voit dans la 
« chair » une déchéance, à tolérer 
faute de pouvoir l'éliminer. Là 
contre, le Condle de Trente affirme 
que le mariage, étant sacrement est 



Lectures spirituelles pour notre temps 

source de sainteté pour les époux — 
position popularisée par saint 
François de Sales dans deux 
célèbres chapitres de l'Introduction à 
la vie dévote. 

Au long des siècles, cette doctri­
ne va cheminer. Des époux font 
l'expérience que c'est dans leur 
amour mutuel qu'ils peuvent vivre 
pleinement l'amour de Dieu. Des 
pasteurs, et notamment des jésuites, 
leur font écho et publient maints 
manuels du « bon mariage ». Certes, 
les XIX' et XX' sièdes, polarisés sur 
l'obligation de la procréation, « fin 
primaire » du mariage, ont marqué 
un durdssement L'efflorescence des 
Equipes Notre-Dame n'en est que 
plus remarquable. 

Riche de faits concrets, de 
témoignages et de portraits vivants, 
ce livre met en lumière ce qu'à tra­
vers des tensions parfois doulou­
reuses un dialogue entre clercs et 
laïcs peut faire naître. L'histoire 
n'est pas terminée. 

Etienne Celier • 

Dieu au XVll' siècle 
Crises et renouvellements 
du discours. 
Ed. H. Laux et D. Salin. 
Editions Facultés jésuites de Paris, 
2002, 295 p., 20 €. 

Cet ouvrage est la trace écrite, 
soigneusement retravaillée, d'une 
session pluridisciplinaire donnée 
sous le même titre au Centre Sèvres 
en septembre 2001. Avant d'être 
conquis, le lecteur devra donc 
triompher du préjugé tenace selon 
lequel un ouvrage collectif serait 

fatalement une monstruosité littérai­
re, d'une architecture (baroque ?) 
sans cohésion interne... 

Ce préjugé vaincu, on se réjouit 
de découvrir des textes qui semblent 
s'être donné pour but de raviver 
notre goût des œuvres classiques. 
Avantage d'une telle architecture on 
y pénètre par la porte de son choix, 
qu'elle se nomme Descartes, 
Monteverdi, Fénelon ou Spinoza, 
avant de reprendre une lecture plus 
fidèle au plan d'ensemble. On véri­
fie alors que loin d'être un obstacle 
à une réflexion unifiée, l'interdisci­
plinarité se révèle stimulante et 
savoureuse : Galilée pour mieux 
sonder le secret d'un Vermeer ? 
Molière pour s'interroger sur... la 
pédagogie pastorale ? 

Le Grand Siècle amplifie majes­
tueusement les évolutions suscitées 
par les époques antérieures, avec, 
dans tous les domaines, l'expérience 
pour fonder la démarche de pensée. 
Philosophes, théologiens, artistes 
ont le regard aiguisé — ou troublé 
— par l'exploration d'un cosmos 
désormais désenchanté. Où est 
Dieu ? Et comment oser en parler, 
lorsque le Dieu du ciel paraît s'éloi­
gner et que les rois de la terre enten­
dent gérer l'Absolu ? 

Le lecteur de Christus s'attachera 
bien sûr aux chapitres où l'ouvrage 
aborde la mystique. Au temps des 
Arnauld et des Madame Guyon, 
portée par ce courant expérimental, 
elle se laïcise, multiplie des récits. 
Elle s'est forgé un vocabulaire neuf, 
tiré du trésor des courants spirituels 
européens. Les traductions en chaî­
ne s'enchevêtrent — et avec elles de 
regrettables contresens (« passive-
té », « in-action ») suscitant équi-



voques et polémiques... Loin de 
révéler un Dieu des mystiques, 
l'aventure spirituelle de cette 
époque est foisonnante. Elle entraî­
ne les grands (jusqu'au ravin de 
Port-Royal), elle conduit des 
« pauvres » incultes (avec enthou­
siasme et rigueur, des Surin s'en 
font les messagers). Elle pousse la 
quête de Dieu du côté de l'homme 
intérieur, puisque l'univers extérieur 
est livré aux explorations de la 
science profane. Justement : la mys­
tique, sdence expérimentale ? Peut-
être, mais alors, rançon de cette 
reconnaissance, en exposant ses 
manifestations et ses écrits à deve­
nir, parmi d'autres, des objets d'ob­
servation sdentifique, jusqu'à prêter 
aux soupçons de l'impénétrable et 
du pathologique. 

Par sa structure délibérément 
prismatique, cet ouvrage rend bien 
compte de la lumière particulière 
de cette époque. Elle n'est pas que 
solaire puisque les étoiles de l'as­
tronome y ont leur part. Elle n'est 
pas qu'éblouissante, car le mystique 
affronte l'exil de toute jouissance 
spirituelle. On y discerne déjà l'au­
rore des « Lumières ». Le temps se 
couvre pour le Dieu fait homme. 
Pour notre époque, confrontée elle 
aussi à l'essor impérieux du voir et 
de l'expérience, c'est, plus que 
jamais, un temps de saison. D'où 
l'intérêt de ces pages qui, sans 
contraindre à des parallélismes 
faciles entre les siècles, éclairent 
d'un jour fort riche la quête tou­
jours à reprendre d'un langage reli­
gieux adapté à l'expérience des 
hommes. 

Philippe Robert • 

Claude LANOLOIS 

Le Poème de septembre 
Lecture du Manuscrit B 
de Thérèse de Lisieux. 
Cerf, coll. « Sciences humaines 
et religions », 2002, 241 p., 24 €. 

Attention, chef-d'œuvre ! Dieu 
sait si l'on a commenté avec piété ce 
Manuscrit B dans lequel Thérèse 
condense la « petite doctrine » que 
lui réclame indiscrètement Marie 
du Sacré-Cœur en septembre 1896 ! 
Or Claude Langlois, comme précé­
demment avec les Dernières Paroles 
(Salvator, 2000), nous apprend à 
lire le texte, scrutant sa matérialité 
si contraignante : les lignes serrées, 
les points de suspension intermi­
nables, les mots soulignés, pour en 
restituer le mouvement et l'interpré­
ter comme une stupéfiante tentative 
poétique en vers libres, à l'heure 
même où cette nouvelle modalité 
d'écriture advient sous la plume de 
Rimbaud et de Claudel ! 

Claude Langlois ne s'arrête pas 
à cette magistrale découverte : en 
historien, il reconstitue l'intrigue de 
ces quelques jours où Thérèse, hési­
tante, finit par donner satisfaction à 
la requête de son aînée, non sans 
lester sa réponse d'un prudent 
mode d'emploi, ce qui n'empêchera 
pas de laisser sa destinataire décon­
certée. Une analyse minutieuse per­
met ensuite de comprendre 
comment ce texte s'inscrit au cœur 
de l'épreuve nocturne, dont on 
aurait pu le croire déconnecté. 
Thérèse ne cache rien de la ronde 
échevelée des désirs extrêmes qui 
l'habitent et l'emportent jusqu'au 
naufrage : désir de l'impossible, 



Lectures spirituelles pour notre temps 

impossible du désir, qu'elle énonce 
avec une sûreté, une autorité qui 
signe le grand retour de la mystique 
dans le catholicisme contemporain. 

Il resterait, après cette révélation 
du texte thérésien, à en élaborer la 
théologie qu'on peut d'avance pré­
dire en rupture avec l'ordinaire vul-
gate de la dévotion : Thérèse est une 
âme forte ! 

François Marxer • 

Marcel VAN 

Œuvres complètes 
Préf. F.-X. Mguyen van Thuan 
et C. von Schônborn. 
Trad. A. Boucher. 
Saint-Paul, 2 vol., 2000 et 2001, 
454 et 469 p., 23 € chacun. 

Né en 1928, Joachim Nguyen-
tân-Van, mieux connu sous son 
nom religieux de Marcel Van, est un 
frère rédemptoriste qui mourra en 
1959 dans un camp du Nord-
Vietnam. Inspiré par Thérèse de 
l'Enfant-Jésus qu'il considère 
comme sa « petite sœur », Marcel 
Van se veut « l'apôtre des âmes », et 
« plus particulièrement des enfants » : 
il sera « l'Apôtre caché de l'Amour ». 

LAutobiographie, rédigée à la 
demande de son directeur et d'une 
méticulosité parfois fastidieuse, 
nous découvre l'évolution psycho­
logique et spirituelle d'un garçon 
choyé et affectueux, tôt affronté aux 
apprentissages de la vie pauvre et à 
un monde adulte décevant et impi­
toyable jusqu'à l'injustice et à la 
cruauté : d'une sensibilité excessive 
certainement fragile, Marcel se révè­
le cependant d'une remarquable 

fermeté et d'une détermination 
farouche dans sa conduite chrétien­
ne. Le récit des visions et phéno­
mènes extraordinaires ravira les 
amateurs de merveilleux et d'atmo­
sphères apocalyptiques ; il reste 
cependant d'une heureuse sobriété, 
affadi seulement par une surenchè­
re émotionnelle qui pourra agacer, 
mais qui est peut-être le tribut payé 
à l'« idéologie » thérésienne d'alors. 

On pourra lire aussi ces pages 
comme un document exceptionnel 
sur l'état des communautés chré­
tiennes vietnamiennes de cette 
époque et le comportement d'un 
dergé peu recommandable et sévè­
rement dénoncé par l'Interlocuteur 
des Colloques (vol. 2) : on compren­
drait à la lecture de tels réquisitoires 
que, malgré son désir premier de 
prêtrise, Marcel soit devenu simple 
religieux. On s'interrogera sur le sta­
tut de ces pages où conversent un 
Marcel un rien infantile, un Jésus 
peu conventionnel et une Thérèse 
espiègle à souhait ; on attendra la 
publication de la Correspondance, 
genre littéraire moins incertain, 
pour se prononcer sur l'aventure 
intérieure de ce confesseur de la foi. 

FM.* 

Cyrille ARGENTI 

N'aie pas peur 
Introd. O. Clément. 
Le Sel de la Terre/Cerf, 
2002, 378 p., 27 €. 

Le P. Cyrille (1918-1994) a mar­
qué, durant les quarante-quatre 
années de son ministère, la com­
munauté orthodoxe marseillaise. 



Son inlassable charité est à l'origine 
du Centre Saint-Irénée et d'une 
maison de retraite. Sa passion pour 
la liturgie où chacun participe (si 
chacun n'appelle l'Esprit, comment 
sera-t-il là ?) lui valut un mémo­
rable combat pour obtenir la per­
mission de célébrer la liturgie en 
français (et non en grec). 

En 1964, au sortir d'une longue 
maladie, il est invité à faire des 
conférences. C'est alors que s'étoffe 
sa pensée théologique sur la Trinité, 
ses développements sur la liturgie et 
la conciliante. Cet ouvrage en ras­
semble l'essentiel. A la fois suffi­
samment distants pour apporter du 
neuf au lecteur catholique et suffi­
samment proches pour que ce neuf 
lui soit utile, ces textes sont une 
façon de revisiter les bases de nos 
certitudes. Moins d'un mois avant 
de naître au del, le Père Cyrille écri­
vait : « Tout le reste est vanité, mais 
le Christ est vraiment restusdté. » 

M. B. • 

Franck DAMOUR 

Olivier Clément, un passeur 
Son itinéraire spirituel et théologique. 
Anne Sigier, 2003, 175 p., 15 €. 

L'auteur, jeune agrégé d'histoire 
et familier de la pensée orthodoxe 
a choisi Olivier Clément pour l'un 
de ses maîtres. Il nous livre l'itiné­
raire de cet écrivain théologien, pro­
fesseur à l'Institut Saint-Serge de 
Paris, disdple de Vladimir Lossky et 
de Paul Evdokimov. L'itinéraire 
d'un passeur entre « les deux pou­
mons de l'Eglise » (l'image est de 
Viatcheslav Evanov, poète russe 

mort en 1948), et aussi entre notre 
modernité et un christianisme de la 
résurrection. Notre culture épuisée 
par les idéologies, hésite entre la 
fascination orientale d'un divin où 
se résorbe l'univers et l'efficacité 
ocddentale d'une maîtrise matéria­
liste du monde. 

Mais le christianisme est lui-
même sdndé, il contient un Orient 
et un Occident entre lesquels se 
rejoue le divage entre l'unité et l'al-
térité. « Leur union commande tous 
les dialogues du christianisme avec 
le monde » : telle est l'intuition de 
cet ouvrage écrit d'un style alerte et 
ferme, qui ouvre des perspectives 
résolument positives sur l'histoire, 
le dépassement des impasses de la 
modernité, la vision de l'homme, et 
s'achève sur une théologie de la 
beauté : la création est l'œuvre d'un 
poète. 

Une heureuse initiation, à tra­
vers la pensée d'un maître, à la 
théologie spirituelle de l'Orient 
chrétien. 

CF.* 

André LOUF 

A la grâce de Dieu 
Entretiens avec S. Delberghe. 
Fidélité, 2002, 192 p., 11,95 €. 

Un homme parle, pour nous 
dire le sens de sa vie. Ce n'est pas un 
récit autobiographique mais un 
témoignage. Seuls qudques repères, 
donnés en passant situent ce témoi­
gnage dans son époque — et quelle 
époque : la seconde moitié du XXe 

siède ! Avec aisance et darté, dom 
Louf nous fait entrevoir ce qu'est la 



Lectures spirituelles pour notre temps 

vie monastique : « un appel à aller 
au-delà du visible », à chercher Dieu 
en vivant la fraternité. 

Nourri de la tradition patris-
tique et médiévale, et cependant 
accessible à tous, ce petit traité de la 
vie monastique respire l'équilibre et 
la largeur d'esprit. C'est un livre qui 
sonne juste. 

E. C. • 

Bernadete TONETO 

Frère Henri Burin des Roziers 
Avocat des sans-terre. 
Préf. C. A. Azpiroz Costa. 
Trad. D. et P. Parisel-Verdier. 
Cerf, coll. « L'histoire à vif », 
2002,82 p., 13 €. 

Ce bref récit présente Henri 
Burin des Roziers et son apostolat 
auprès des exploités de l'Amazonie 
brésilienne. Mai 1968 change le 
monde, il change également frère 
Henri, dominicain, inscrit au bar­
reau de Paris. Le religieux se lance 
avec quelques frères dans un enga­
gement radical : vivre en HLM et 
travailler en usine. Dix ans plus 
tard, après bien des péripéties et des 
remous, notre dominicain débar­
que au Brésil. Il se sent marginalisé 
dans l'Eglise traditionnelle : la soif 
de Dieu l'habite et le pousse au 
grand large. 

Frère Henri découvre la condi­
tion inhumaine des travailleurs de 
la terre. Il réalise alors le « pour­
quoi » de son appel : mettre son 
talent d'avocat au service des 

oubliés, vivre avec passion la com­
passion. Il se doit de répondre 
selon ses moyens à l'impérieuse 
nécessité d'incarner l'Evangile et 
devient l'avocat des sans-terre. Les 
calomnies, les persécutions, les 
menaces de mort, sa tête mise à prix 
par les grands propriétaires : rien ne 
l'arrêtera. Frère Henri continue à 
agir pour la justice dans « une 
bonne et juste et véritable prédica­
tion dominicaine de l'Evangile » 
(Timothy Raddiffe). 

Marie de Tilly • 

I 
Régine du CHARLAT 

Comme des vivants 
revenus de la mort 
Initiation à l'expérience spirituelle. 
Préf. J.-M. Martin. 
Bayard, 2002, 180 p., 18 €. 

Initiation à l'expérience spiri­
tuelle chrétienne, c'est-à-dire à la 
rencontre avec Jésus ressuscité. Mais 
cela s'inscrit dans la réalité humaine 
concrète. De prime abord, on a 
l'impression de se trouver en terrain 
bien connu ; et puis, chemin fai­
sant, on se laisse toucher par ce ton 
bien uni, par ces petites touches 
juxtaposées. Œuvre de finesse et de 
sensibilité plus que de puissance 
synthétique, cherchant à éveiller 
plutôt qu'à convaincre. 

Le lecteur attentif saura 
accueillir la parole qui susdtera sa 
propre parole en retour. 

E. C. • 

Vous pouvez commander tous ces livres dans votre librairie religieuse habituelle, 
et aussi via notre site internet : http:/Avww.jesuites.com/cyberboutik/ 



SESSIONS DE FORMATION SPIRITUELLE 
(Demandez le programme par téléphone Le n° est indiqué une fois par maison ) 

22-27 juil. Donner les Exerdces dans la vie 
L. SCHERER, M.-L. BRUN — La Baume-lès-Aix — 04 42 16 10 30 

21-31 août Session-retraite « Jeunes professionnels » 
J. MILER et équipe — Penboc'h, Arradon — 02 97 44 00 19 

6-7 sept. Les Pères de l'Eglise et les femmes (colloque) 
Faculté de Droit et Diocèse La Rochelle — 05 46 99 22 18 
http;//euttopiu5,free,fr 
Inscrip. D. Guior - 21, rue du 19 mars 1962 -17300 Rochefort 

18-19 oct. Formation à l'accompagnement (débutants) 
Y. BARATTE, M. LE GALLO — Penboc'h, Arradon 

27-31 oct _ Les étapes de la vie spirituelle 
B. MENDIBOUBE, C. FUPO — Manrèse, Clamart — 01 45 29 98 60 

22 nov. La Bible et les psychanalystes (séminaire) 
« Lecture de l'enfant prodigue » 
Université de Provence — Aix-en-Provence 
Jean-François NOËL — 04 42 63 16 63 

jeanfrancoisnoel (awanadoo.fr 

17-18 oct. Les congrégations religieuses et la sodété française, 
d'un siède à l'autre (colloque à l'Institut catholique de Paris) 
Conférence des Supérieurs Majeurs — 01 42 22 77 84 

24-28 nov. Accompagner ceux qui persévèrent 
B. MENDIBOURE — Manrèse, Clamart 

SIDIC Service Information Documentation Juifs Chrétiens 
Formation : Bible, judaïsme histoire hébreu — 01 43 25 56 20 

JVE Jeunes Volontaires Européens 
« Vivre un an en communauté, au service des pauvres, 
avec une formation humaine, dans une démarche spirituelle » 
http;//j,v,e,free,fr 
Michd ROGER — Le Châtelard, Lyon — 04 72 16 22 25 

http://awanadoo.fr


Études 
ignatiennes 

353 



Parvenir à l'amour... 

Sylvie ROBERT * 

L
f image que beaucoup ont d'Ignace est plus teintée de volontarisme 

et de fonctionnement militaire que d'approche amoureuse de 
! Dieu. Ignace parle peu d'« amour » ; pourtant le dernier des exer­

cices spirituels qu'il propose est une « contemplation pour parvenir à 
l'amour » '. Quel secret entendre là ? 

A l'expérience comme dans le texte des échos, des retours de thèmes, de 
tonalités, voire d'expressions qui ont habité l'ensemble de l'expérience des 
Exercices apparaissent. Se rendre sensible à ces fils qui parcourent comme une 
trame le livret ignatien peut permettre de goûter davantage à la profondeur et 
à la fécondité de cette contemplation que je voudrais id relire à la fois comme 
l'expression d'une union originale à Dieu et dans son rapport à l'œuvre pas­
cale 

* Auxiliatrice, Centre Sèvres, Paris A publié Une autre connaissance de Dieu : le discernement 
chez Ignace de Loyola (Cerf, 1997). 

1. A vrai dire, une question reste posée sur la place et le rôle de cette contemplation En effet, 
la quatrième annotation, qui présente le déroulement des exercices, reste muette sur ce pas­
sage et sa situation par rapport aux semaines des Exercices. L'un des premiers commentateurs, 
Achille Cagliardi, n'hésite pas à la faire intervenir dès l'entrée dans la contemplation de la 
Passion du Chnst. Cf. son Commentaire des Exercices spirituels, Desclée de Brouwer, coll 
« Christus », 1996, p. 116. 

354 Christus n' 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Parvenir à l'amour... 

L'UNION À DIEU EN ACTES 

« L'amour se met dans les actes2 plus que dans les paroles », c'est ce 
qu'Ignace prend soin de rappeler tout d'abord à qui désire « parvenir à 
l'amour » (230). Un double sens est ici à entendre : l'amour en actes, c'est 
celui qui se vit là où l'homme agit, c'est aussi celui qui est effectif, réalisé, 
libéré de la seule intention S'être laissé travailler par Dieu conduit au désir 
d'aimer en actes, à un amour qui, déjà, peut passer dans les actes. Or cet 
amour n'est pas sans rapport avec la vocauon de l'homme telle qu'elle s'énon­
ce dairement au seuil des Exercices. 

L'amour, projet de Dieu pour l'homme 
Certes, le projet de Dieu qu'Ignace expose au début des Exercices ne se dit 

pas en termes d'amour . « L'homme est créé pour louer, respecter, servir Dieu 
notre Seigneur, et par là sauver son âme ; les autres choses sur la face de la 
terre sont créées pour l'homme, et pour l'aider dans la poursuite de la fin 
pour laquelle il est créé D'où il suit que l'homme doit user de ces choses dans 
la mesure où elles l'aident pour sa fin et qu'il doit s'en dégager dans la mesu­
re où elles sont, pour lui, un obstade à cette fin. » Ainsi, au lieu de se laisser 
guider par des préférences humaines élémentaires et immédiates, l'homme 
est-il invité à se laisser uavailler pour en venir à désirer et choisir uniquement 
ce qui le conduit davantage à louer, respecter, servir Dieu et, par là, à vivre 
(cf. 23). 

Ce projet ne réapparaît plus textuellement dans la contemplation ultime 
Toutefois, vivre cette contemplation en suppose la mise en œuvre. La grâce 
qui y est demandée l'atteste : « une connaissance intérieure de tout le bien 
reçu pour que moi, le reconnaissant pleinement, je puisse en tout aimer et 
servir sa divine majesté » (233). Comment exprimer une telle demande qui 
ne doute aucunement du « bien reçu », qui est portée par le désir d'en peser le 
juste poids et de s'ouvrir à la reconnaissance, à moins d'avoir déjà expérimen­
té combien l'on a reçu de Dieu la grâce de vivre ? Le cœur s'est élargi jusqu'à 
vouloir « en tout aimer et servir » le Seigneur. « En tout » ? C'est-à-dire en 
étant soi-même libre de toute préférence qui se situerait uniquement à vues 
humaines sans viser d'abord la louange, le respect et le service de Dieu. 

Au terme des Exercices, c'est comme si les yeux s'ouvraient pour découvrir 
sous un jour nouveau tout ce qui fait le réel de l'existence : « Dieu habite dans 
les créatures » ; « [II] travaille et œuvre pour moi dans toutes les choses créées 
sur la face de la terre » ; « tous les biens et tous les dons descendent d'en 
haut » (235-237). Toute chose est vue comme, don de Dieu ; le regard ne se 
fixe sur aucune, sans perdre l'attitude fondamentale qui traçait à l'homme la 
voie de son bonheur. 

2. Il faudrait même traduire. « dans les œuvres » 

355 



Etudes ignatiennes 

Loin d'en rester à la seule considération de ce pour quoi il est fait, n'en­
tendant que l'énoncé, avec ce qu'il peut avoir d'extérieur, de surprenant et 
d'abrupt, celui qui est en mesure de prier la contemplation pour parvenir à 
l'amour a intégré cette vocation. Il a expérimenté le bonheur qu'elle procure, 
au point que vivre ainsi est devenu son souhait. Cela suppose de s'être 
détourné du péché, ce refus de « s'aider de [sa] liberté pour rendre révérence 
et obéissance à [son] Créateur et Seigneur » (50) Ainsi est-il possible de se 
voir dans sa juste position, « en présence de Dieu notre Seigneur, des anges et 
des saints qui interviennent pour moi » (232). « Dieu habite en moi et fait de 
moi son temple » (233), alors que le péché m'emprisonnait, me réduisait à 
l'animalité en m'ôtant tout vis-à-vis et en m'éloignant de toute relation 
humaine (cf. 47). Nulle hostilité ne demeure par rapport aux créatures ni de 
leur part. 

La disproportion entre Dieu en sa grandeur et l'homme en ses limites est 
désormais reconnue, dairement et paisiblement ; elle est vécue non comme 
opposition ou concurrence3, mais comme lieu pour se recevoir de la seule 
source : il est devenu simplement possible de « regarder comment tous les 
biens et tous les dons descendent d'en haut Par exemple, comment ma puis­
sance limitée descend de celle, suprême et infinie, d'en haut, et de même 
pour la justice, la bonté, la compassion, la miséricorde etc. ; comme du soleil 
descendent les rayons, de la source les eaux, etc. » (237). A celui qui en est 
venu à désirer aimer le Seigneur, il suffit, pour être à sa juste place, de se tenir 
devant Dieu, dans le monde, avec ce regard ouvert, positif qui reconnaît en 
toute créature la trace de la bonté de Dieu, de son amour. Un tel regard 
contemplatif déploie l'étonnement admiratif devant tout l'univers qui s'amor­
çait dans l'accueil de la miséricorde : comment suis-je encore en vie, toléré par 
tout ce qui existe alors que le péché m'a détourné du choix de la vie (cf. 60) ? 

Ce qui était énoncé sous forme programmatique au seuil des Exercices se 
trouve donc mis en œuvre dans la contemplation pour parvenir à l'amour. Les 
Exercices ont travaillé à façonner l'attitude juste de louange, de respect et de 
service : la prière préparatoire à toute oraison (47), le rappel, à l'approche 
d'une dédsion, de cette vocation fondamentale et de la disponibilité à Dieu à 
laquelle elle est liée4 ont labouré constamment le terrain. L'accueil de la gra­
tuité du salut le compagnonnage avec le Christ la dédsion reçue, la partici­
pation à la Pâque du Christ ont permis à l'homme de retrouver sa juste 
position de créature, de vivre et de désirer vivre pleinement et heureusement 
cette condition. Il est possible alors de parler d'amour. 

3. L'orgueil du pécheur masquait ou faisait vivre en abîme et en tension cette différence entre 
Dieu et l'homme, qu'un jeu de comparaisons avait besoin de remettre devant les yeux, cf. 59, 
où, pour peser son péché et la miséricorde de Dieu, l'homme était invité à « considérer qui 
est Dieu, contre qui j'ai péché, selon ses attributs, comparant ceux-ci à leurs contraires en 
moi - sa sagesse à mon ignorance, sa toute-puissance à ma faiblesse, sa justice à mon iniquité, 
sa bonté à ma malice » 
4. Les passages concernant l'élection et les méditations du quatrième jour de deuxième 
semaine voient la thématique du Principe et Fondement revenir en force 



Parvenir à l'amour... 

Mais cet accomplissement n'entend pas dore, encore moins faire croire 
que l'on serait arrivé au terme du chemin ; il reste dynamique, vécu sous le 
triple mode de la reconnaissance, de l'offrande et de la demande : aimer et 
servir restent une grâce que l'on désire recevoir ; il s'agit encore de parvenir à 
l'amour. Sur ce chemin, la dédsion prise sous la mouvance de Dieu occupe 
une place centrale. 

De l'union des vouloirs à l'union dans l'action 
Le terme d'« élection » qui désigne la dédsion prise en alliance avec Dieu 

est significatif : être choisi n'est juste que si je choisis, choisir n'est juste que si 
je suis choisi. En ce processus, l'homme reçoit de décider vraiment ce que 
Dieu lui-même met en son propre vouloir Grâce à la contemplation du 
Christ sur son propre chemin de service et d'obéissance au Père grâce à l'ou­
verture à la lumière purificatrice de Dieu sur nos attachements, notre liberté 
se libère ; ainsi est-il possible de recevoir peu à peu de se dédder sous la mou­
vance de Dieu5, en une véritable union des vouloirs. C'est le cas lorsque 
« Dieu notre Seigneur meut et attire la volonté de telle façon que sans douter 
ni pouvoir douter, l'âme fidèle suit ce qui lui est indiqué » (175) : une sorte 
d'intuition unifiante emporte d'emblée l'adhésion ; pas le moindre écart entre 
la volonté de Dieu et le vouloir de l'homme, ni dans l'objet du désir, ni dans 
l'acquiescement ; sans retard ni délai, la personne engage sa liberté, « suit ce 
qui lui est indiqué ». Même union des vouloirs lorsque, le discernement ayant 
permis d'écouter en profondeur la résonance de foi à un projet ou à un appel 
de Dieu, il est donné de le reconnaître et d'y acquiescer Si nul signe de ce 
plaisir de Dieu n'est lisible, Ignace invite à avoir la souplesse du fléau d'une 
balance qui se laisse mouvoir par l'impulsion de Dieu (cf. 179) : c'est bien 
moi qui choisis, mais sous la mouvance de Dieu. Choisir, c'est laisser l'amour 
de Dieu lui-même orienter ma propre liberté • « Que cet amour qui me meut 
et me fait choisir telle chose descende d'en haut, de l'amour de Dieu, de sorte 
que celui qui choisit sente d'abord en lui que l'amour plus ou moins grand 
qu'il a pour la chose qu'il choisit est uniquement à cause de son Créateur et 
Seigneur» (184). 

L'élection est, c'est clair, une union des vouloirs6 ; elle est proche de 
l'union d'amour, dans laquelle il est possible de reconnaître « comment tous 
les biens et tous les dons descendent d'en haut » (237). Le Créateur de ma 
liberté respecte et promeut cette liberté en me donnant de choisir en alliance 
avec Lui ; Il vient tout simplement habiter ma volonté, Lui qui « fait de moi 
son temple » (237). 

5. Comme le montre l'architecture de la deuxième semaine, le processus de l'élection se 
déroule à l'aide d'un savant tissage entre les méditations qui travaillent le désir du retraitant 
et les contemplations du Christ sur son propre chemin d'électron. 
6. Pour un développement de ce point je me permets de renvoyer à mon article « Election et 
union des vouloirs », Actualité de la mystique ignattenne, Médiasèvres, 2001 

357 



Etudes ignatiennes 

Cette union des vouloirs est peu présentée comme union d'amour : pour 
s'épanouir en amour, l'élection a encore à devenir union dans l'action, « en 
toutes choses », à s'incarner. Comme le souligne Gagliardi, « l'union à Dieu la 
plus grande est celle qui étend la contemplation aux œuvres dans lesquelles 
on remet à Dieu tout ce qu'on possède : par l'amour parfait qui s'exprime 
dans ces actes et dans ce don, on s'unit à Dieu. (...) La force de l'union réside 
principalement dans la volonté, non dans la spéculation de l'intelligence, 
mais dans la force qu'elle a de commander et d'exécuter toute œuvre à cause 
de Dieu, et de s'offrir elle-même et tout ce qu'elle possède à Lui, avec une 
intention très pure de sa gloire avec le propos et le désir de se tenir en sa 
compagnie tout en agissant et d'être entièrement transformée en Lui. Agir, en 
effet avec cette intention et cette efficadté, c'est être uni à Dieu dans la pra­
tique (...) Cette voie est utile sûre douce commune à tous, die qu'on peut 
toujours suivre, en tout lieu, en chaque action »7. 

L'union au Christ dans sa Pâque, et elle seule peut ouvrir au désir d'aimer 
en actes et à sa mise en œuvre dans notre vie De fait l'élection une fois reçue, 
nous sommes mis avec le Christ dans sa passion et sa résurrection, don suprê­
me de l'amour. La contemplation pour parvenir à l'amour intervient ensuite à la 
charnière entre la retraite et le retour à la vie quotidienne, qui sera le terreau 
privilégié où pourra s'incarner l'élection. A l'amour reçu et promis répond, 
dans cette ultime contemplation, une offrande. C'est l'attitude fondamentale 
dans laquelle vivre désormais *. Là où l'élection portait sur le choix d'un 
moyen, la contemplation pour parvenir à l'amour ouvre une fois son propre lieu 
accueilli et choisi, sur le pouvoir de « trouver Dieu en toute chose ». Le travail 
de libération du désir a consisté à se délier des attaches particulières, pour 
choisir, dans un vouloir ouvert au partenaire qu'est Dieu, un lieu ou une 
forme de vie ; il s'épanouit dans la capacité à pouvoir « ne plus aimer aucune 
chose créée sur la face de la terre pour elle-même mais seulement dans le 
Créateur de toutes ces choses » (316) et à goûter tout bien et tout don comme 
venant de Dieu même (cf. 237). C'est dans cette amplitude que progresse 
l'union. C'est aussi par elle plus que par qudque sentiment que se définit 
l'amour. Et c'est encore et inséparablement par une énergie qui se libère pour 
agir. 

Le secret ne serait-il pas à en chercher dans l'œuvre pascale elle-même ? 

7. Op. cit., pp 117 et 119-120 
8. Remarquons que cette contemplation n'est pas située comme un moment précis d'une 
journée dans l'une des semaines des Exercices : elle ouvre à une manière de vivre plus qu'à un 
exercice qui serait situé dans le déroulement d'une journée. 



Parvenir à l'amour... 

L'ŒUVRE PASCALE 

Entre l'élection et la contemplation pour parvenir à l'amour, le chemin des 
Exercices a conduit à contempler successivement la passion, puis la résurrec­
tion du Christ Ce mystère unique que le parcours semble fractionner, la 
contemplauon ultime en restaure l'unité interne. 

Du mystère pascal à l'amour au quotidien 
L'amour en actes, c'est celui qu'a vécu le Christ en remettant sa vie, d'un 

même mouvement, à son Père et à ses frères Gagliardi l'avait perçu, lui qui 
proposait cette contemplation avant celle de la passion du Christ. « Ainsi, 
écrit-il, celui qui poursuit les Exercices considère que Dieu nous a aimés non 
pas en paroles seulement mais en actes, qu'il nous a communiqué des biens 
sublimes et, bien plus, se communique lui-même dans l'eucharistie et dans 
les autres mystères » '. 

De fait, les contemplations de la passion et de la résurrection préparent 
plus qu'il n'y paraît à l'union à Dieu dans un amour qui se vit en tout acte de 
la vie ordinaire. En effet, avec elles s'opère un changement dans le déroule­
ment de la journée : après avoir suivi pas à pas le chemin de Jésus jusqu'au 
calvaire et au tombeau, il nous est proposé de contempler, de nuit et à l'aube, 
tout l'ensemble de la passion ; puis l'horaire habituel des temps d'oraison 
répartis sur l'ensemble d'une journée disparaît au profit d'une contemplation 
qui occupe tout l'espace du jour (cf. 208) • la journée, à la différence de la 
nuit, c'est justement le temps de la vie sodale et quotidienne... Cet ordinaire 
est aussi le lieu de la reconnaissance du ressusdté, comme en témoigne la pré­
cision avec laquelle est imaginée la maison de Marie, dont on regarde « les 
différentes parties, les unes après les autres, comme la chambre, l'oratoire 
etc. » (220). Passion et résurrection orientent fortement vers l'ordinaire de 
notre vie. 

Tout cela va de pair avec une sorte d'effacement progressif de la figure du 
Christ au profit de ses actes : sa puissance de Dieu se cache tandis qu'il se lais­
se maltraiter, insulter, douer en croix et même ensevelir (cf. 196) ; la premiè­
re apparition ne donne rien à voir, la résurrection se reconnaît à ses effets, 
sans tableau grandiose du ressusdté jouissant d'une puissance extrême. Tout 
renvoie au plus quotidien de l'existence y compris une invitation à regarder, à 
l'aide de « règles pour s'ordonner désormais dans la nourriture », de quel 
pain nous attendons la vie. La vie la plus ordinaire devient le lieu où l'unité 
du mystère pascal se donne à vivre. 

9. Op. cit, p 121 



Etudes ignatiennes 

Le mystère pascal réunifié 
Certes, la contemplation de la passion puis de la résurrection, quoique 

répartie sur deux semaines successives, ne brisait pas l'unité profonde du mys­
tère pascall0 ; mais elle la tenait plus secrète. La contemplation pour parvenir à 
l'amour la restitue ; elle y fait entrer, par la porte du don et de la reconnaissan­
ce. La rencontre du Christ s'était vécue d'abord dans l'accueil plus conscient 
du poids douloureux de l'amour et du don : ce que le Seigneur a fait « pour 
moi », c'est de rejoindre l'humanité, jusque dans sa chair, et de donner sa vie 
jusqu'à la croix pour le pécheur que je suis (cf. 53, 104, 193 et 197). Au terme, 
cette coloration douloureuse cède la place : le don se présente sous la forme 
du bienfait et sa réception est action de grâces ; le « pour moi » a pris place 
désormais dans l'histoire du sujet, capable de reconnaître ce que le Seigneur a 
fait pour lui, et dans son labeur présent ; mais il est vu uniquement sous la 
forme du don. Au moment où il s'apprête à retrouver la vie ordinaire et ses 
tribulations, le retraitant entend comme dominante le don de Dieu. Quelle 
force pour reprendre la route ! 

La douleur et le combat à partir de la résurrection 
L'expérience tout autant que le texte d'Ignace, le prouve : péché, combat 

et douleur ne disparaissent pas au sortir des Exercices. L'élection ne se confir­
me pas sans un combat, parfois même très fort et âpre : quiconque s'engage 
plus pleinement dans le réel s'expose davantage et rencontre, outre ses 
propres combats, ceux des autres... 

La contemplation pour parvenir à l'amour ne gomme pas ce caractère oné­
reux de l'existence. De fait, parmi les bienfaits reçus, figure la rédemp­
tion ; celui qui prie sait que le Seigneur « désire se donner à [lui] », mais 
« autant qu'il le peut » (234), car demeurent des fermetures à cet accueil ; son 
offrande n'ignore pas la difficulté de se détacher et de donner, puisqu'il dit au 
Seigneur de « prendre » ce qu'il désire lui offrir ; enfin, le travail et le labeur 
sont présents. 

Mais les dimensions de combat et de souffrance ne sont jamais premières, 
elles ne retiennent pas l'attention de manière prioritaire. Elles sont reprises 
sous le signe de la consolation et dans la dynamique du don qui enveloppe et 
colore toute la contemplation : tout parle de vie de croissance de présence de 
Dieu. S'il y a peine, c'est Dieu qui la prend, ce n'est pas l'homme ; si la souf-

10. La manière de prier reste bien la même, Ignace prend la peine de le souligner Si, dans la 
passion, « la divinité (...) paraissait se cacher » (223), la résurrection fait accueillir qu'il n'y 
avait là qu'apparence, pouvoir même considérer qu'elle se cachait c'était déjà, entrer plus 
profondément dans la foi en sa présence, même dans la nuit de la passion - comment peut-
on parler de « se cacher » sans affirmer, contre toute apparence, une présence ' Une telle 
reconnaissance n'est somme toute pas si loin des effets de la résurrection.. Corrélativement 
quand le ressuscité console, c'est que la souffrance de la participation à sa passion est encore 
présente, en attente de consolation. 



Parvenir à l'amour... 

france est présente, le regard se porte non sur ce qui fait mal mais sur le labeur 
de Dieu, pour une croissance. Et l'homme est pris tout entier par le désir d'ai­
mer Dieu ; son regard sur la création ne l'éloigné en nen du Créateur , il ne 
soupçonne aucunement le don de Dieu, il l'accueille de la source de tout 
bien. 

Dans ce regard pacifié sur la création, on reconnaît même ce niveau plus 
profond que fait découvrir et atteindre la pratique du discernement celui où 
Dieu tient solidement l'existence, quelles que soient les alternances et 
secousses. Que tout soit don et grâce, que Dieu soit la source, c'est ce qu'a pu 
approfondir la traversée de la désolation, tout comme l'accueil humble de la 
consolation sans la moindre appropriation possessive. 

Le Seigneur, qui a donné de ce qu'il a et désire se donner, ne se contente 
pas de donner la vie comme un bien qui lui serait extérieur, H « habite dans 
les créatures ». Dans la difficulté, Il n'apporte pas un secours du bout des 
doigts, Il travaille et peine lui-même. Les biens et les dons qui « descendent » 
de sa propre puissance (justice, bonté, etc.) demeurent en lien vital avec la vie 
divine elle-même. C'est Dieu qui aime en actes. 

Ainsi, au terme de son chemin d'exerdces, l'homme reçoit d'aimer comme 
Dieu et s'offre pour aimer comme Lui — il en demande la grâce au seuil de la 
contemplation comme dans son offrande. C'est le regard même de Dieu sur le 
monde qu'il lui est donné d'épouser, après l'avoir contemplé". Le mouve­
ment qui, dans sa propre expérience spirituelle, a conduit Ignace d'un regard 
sur la Trinité au regard que la Trinité porte sur le monde '2 est à la fois celui qui 
dynamise les Exercices et celui qui se retrouve dans la structure de la contempla­
tion pour parvenir à l'amour. Une fois le Christ échappé à sa vue par l'ascension, 
l'homme porte à nouveau son regard sur le monde ; il y est conduit progressi­
vement : il passe de la reconnaissance du don de Dieu en son histoire à la 
considération de la présence de Dieu en toute créature, puis de son travail au 
sein du monde (234-236) ; au terme, il est conduit à ne plus même chercher 
Dieu en regardant le monde, mais à reconnaître toute puissance et bonté 
comme venant de Dieu. Dieu lui a donné jusqu'à son regard sur le monde Là 
jaillit une offrande '. l'accueil du don fait devenir soi-même don. 

Le combat ou la souffrance ne sont donc pas éludés dans cette dernière 
contemplation des Exeraces, bien au contraire ; mais Dieu console en ouvrant 
les yeux et la main sur le don, même au sein de la souffrance ; seul le don 
libère — celui de Dieu, pleinement reconnu comme tel, celui que l'homme 
reçoit de faire de lui-même. N'hésitons pas à reconnaître là une autre version 
du combat, sans doute plus radicale encore. 

En situation de souffrance ou de combat, la contemplation pour parvenir à 
l'amour aide tout autant à ne pas se complaire dans la douleur ou la nuit qu'à 

11. Lorsqu'Ignace propose de contempler l'incarnation, il invite à considérer le regard que la 
Trinité porte sur le monde 
12. Cf Récit, 28-30 

361 



Etudes ignatiennes 

ne pas fuir la souffrance ou le combat en sa radicalité. Elle peut faire décou­
vrir plus profondément comme consolation la douleur qui ouvre à l'amour ou 
accompagne tout amour, continuer le travail de sortie de la culpabilité par 
l'accueil du don, révéler que cet accueil est la meilleure arme pour le combat. 
Mais c'est à condition de ne pas édulcorer l'amour dont parle Ignace, lui si 
discret dans l'emploi de ce terme. 

Ignace ne met l'amour en première place qu'au terme du chemin13 Parce 
qu'il est originaire, l'amour ne peut être dit qu'au terme. Pour le nommer 
sans le galvauder, il faut tout un parcours pour s'arracher à l'« amour sensuel 
et mondain », « [sortir] de son amour, de son vouloir et de ses intérêts 
propres » (189), aller jusqu'à la profondeur du don. Il faut l'accueil de 
l'œuvre de Dieu en Jésus-Christ le passage par les sentiments du Christ, le tra­
vail pour y entrer et la demande longuement reprise de la grâce de connaîue 
intérieurement le Christ incarné, afin de l'aimer et le suivre (cf. 104). La réser­
ve d'Ignace apprend à aimer. Elle montre le poids et le prix de l'amour. Elle en 
dit aussi la force : l'amour de Dieu peut se mettre dans nos actes — c'est le 
lieu qu'il choisit pour demeure ; l'amour est toujours pascal : « fort comme la 
mort », il naît en ce point où la vie jusqu'en l'abîme, est radicalement reçue 
d'un autre ; il est accueil, d'un même mouvement de sa propre souffrance et 
de celle de l'autre mais par la porte qu'ouvre la joie du don. 

13. C'est même le dernier mot de ses Exercices (cf. 370). Auparavant mis à part les mystères 
de la vie du Christ le terme est apparu discrètement en rapport avec l'élection (15, 184 et 
189), dans les règles de discernement (316-317) et à propos de la distribution des aumônes 
(370) ; ou bien il figure dans la grâce d'aimer et de suivre le Christ (104), demandée tout au 
long de la deuxième semaine. Mais cet amour a dû être distingué de l'amour sensuel et mon­
dain (89 et 97). 



Chroniques 
-—TT ^rty.'aa— 

363 
[ 



A bord du « Bel Espoir » 
Toronto-Ouessant (JMJ 2002) 

VIE EN MER ENTRÉE EN PRIÈRE 

Le P. Michel Jaouen ayant proposé de rendre disponible son fameux trois mâts à 
des jeunes allant aux JMJ de Toronto, « Vie en Mer Entrée en Prière » a sauté sur 
l'occasion. Depuis 1995, cette équipe de jésuites, religieuses ignatiennes et laïcs a 
mis en place un parcours pour entrer dans la vie spirituelle à travers la navigation à 
voile. Voici des extraits du journal de bord collectif, rédigé dans le cadre d'un 
« atelier écriture » animé par Corine Robet. Les ruptures de style s'expliquent par son 
mode de rédaction : le groupe de six participants écrivait à partir des mêmes 
consignes, les textes étant ensuite recueillis dans un journal unique. 

Seigneur, tu nous dis : « Vous êtes le Sd de la Terre », et nous, nous 
marchons, nous marchons dans la chaleur du soir. Seigneur, il doit 
faire encore 35° bien qu'il soit presque minuit nous marchons vers 

Toi, vers la grande croix qui brille au loin, plantée sur cette terre de jeunesse 
Seigneur, tu nous dis : « \fous êtes le Sel de la Terre », et nous, nous y avons cru 
et nous avons voyagé du bout du monde pour y être, sur ce bout de pelouse. 
Pluie, boue, fatigue, et pourtant nous recevons tant. Seigneur, tu nous dis : 
« Vous êtes la Lumière du Monde », et moi, j'ai appris l'humilité. Mettre en 
veilleuse ma certitude de réussir. Tu m'invites à une drôle d'espérance. 
Retrouver le groupe pour la transat. Ne pas réaliser ses rêves immédiatement 
et mettre sa confiance dans le Seigneur. Tu me donnes Ta paix. 

Christus n' 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 

file:///fous


A bord du « Bel Espoir » 

28 JUILLET : TORONTO 
Nous avancions harassés de fatigue vers ce bateau mythique qui hante 

nos rêves depuis bientôt six mois. Nous discutions des impressions que nous 
avait laissées la messe papale. Soudain, il nous est apparu au beau milieu de 
la pelouse. Les mâts semblaient sortir de terre et se dressaient comme des 
arbres nus, sans voile, sans feuille. Un détour pour l'atteindre, pour l'embras­
ser d'un seul coup d'oeil Coincé entre les gratte-ciel, il semblait sortir de nulle 
part, sortir d'un autre monde. Il signifie la fin de ce marathon : attente, avion, 
marche, pluie... Il signifie le repos des jambes et de la tête. Fuir tout ce qui 
nous passe par la tête. Ce bateau porte un nom de promesse et de vie, celle 
que nous allons inventer à son bord. 

Nous sommes attendus. . Le moment est enfin venu. Aude m'ouvre le 
passage. Passage à bord. J'enjambe le pont, hésite, puis fais le premier pas sur 
le « Bel Espoir II ». Comme pour me sécuriser et prendre possession de ce voi­
lier, j'en fais rapidement le tour. Des silhouettes partout L'équipage est bien 
là. Le départ ne se fait pas attendre. 22 heures, et nous larguons les amarres 

Que d'activités à bord ! Le bateau est comme une scène de théâtre sur 
laquelle mille petites pièces se juxtaposent Chacun va, vient, se pose, des­
cend, remonte. Et pourtant, ce n'est pas la course, pas l'affolement, c'est juste 
un état paisible à géométrie variable. Quelques moments de grâce, chopes ici 
ou là • une corvée de patates en chantant à quatre voix, une brochette de der­
rières perchés sur une bôme pour replier ld voile, deux amoureux qui grim­
pent au mât chacun de leur côté pour se conter fleurette, un « hourra » au chef 
cuistot pour le repas du soir, même s'il y a des petites bêtes dans le riz, et puis 
zut, il y a toujours quelqu'un dans le filet du gaillard d'avant, une place en or 
au-dessus de l'eau... 

30-31 JUILLET : MONTRÉAL 
Le paysage d'îles et d'écluses laisse progressivement place au décor urbain, 

usines, hangars, et d'un seul coup la ville s'offre à nous , la cathédrale, les 
buildings, les jardins et les joies à venir de l'escale • une bière fraîche, le lèche-
vitrines pour compléter les oublis de nos sacs, et marcher, marcher, pour le 
plaisir d'appréhender une nouvelle ville. Petit à petit, le « Bel Espoir » se vide, 
le silence s'installe contre le quai le bateau se repose. A la tombée de la nuit, 
des groupes reviennent d'autres repartent, les conversations s'éternisent sur le 
pont, l'équipage se rencontre autrement : Montréal et son visage cosmopolite 
nous invite à un voyage immobile. 



Le progrès spirituel 

Saint Ignace 
Mercredi matin, fête de la Saint-Ignace. Autour du P. Michel Jaouen et du 

P. Thierry Anne ', nous allons fêter cet Espagnol du XVT siède, cet homme de 
Dieu, ce pèlerin de la liberté qui nous a envoyés aujourd'hui, sur ce bateau, à 
la recherche de nous-mêmes au vent de Dieu. Seigneur, qui sommes-nous 
venus chercher ? Comment te rencontrer ? Ignace qui es-tu pour moi ? 

Ignace, image d'Epinal, ou plutôt image dans le missel de mon aïeule, 
figure d'opaline cernée de noir, les cheveux, la barbe, l'habit rigide. Ignace 
image des hommes de Dieu croisés sur mon chemin, haute stature des 
jésuites, aumôniers d'étudiants, des religieuses ignatiennes, et plus tard des 
laïcs qui ont ouvert en mol des espaces de liberté — audace de ceux, de celles, 
qui veulent ce qu'ils font. Ignace image de l'homme alité, jambe torturée et 
cœur poignant. Je m'interroge sur le geste de ta belle-sœur : pourquoi t'a-t-elle 
donné le récit des saints, ce livre par lequel tant de choses sont arrivées ? 
Ignace, image d'hier et d'aujourd'hui, étrangement présent : le Récit du pèlerin, 
le livret des Exercices, l'écriture comme un trait d'union entre toi et nous. 
Ignace, homme de ton temps, homme pour notre temps, dans ma vie inté­
rieure je te côtoie, non pas dans l'imposture d'une expérience partagée, mais 
dans la force et la vérité de ce que tu as appréhendé. Des ouvertures pour une 
vie au grand large. 

1ER- 2 AOÛT : QUÉBEC 

Depuis combien de temps sommes-nous partis ? Le temps prend une 
autre épaisseur. Il est comme arrêté, suspendu à un au-delà qui nous dépasse. 
Les balises sont toujours là : les repas, la douche le repos. Il n'empêche, je 
suis surprise par cette nonchalance face à l'activité discrète mais efficace de 
l'équipage. Bien sûr, au départ comme à l'arrivée, dans les ports où nous fai­
sons escales, des mains s'activent, chacun arrêtant qui sa partie d'échec, qui 
son chant pour un « hisse et ho » plus approprié. La manœuvre est impérieu­
se et n'attend pas ; il faut tirer sur des bouts, amarrer le bateau, mettre les 
pare-battage vérifier les gardes et enfin, débarquer. Quatre jours que nous 
sommes partis, et déjà nous n'avons plus la notion du temps. 

Ville ouverte 
Québec, ville ouverte sur le Saint-Laurent. L'eau douce encore sous la 

quille du « Bel Espoir ». Québec, ville ouverte : ses habitants qui nous ont 
abordés avec tant de gentillesse, ses monuments, sa douceur. Québec ou la fin 

1. Jésuite animateur, avec Olivier Barreau et Christian et Corine Robet, de « Vie en Mer Entrée 
en Prière ». Pour tout renseignement - http//www reseau-jeunesse-ignatien.org 

http://reseau-jeunesse-ignatien.org


A bord du « Bel Espoir » 

de notre première étape : « Vous êtes le Sel de la Terre. Equipage et commu­
nauté : des joies à partager. » Une semaine déjà que nous sommes partis. Au 
fil du Saint-Laurent, nous nous sommes posés, nous sommes reposés. Nous 
avons apprivoisé le bateau, nous avons appris à faire équipage avec l'équipage 
du « Bel Espoir ». Le fleuve est allé s'élargissant, et nous attendons la promes­
se de la mer à venir. Rassemblés par l'Eglise, nous avons aussi appris à nous 
constituer en communauté. Temps liturgiques du matin, eucharisties, groupes 
de partage, autant de moyens pour écouter le Seigneur et pour nous parler en 
vérité. 

Demain, nous entamons notre deuxième étape : « Vous êtes le Sel de la 
Terre : la vie a du goût. » Quand le fleuve deviendra mer, quand les berges 
s'estomperont, nous appréhenderons la mer. Nous allons contempler la 
Création et oser dire devant le Seigneur la merveille qu'est chacun d'entre 
nous. Nous allons goûter le sel, celui de la mer, celui de nos vies 

La haute mer 
Enfin i On avait suffisamment entendu : « Vivement la haute mer ! » 

Maintenant on a tous au cœur la question : « Le moteur va-t-il tenir ? » Rester 
douze heures de plus au Québec pour cause de panne de moteur, ça aurait pu 
être le « fun » comme ils disent ici, mais nous l'avons tous vécu comme une 
attente, un retard. Ça y est, c'est le départ, le moteur tourne on largue les 
amarres, on fait de grands signes, on ramène les amarres à bord ; le « Bel 
Espoir » se place à 90° par rapport au quai, puis se décolle. C'est une 
manœuvre très esthétique, savante. 

Enfin, voguer ! Nous vivons ce moment comme un vrai départ, qui cor­
respond à la fin d'une étape et au début d'une autre dans notre façon de vivre 
à bord, notre cheminement. On change de rythme. Désormais, une heure de 
silence est instaurée chaque jour à bord. 

Temps de silence à bord et oraison. Aujourd'hui, on a l'impression que 
c'est le vrai départ... A la fois vers la mer et vers nous-mêmes. Nous avons vécu 
notre premier temps de prière personnelle. Avec une heure de silence. Même 
le moteur s'est arrêté... Quelle paix ! Enfin le silence... Mais un silence habi­
té, une impression d'harmonie le calme. Nous étions à la fois en communion 
personnelle avec le Seigneur et tous inscrits dans cette même communion. 

2-7 AOÛT : VERS SAINT-PIERRE-ET-MIQUELON 
Isolés, nous sommes isolés. La brume nous a envahis. La lumière est 

étrange. Sans aucune visibilité, il faut cependant avancer. Je n'aimerais pas 
être à la barre. La brume est partout. Tant pis pour les baleines qui nous 

367 



Le progrès spirituel 

avaient été annoncées en ce lieu précis et à cette heure matinale : on ne voit 
rien. Je vais me recoucher? 6h, c'est trop tôt 

Désormais, nos journées sont marquées par des rendez-vous communau­
taires que nous nous fixons : l'office à lOh, suivi, un jour sur deux, d'un temps 
de prière personnelle et de l'eucharistie. Le jour suivant, nous vivons un 
temps particulier de partage et d'écoute Trois groupes se réunissent autour de 
questions communes portant sur le thème de l'étape. En ce moment nous 
abordons le deuxième thème de notre démarche spirituelle : « Vous êtes le Sel 
de la Terre la vie a du goût » Au fil de nos rencontres, il y a comme un dévoi­
lement de nos chemins respectifs vers le Christ 

Des mailles se resserrent tel un filet. Et comme une pêche miraculeuse 
dans saint Jean, le filet aux mailles de plus en plus fines rassemble nos 
paroles, joyaux dans leurs écrins argentés brillants dans l'océan de nos 
humeurs. On creuse pour .arriver au fondamental. On creuse pour arriver au 
vrai. Notre sort est lié à celui des autres, on partage nos vies pour mieux y lire 
ensemble les passages de Dieu. 

Le gros temps 
Ça y est on y est, et on ne peut pas dire qu'on ne l'a pas voulu. C'est ça, le 

« gros temps » ? J'en avais vu à la télé : c'est beau, ces vagues qui jaillissent, 
mais là c'est réellement tout autour de nous. On ne sait plus, des vagues ou 
du bateau, qui monte à l'assaut de l'autre. On découvre juste que les bouts 
accrochés en « main courante » un peu partout au plafond, des couloirs au 
roof, ne sont pas seulement décoratifs. On a sacrement besoin de s'accrocher 
pour drculer. A table on installe les « violons », des cadres en bois qui évitent 
que la vaisselle ne danse la java au gré du roulis et du tangage. Eh oui, moi 
qui confondais ces mots auparavant je sais très bien à quoi ils correspondent 
désormais : le tangage, c'est supportable ; le roulis, c'est le mal de mer ! On est 
de moins en moins nombreux à table ; d'ailleurs, et on se croise la tête basse, 
comme des ombres, avec un tiède : « Ça va ?» Les malades s'installent à l'ex­
térieur, le long du roof, côté sous le vent. En cas d'alerte il n'y a qu'un pas à 
faire pour se pencher au-dessus du bastingage. Les valides ne font pas les 
fiers : « Je serai peut-être le prochain... » Le vent est fort, les nuages gris mena­
çants, la mer mouille, trempe même, que ce soient les embruns ou les paquets 
de mer qui balaient le pont. Chacun empile toutes ses épaisseurs, ses vête­
ments imperméables. Rester dehors à tout prix pour ne pas être malade, 
s'abriter du vent. Quant à essayer de trouver un endroit où le bateau gîte 
moins, c'est peine perdue. Je voudrais tellement que ça s'arrête de bouger ! Je 
n'avais jamais encore passé de nuit blanche à cause du roulis. C'est un mou­
vement irrégulier, assimilable à un manège de fête foraine, sauf que là, ce 
n'est pas pour rire. Quand est-ce que la mer se calme ? Quand est-ce qu'on 
descend du manège ? 



A bord du « Bel Espoir » 

7-9 AOÛT : ESCALE À SAINT-PIERRE 
Une vraie émotion nous attendait sur ce bout de France au bout du 

monde. Bénédicte depuis le mois d'avril, avait pris contact avec l'évêque de 
l'île et organisé une rencontre avec les jeunes. Se sentir attendus, accueillis, 
quelle joie ! Le lendemain, rendez-vous avait été pris pour célébrer ensemble. 
Dans la cathédrale-chapelle l'évêque a béni l'eau, et nous nous sommes tous 
signés, symbole de ces eaux de la mort par lesquelles le Christ est venu nous 
sauver. Nous avons vécu une très belle célébration, priante et joyeuse, et 
l'hymne des JMJ a retenti avec une saveur particulière. Quatre jeunes de l'île 
étaient comme nous à Toronto, et les rencontrer id, après ces jours de mer 
agités, fut un grand moment. Après la célébration, nous nous sommes retrou­
vés dans la salle paroissiale, autour d'un apéritif, et toujours sous l'œil de la 
télévision locale et du micro de RFO. 

Saint-Pierre-et-Miquelon : une vraie et belle escale. Même pendant les 
escales, nous continuons notre itinéraire intérieur. Au fil de nos rencontres, il 
y a comme un dévoilement, une joie à se retrouver en groupe réduit pour 
édairer nos chemins respectifs vers le Christ. Id, le groupe fait lieu. Lieu de 
parole et d'écoute. Lieu d'une parole différente hors des sentiers battus, des 
conversations habituelles. Id, la parole germe. Ce que tu vas dire sera reçu : je 
reçois ta parole comme un trésor. Ta parole ne meurt pas, elle fait écho, elle 
féconde ma vie intérieure, elle ouvre d'autres espaces en moi. Ici, le groupe 
fait temps. Temps du mûrissement, temps du grain de blé qui pousse... entre 
émotion et gravité. Laisse-moi du temps, le temps que ta parole se creuse en 
moi et fasse naître d'autres lumières, d'autres paroles. 

Tous les deux jours viennent le temps et l'espace où pudeur et audace se 
brassent. Un brassage de vagues telle une déferlante qui entre en elle-même, 
prend sa respiration, son oxygène, puis se déroule et s'offre aux autres. 

9-16 AOÛT : VERS LES AÇORES 

Nous entrons dans notre troisième étape : « Vous êtes le Sel de la Terre, le 
Seigneur se mouille » Voilà le thème tel qu'il nous est donné... Et moi, ça me 
choque un peu ! (Oser parler ainsi du Seigneur !) Certes, je comprends bien 
l'esprit : après avoir senti que notre vie avait du goût, nous sommes amenés à 
la relire et à nous apercevoir que c'est Lui qui non seulement chemine avec 
nous, mais qui lui donne ce goût ! Il ne faut pas non plus manquer d'humour 
pour dire : « Le Seigneur se mouille », alors que nous sommes au milieu de 
l'Atlantique en espérant surtout que « ça » ne mouille pas ! Et pourtant c'est si 
vrai qu'il se mouille pour nous ! 

Sonores, les vagues. Dans le filet sous le gaillard d'avant l'étrave noire 
monte et descend, imprime son rythme retour cydique, la vague retombe, se 

369 
I 



Le progrès spirituel 

divise, se brise sur bâboid, sur tribord, envahissante, grisante le deviens ce 
bruit écume et roulis. Le bateau et les autres sont annihilés, corps à corps avec 
l'océan, cœur à cœur avec mon Seigneur ; c'est là que je viens Lui parler. Moi, 
c'est sur le toit du roof, en hauteur, que je m'isole. L'Esprit me rejoint je 
contemple la mer, le ciel et les nuages. Splendeur de la Création. Un instant 
seule, seule en moi-même avec le Christ et les auues autour de moi, dans ce 
dialogue intime. Beauté du moment. 

Les rencontres en mer 
La mer. Ah, la mer ! Cette fois-d, ça y est on est parti ! Plus rien ne nous 

rattache aux continents. Autour de nous, c'est le vide. La mer. Rien que la 
mer ! Je regarde cette étendue aujourd'hui si plate, si calme, qui hier encore 
me faisait pencher au-dessus du bastingage pour nourrir les poissons. Cette 
eau daire, caressée par le vent, calme et apaisante. Soudain, un jet ! Un 
plouf ! Qui me réveille ? Quelqu'un serait-il tombé ? Anaëlle, où es-tu ? Un 
autre gros plouf bientôt suivi par d'autres me rassurent. Non, vraiment ce ne 
sont que des dauphins. Des dauphins !!! Benjamin ! Regarde ! Des 
dauphins ! Plus prompt que moi à saisir le sens de ce mot son cri retentit : 
« Dauphins dans l'étrave tribord ! » Et c'est le branle-bas de combat. Chacun à 
son poste d'observation, tapant pour les inviter à jouer plus longtemps avec 
nous. Cet animal a un pouvoir de joie nous sommes en joie, une joie enfan­
tine et forte Nous côtoyons pour un instant la liberté, le jeu, la beauté. Les 
dauphins sont des messagers de joie ; à chaque fois que nous croiserons de 
nouvelles bandes, se sera la même excitation, la même joie. Certains montent 
aux mâts, d'autres s'allongent sur le filet du gaillard d'avant Tous, nous 
sommes fasdnés et heureux. 

Cela fait partie des belles rencontres de haute mer. Il y en a eu d'autres. Je 
me souviens aussi de cette magnifique baleine à bosse qui a sauté à quelques 
mètres du bateau, en plein Atlantique. La force du jet d'eau et tout à coup, 
une masse impressionnante qui jaillit et retombe dans une gerbe. Nous 
l'avons suivie des yeux pendant plus d'une demi-heure ; pour qui inventait-
elle cette danse, ces sauts hors de l'eau toutes les deux minutes ? A regret 
nous l'avons vue disparaître sur l'horizon. Personne n'a réussi à la photogra­
phier. Tant mieux ! Elle restera libre dans un coin de nos souvenirs et entre les 
lignes de ce journal, notre baleine joueuse ! 

17-18 AOÛT : ESCALE AUX AÇORES 
Un éblouissement : les Açores, pour moi, ce fut cela. Nous avons longé au 

petit matin l'île de Flores. Une terre verdoyante aux falaises abruptes qui plon­
geaient dans une eau verte. Flores, le point le plus à l'est de l'Europe ; un 



A bord du « Bel Espoir » 

bout de notre monde en plein atlantique Flores, un port minuscule où des 
bateau de plaisance, de ceux qui font le grand saut de la traversée, s'arrêtent 
pour faire des vivres et de l'eau, pour se reposer Très vite, ces autres marins 
montent à bord, viennent discuter Tellement de monde connaît le « Bel 
Espoir » et Michel ! Des bouts d'histoires communes refont surface, et nous 
sommes les témoins de tous les liens que Michel a tissés depuis tant d'années 
et sur tant de mers. Cet homme de Dieu est partout chez lui et tous viennent à 
lui. Quant à nous, il nous invite à aller à la rencontre des autres, à faire des 
rencontres, à beaucoup pratiquer le stop et à revenir à l'heure. Gare au retar­
dataire • une fois que les amarres sont larguées, il ne trouvera plus que son sac 
sur le quai ' Le « Bel Espoir » appareille toujours à l'heure dite ! 

19-23 AOÛT : VERS OUESSANT 
Une quatrième étape de notre aventure intérieure : « Le Christ dans ma 

barque. » Désormais, le pont appartient, aux premières heures de la matinée, 
à ceux et celles qui ont déddé, au point où ils en étaient, de faire retraite. Une 
idée de l'esprit quand on sait les conditions de vie à bord, l'exiguïté des 
cabines, la promiscuité ! Et pourtant, le pont est beau, ce matin, du silence 
intérieur de ces chercheurs de Dieu, qui sur le plat-bord, qui sur le toit du 
roof ou sur le filet avant, qui dans sa cabine ; leur corps est à l'écoute de ce 
que lit leur cœur, seuls en eux-mêmes, face à leur Dieu. On peut être seul en 
soi-même au milieu des autres, au milieu des vagues et de l'eau, seul pour la 
rencontre avec le Christ. Faire retraite sur un bateau : une idée de l'Esprit. Les 
deux tiers du groupe ont choisi cette voie ; les autres poursuivent leur route, 
en communauté, à la suite de l'Evangile de saint Marc, juste un peu plus tard 
dans la matinée. Il n'y a pas de meilleure voie il y a juste celle qui convient 
pour le moment présent. Le pont est beau de ce silence nouveau. 

Du côté de l'accompagnateur 
Privilège d'avoir accompagné, à toute heure, en tout temps et en tout lieu 

du bateau. En écho à la chanson des vagues sur la coque et du vent sur nos 
visages, les traces toutes brûlantes du passage du Christ dans la vie de ces 
jeunes adultes Privilège d'avoir accompagné à toute heure, en tout temps et 
en tout lieu de ce bateau, d'avoir préparé nos points d'oraison ou nos topos à 
deux voix dans le carré passager, et d'avoir voulu pour nous, et pour eux, 
écouter, non pas notre propre voix, mais la voix du Christ. Le « Bel Espoir » et 
cette traversée comme une médiation vers cette voix. Oui, nous l'avons enten­
du dans ces minutes et ces heures de plein air, le Christ qui parle au cœur 

Ce matin, il fait gris. Nous sommes passés bâbord amure. Le vent est 
d'Est : pourvu qu'il ne devienne pas du Nordet ! Une centaine de milles enco-

371 



Le progrès spirituel 

re à parcourir d'ici Ouessant. Une fine pluie se met à tomber. Nous nous 
approchons vraiment de la Bretagne ! Pourtant, nous sommes à la hauteur de 
La Rochelle Le vent reste doux. L'un ou l'autre commence à s'agiter à propos 
du débarquement. Un message est arrivé pour Florence, responsable des 
contacts avec ceux qui nous attendent à l'Aber Wrac'h. A peine la prière com­
mune achevée, et avant que Corine puisse embrayer sur de nouvelles indica­
tions pour l'oraison de fin de matinée, la communauté en retraite entre 
comme en forum — chacun y allant de son détail et de son conseil pour 
Florence. Inquiétude ? De plus en plus de distractions quant à la reprise du 
quotidien viennent perturber l'oraison. 

Je me sens le devoir de rappeler que nous sommes toujours en retraite. 
C'est plus que jamais le moment de veiller au cadre. Moment clef où il nous 
faut demeurer à l'écoute de Dieu. Moment où le plus important est de 
demeurer dans le silence Nous touchons alors ce qui est de l'ordre du « au 
plus près et sans comparaison », appelé chacun par ce Christ qui nous invite à 
inventer notre sillage sans regarder celui des autres : « Que t'importe : toi, 
suis-moi ! » Des vies serrent au plus près le vent du Seigneur, des vies qui pal­
pitent plus fortement à présent : nous revenons ! Nous sommes partis pour 
mieux revenir, mieux reprendre possession de ce que nous sommes, là où 
nous sommes. Nous ne finissons pas les derniers milles d'un voyage 
mythique, nous accomplissons un voyage mystique en ce qu'il nous rend au 
Christ, incarné dans notre quotidien. 

Dernières vingt-quatre heures en mer 
A 8h, j'aime monter sur la passerelle. La plupart dorment encore. Je passe 

saluer les hommes de quart Michel est là. Nous regardons la carte. Il semble 
connaître chacun de ses replis, chacune des îles représentées. Toujours envi­
ron 3000 mètres d'eau sous la quille. Demain, nous franchirons la grande 
marche vers le plateau continental. Sans même nous en apercevoir, il y aura à 
peine 150 mètres sous la quille. Je regarde vers l'ouest. Un goéland plane sur 
les courants, tout proche de l'eau. Gris sur gris. Il est chez lui, en plein océan. 

Il nous reste encore du temps pour recueillir ce qui a été vécu pour une 
relecture de ce temps de retraite pour une pêche, pour la joie de dire ce qu'il y 
a dans nos filets, pour la grandeur de la route parcourue pour la mémoire de 
la beauté, même pendant les calmes plats ou les tempêtes, pour dire l'amour 
du Christ venu nous visiter. Alors, une dernière fois, les groupes de partage se 
reforment. Les mots se font plus rares et plus âpres, ils ont gagné en poids et 
en communion ; chacun peut dire ce qu'il a reçu et quel a été son parcours 
pendant ces jours de silence La parole de Dieu, visitée par l'autre et qui a 
pour moi un goût particulier, ou comment là aussi, nous avons fait équipage 



A bord du « Bel Espoir » 

24 AOÛT : L'ABER-WRAC'H 
J'ai le souvenir très vif de cette matinée, à la hauteur d'Ouessant, le phare 

qui finit de se découper nettement et la terre qui s'offre pour se refuser. Nous 
n'aurons pas le temps de nous arrêter pour une ultime escale comme cela a 
été envisagé, entre autres, parmi les folles rumeurs de coursives qui ont agité 
le bateau durant tout le périple sur la date et le lieu d'arrivée. Maintenant, 
nous savons que le port sera touché à l'heure annoncée. Ouessant • nous 
sommes presque chez nous et nous faisons chacun ce vœu de savoir goûter 
les derniers instants de mer. Et déjà, nous sommes rattrapés : des objets 
reprennent vie coquillages venus nous faire entendre l'écho de nos proches. 
Les portables sortent des sacs, des équipées et de leur oubli ; les visages s'édai-
rent — bonheur à venir que de raconter et de pouvoir dire : « J'arrive ! » Les 
liens humains nous disent combien nous sommes attendus et aimés. 

L'Aber Wrac'h. Côtes de lumière, soleil altier qui font fulminer Michel : 
« C'est par temps de. chien qu'il faut arriver ici. Sans ça, on n'y comprend 
rien ! » Paysage de douceur et de beauté : le chenal se rétrédt et de petits 
cotres de bois se rapprochent des amis du « Bel Espoir », délégués comme 
comité d'accueil ; puis c'est une école de voile qui suit un moment notre silla­
ge ; nous sommes attendus, reconnus et nous partageons avec une exultation 
croissante le prestige de ce bateau, de son équipage et de la haute figure de 
Michel. C'est enfin l'amarrage à une tonne en attendant la marée haute pour 
mettre les aussières à quai. Un quai en pente sur lequel s'agite une petite 
foule. Bientôt les zodiacs vont faire la navette, qui descend à terre, retrouve les 
siens, qui monte à bord, et on ne sait plus qui est qui : le pont, les cabines 
sont envahis dans une douce panique très euphorisante finalement. Nous 
sommes arrivés, rentrés à bon port, Deo gratias. 

De cette arrivée, il me reste des images, fortes et douces à la fois. Le quai 
de pierre le long duquel le « Bel Espoir » vient sagement se poser, le bruit des 
aussières pour la dernière fois jetées par-dessus bord et les visages, la marée 
des visages qui viennent prendre le relais des paysages traversés. Autant de 
nouvelles histoires à apprendre, de fils à tirer. Mes compagnons d'aventure 
que je découvre sous un autre ciel, celui de leur famille ou de leurs amis 
venus les attendre Encore et encore voir et contempler tous ceux qui sont 
venus nous attendre et qui disent si haut par leur seule présence : « Tu as du 
prix à mes yeux. » 

Pierre sur bois, la quille du bateau contre le quai. Un trait courbe que 
nous découvrons au petit matin, la quille repose sur la vase à marée basse. 
L'eau s'est pour la première fois retirée, le quai de pierres est rectiligne, le 
fond du port est incliné et l,a quille est un trait courbe. L'Aber Wrac'h : 
l'Atlantique est derrière nous et nous embrassons du regard ce ventre qui nous 
a portés un mois durant. 



A proximité de Lille, à lh20 de Paris, dans un site 
" j - f i i i superbe et apaisant (parc de 7 ha), 
C«ilr> I M r l u t l 

LEŒNnŒSPnmrjELDUHALrrMOOT 

Centre ignatien animé par la Communauté 'Vie Chrétienne à la 
suite des Jésuites 

VOUS PROPOSE: 
Exercices Spirituels - retraites individuelles -

cycles de formation à l'accompagnement - parcours bibliques -
sessions : couples, éducation des enfants, préparations au mariage 

Renseignements (programme annuel & accueil) : 
Centre Spirituel du Hautmont - B.P. 19 - 31 rue Mirabeau 

59420MOUVAUX-Tél.0320260961 -Fax 03 20112659 
E-tnail : hautmont@nordnet.fr 

SVANGt 

Compassion, i 
-Jëskestptïsdei 
de saint François 
I^rûfeéricorde] 

LM AUJOURD'HUI 
spiritualité franciscaine 

L« C^mpassioa 7,6 € 
pitié, miséricorde, est-ce la même chose? 

cleWantc«uïquiscnr&e3it-I^coiiu7assion 
lis malades, les pauvres, les brigands -

rjécheurs,unetraditkmtcnitefraiKisarr^ 
BetBusencoitteairetjKiine. 

e vieux et le aenf 7,6 € 
mpiM^rin^^tiiuvieuxetduneitf--

Landiv 

^.SlIRHiilBî^P^ 

sans cesse 
- C<HBrne*t distingoet Je neuf 
i« *.. _*«* , i | j , ^ j ^ j pape* 

mailto:hautmont@nordnet.fr


La formation spirituelle 
dans les diocèses 

Philippe ROBERT s.j. 
Nancy 

En matière de formation spirituelle, comme en toute chose 
d'ailleurs, le diocèse de Nancy ne prétendra jamais être 
exemplaire. Ce n'est pas dans le tempérament lorrain. La 

saveur de l'expérience nancéienne peut être cependant révélatrice de 
ce qui s'élabore, ici et là, dans l'Eglise de France. C'est à ce titre qu'elle 
est proposée au début des pages qui suivent, avant d'inviter à des 
dégustations plus générales. Mais nous sommes bien d'accord : si la 
tarte aux mirabelles est un régal, c'est parmi d'autres. 

Passons par la Lorraine 

A Nancy, tout a commencé par la fin. La fin du Cénacle. Après 
celle de la Visitation, avant celle du Carmel. Tristesse dans le diocèse. 
Fin d'une longue histoire commune (depuis 1854) entre cette congré­
gation et les Nancéiens : les retraites de première communion, le parc 
si apaisant, les sœurs à qui l'on pouvait venir parler... Nostalgie affec­
tueuse ? Pas seulement. Par vocation, le Cénacle était un lieu de vie 

Christus n° 199 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Chroniques 

spirituelle. De nombreux permanents d'Eglise1 venaient « s'y poser », on 
venait y apprendre à prier, à écouter la Parole, à faire ses premiers pas 
dans le discernement spirituel. Et plus si affinités : depuis des années, 
les religieuses s'entouraient de bénévoles formés par elles, qui, avec 
elles, animaient des récollections, des soirées de prière, etc. Au 
Cénacle, on venait se ressourcer, et un certain nombre franchissaient 
le pas pour aider d'autres à (re)trouver la Source. 

Quand la Communauté programma son départ (pour septembre 
1999), il fut question de tout ce bien fait comme d'un héritage qu'il 
fallait préserver, et faire fructifier. Il y eut, posément, des témoignages, 
des concertations, des prières, des silences partagés. Des amis du 
Cénacle prêts à « faire quelque chose pour qu'il y ait une suite » se 
sont régulièrement rencontrés. Ce temps grave et doux a pu devenir 
un temps de gestation. Les uns et les autres ont dit ce qu'ils avaient 
reçu des religieuses, de la spiritualité ignatienne, ce qu'ils souhaitaient 
voir se poursuivre, éventuellement avec leur aide. Le diocèse2, tenu au 
courant, pouvait sentir des attentes fortes, des forces disponibles. 

De l'aide venant du Cénacle, ce n'était pas nouveau. Mais, cette 
fois, d'autorité, comme on déclarerait bien d'Eglise un trésor menacé, 
l'Eglise diocésaine signifia que ce qui se vivait au Cénacle concernait 
la croissance du peuple qui la constitue. L'« Equipe Diocésaine de 
Formation Spirituelle » était née, particulièrement chargée du soutien, 
dans leur mission, des chrétiens engagés au service de l'Eglise. 

Une Lettre de mission3 définit officiellement la charge, confiée 
actuellement à un noyau de cinq personnes (une religieuse, deux 
prêtres, deux laïques) qui coordonnent l'ensemble des activités, 
entourées des membres de l'« équipe élargie » (environ vingt per­
sonnes) envoyés sur le terrain, avec tel ou tel du noyau, selon les 
besoins et les charismes de chacun. 

Semailles et moissons 

Présenter l'Equipe ? Commencement de la formation spirituelle ? 
Se former spirituellement. L'ascèse requise pour être capable d'accom-

1. Dans cette expression, il s'agit d'un masculin grammatical. Au long de l'article, la grammaire 
ne fera pas négliger que, réalité déterminante pour la vie de nos diocèses, l'immense majori­
té des permanents d'Eglise est constituée de femmes. 
2. Avant l'arrivée de Mgr Papin, principalement l'administrateur diocésain, le P. Claude 
Schockert, futur évêque (en 2000) de Belfoit-Montbéliard. 
3. La Lettre de mission est nominative pour les cinq personnes du noyau permanent de 
l'Equipe, collective pour le» autres. 



La formation spirituelle dans les diocèses 

pagner, d'aider à prier, à pratiquer la relecture, à progresser dans le dis­
cernement spirituel consiste à être accompagné, à prier, à pratiquer la 
relecture, à s'exposer au discernement. Pour être un « corps », l'Equipe 
a le souci de sa propre vitalité spirituelle, elle recherche pour elle-
même les forces qu'elle a mission de proposer. En côtoyant ses 
membres, on le sent : la joie trouvée dans ce travail se nourrit du 
temps pris de reconnaître ensemble pour un autre travail, celui de 
l'Esprit. Après tout, c'est lui le Formateur. 

Dans un premier temps, sa mission auprès des « permanents 
d'Eglise » étant encore mal connue, l'EDFS a simplement reconduit 
des propositions du Cénacle : récollections, retraites, parcours de priè­
re accompagnée, etc. Dans l'esprit du Cénacle, mais sans les locaux, le 
parc... L'Equipe a vite eu quelque chose d'une Brigade volante ayant 
chaque fois à chercher où déployer ses forces. Nécessité, heureuse 
nécessité, de choisir un presbytère de Baccarat si la demande d'inter­
vention émane d'une équipe pastorale de Baccarat. Brigade légère 
aussi : la structure mise en place permet de choisir des intervenants 
selon le groupe qu'ils encadrent, en mêlant animateurs chevronnés et 
débutants entreprenant leur propre formation de formateur. 

Au fil des mois, les activités se sont diversifiées, affinées par les 
demandes qui viennent généralement, mais pas exclusivement, 
d'équipes pastorales, soit pour leur propre cheminement (un apport 
biblique pour des chrétiens d'un secteur rural qui entreprennent la 
relecture de leurs activités paroissiales), soit en vue d'une proposition 
de type spirituel qu'elles voudraient organiser (sur un doyenné, 
durant le Carême, un temps de prière accompagnée). Dans le tissu 
bigarré de l'Eglise lorraine, c'est toujours du sur mesure. Une mesure 
que l'EDFS doit prendre avec lucidité et humilité. Malgré son désir de 
respecter le terrain spirituel et humain où elle est appelée, elle ne se 
découvre pas spontanément en harmonie avec tous les publics : atten­
tion à un vocabulaire de la tribu, certes spirituelle, mais diablement 
citadine. 

On peut dresser l'inventaire des missions accomplies en deux ans. 
Parler aussi des innovations4. Mais il y a plus réjouissant (certains 
parlent d'émerveillement) : lorsque l'Equipe découvre que son travail 
dans tel secteur pastoral a inspiré une « suite » qu'on lui demande de 
venir évaluer avec ceux qui l'ont élaborée... Dans le vaste champ 

4. Depuis le début de 2003, ad intra, pour les volontaires de l'« équipe élargie », un groupe de 
travail sur les Exercices spirituels , ad extra, participation à la mise en place, sur Nancy (EDFS -
63, rue des Ponts), d'une antenne d'écoute paroissiale pour les divorcés remanés 

377 



Chroniques 

confié par le diocèse, ce n'est déjà plus uniquement le temps des 
semailles. 

Le voyage de l'internaute 

Et ailleurs ? Quels objectifs, quels moyens se donnent les diocèses 
français pour répondre aux demandes de formation spirituelle ? 
Testons d'abord l'ampleur du phénomène. Recourons à l'Internet — 
nouveau millénaire oblige ! Interrogeons un moteur de recherche. 
Naïvement. En tapant trois mots : « FORMATION SPIRITUELLE DIOCÉSAI­

NE »... 1340 réponses ! La plupart liées aux sites officiels des diocèses. 
1340 sites qui contiennent un texte où flottent ces trois mots. Cette 
vague n'est pas exploitable, mais repérons quelques masses5 : 

• Il s'agit de formations offertes en priorité à celles et ceux qu'il est 
convenu de nommer les « permanents d'Eglise » : chrétiens engagés au ser­
vice du diocèse, dans une paroisse, un doyenné, etc. Ce qui justifie, 
par exemple, le titre qu'ont forgé les diocèses de Lille et de Cambrai : 
« Formation pour vivre la Mission ». 

• Un certain nombre de sites attribuent une caution diocésaine à 
des parcours de formation spirituelle mis en place par des associa­
tions, des centres spirituels qui se sont localement fait une spécialité 
de ce type de formation6. 

• D'autres enfin laissent découvrir, comme à Nancy, que le diocèse 
lui-même s'est donné les moyens de proposer son propre parcours de 
formation spirituelle. 

Avant d'explorer plus en détail ces types de réponse, on peut tirer 
quelque profit à examiner leur forme. La vague Internet a tout pour 
engloutir le navigateur, mais, avant de sombrer, il peut parfois en tirer 
matière à réflexion... 

Réconcilier intelligence de la foi et vie spirituelle ? 

Dans les parcours proposés aux « permanents », on remarque ainsi 
que « FORMATION SPIRITUELLE » voisine très souvent avec « FORMATION 

5. Dans les sites répertoriés contenant nos trois mots, ceux-ci ne sont pas forcément dans une 
même phrase, leur ordre de citation peut varier, etc. Si bien que parfois la réponse fournie n'a 
qu'un lien ténu avec le thème de la recherche Telle, par exemple, une publicité pour une mai­
son diocésaine proposant une halte spirituelle et une formation à l'écoute Un grand nombre 
concerne le cursus des séminaristes. Il y a des quiproquos plus insolites... 
6. Un nom traverse souvent l'échantillonnage visité ' les groupes de formation Béthanie, très 
implantés depuis 1982 en région parisienne et qu'on situe dans la double mouvance du 
Renouveau charismatique et de la spiritualité ignatienne. 



La formation spirituelle dans les diocèses 

BIBUQUE », « FORMATION DOGMATIQUE », etc. Ce voisinage illustre sans 
doute un tournant dans la mentalité ecdésiale : voilà que compé­
tences doctrinales et chemin spirituel se côtoient dans des cursus de 
formation cautionnés par une autorité ecclésiastique. 

Il faudrait presque parler de réconciliation, car, dans l'Eglise (les 
savants viendraient ici incriminer la scolastique d'un Moyen Age ago­
nisant), il y avait beau temps qu'imaginairement l'on compartimen­
tait la vie du chrétien : distinguée de l'expérience intellectuelle, 
notamment théologique, l'expérience spirituelle se vivait à part (dans 
les hauteurs mystiques ?). On avait même fini par l'isoler de l'action, 
fut-elle apostolique. Dans cette fragmentation, un rien schizophré-
nique, la vie spirituelle devenait comme un au-delà de l'agir chrétien. 

Illustration, de style post-Vatican II : dans la formation offerte aux 
laïcs appelés à devenir « permanents d'Eglise », ce qui touchait la vie 
spirituelle, son histoire, ses enjeux, pouvait être traité avec toute la 
rigueur académique souhaitable — UV, diplôme et recyclage —, mais 
c'était un discours sur, un parmi d'autres, essentiellement théorique. La 
dimension expérimentale de cette composante de l'être chrétien n'était 
pas officiellement honorée. Alors qu'il s'agissait d'aider des chrétiens 
qui allaient vivre l'expérience de la Mission. 

Il n'y avait là nulle incompétence, nul mépris. Simplement, en ce 
domaine, chacun était renvoyé à sa propre initiative. Heureux « le laïc 
engagé » qui participait à un mouvement d'Action catholique ou habi­
tait tout près d'un centre spirituel ou d'une abbaye ! 

Certes (cela allait sans dire — et tout le problème était là), on a 
toujours souhaité qu'un chrétien ait une vraie vie spirituelle, surtout 
s'il se mettait au service de sa communauté. Mais se donner un temps 
régulier de prière, décider de faire une retraite, choisir un accompa­
gnateur spirituel, tous les moyens à mettre en œuvre pour favoriser 
cette vie spirituelle paraissaient relever du for interne. A l'époque où se 
sont mis en place des parcours de formation structurés (en théologie, 
pastorale, liturgie, catéchèse, etc.), il aurait paru insolite, voire inquisi-
torial, qu'en parallèle à ces parcours le diocèse proposât d'autorité un 
parcours de formation spirituelle. 

Visiblement, on ne pense plus ainsi. La tendance est même inver­
sée : pour les permanents d'Eglise, ce qui relève du soutien spirituel 
cesse de concerner un devoir à accomplir en secret, pour être un droit à 
faire honorer par l'autorité. D'un mot dérobé à un site belge, on dira 
que, désormais, on ne se contente plus d'une formation de perma­
nents d'Eglise uniquement préoccupée de savoirs et de savoir-faire, 

379 
I 



Chroniques 

on attend du « savoir-être ». Le mot suggère les termes de la revendi­
cation : « Que le diocèse nous aide à savoir être en tant de lieux à la 
fois : à la paroisse et à la maison, au service de l'Eglise et au travail, 
dans une Paroisse Nouvelle et avec un vieux curé, dans la boutique 
"Eglise" et avec le Seigneur ! » 

Compris ainsi, dans la formation des permanents d'Eglise, le 
savoir-être n'a pas à faire nombre avec savoir et savoir-faire. Il est plutôt 
ce qui les unit en vuede l'action. Il révèle leur véritable utilité comme 
outils de la Mission. Il les irrigue de l'intérieur, et fait expérimenter 
qu'une vie spirituelle n'est pas un à-côté de la vie intellectuelle, de la 
vie professionnelle ou de la vie privée. Ni un à-côté, ni un luxe : une 
nécessité. Au nom même du sérieux avec lequel on désire faire fructi­
fier les savoirs et les savoir-faire acquis, pour un meilleur service de 
l'Eglise qui les a procurés. Les Eglises locales ont perçu ce climat de 
nécessité, qui mérite parfois d'ailleurs un qualificatif plus vigoureux 

Une demande en urgence 

Est-il alarmiste de dire que, sous les propos souvent lénifiants des 
visées pastorales, on devine plus d'une fois un constat d'urgence ? 
L'Eglise locale mesure trop qu'elle ne peut pas, sans danger pour eux-
mêmes et pour la Mission, négliger la vie spirituelle de ses perma­
nents. 

Partout nous le savons, on a tué des militants. Pas seulement en 
les affublant de vingt casquettes ou en les livrant à un Saddam 
Hussein de presbytère : on a pu les laisser mourir de faim. Ils avaient 
profondément désiré trouver leur place dans l'Eglise, mettre au service 
de la communauté chrétienne leur générosité, leur sens de l'équipe, 
leur goût de la liturgie, des talents de créateur, de pédagogue, d'orga­
nisateur, etc. Us ont été embauchés dans l'enthousiasme. Mais, au fil 
des années, et d'autant plus qu'ils faisaient du bel et bon travail, dotés 
d'un agenda de PDG ou de DRH, ils se sont sentis menacés par le des­
sèchement l'inappétence Ils sombraient dans le pur fonctionnement. 
Non seulement c'était au grand préjudice, souvent de la vie familiale 
ou de la vie professionnelle, mais la mécanique elle-même n'opérait 
plus qu'au prix de paradoxes déconcertants : « J'apprends à prier aux 
enfants du caté, et je n'ai plus le temps de prier moi-même... » 

Certains anciens permanents pastoraux reconnaissent qu'ils 
avaient un boulot d'Eglise sans vie en Eglise Plus de temps pour revenir 
à la Source intérieure, plus assez de disponibilité d'esprit pour désirer 



La formation spirituelle dans les diocèses 

y revenir. Parfois même, dans l'enchaînement des tâches, un doute 
sur le bien-fondé de ce désir d'intériorité. 

Avec qui ne serait-ce que parler de cette dérive progressive ? En 
haut lieu ? Autour de soi ? Personne pour entendre qu'on se sentait 
dans une perpétuelle fuite en avant, broyé dans la machine « Eglise ». 
Il y avait bien les « rencontres d'équipe », mais que de fois l'ordre du 
jour surchargé a-t-il été totalement consacré à la cuisine, sans per­
mettre le moindre partage... Lassitude. Sentiment d'avoir été lâché, 
trahi. Aigreur. Abandon. Merci, j'ai suffisamment donné. J'arrête. 

Ce n'est pas sur l'Internet. On l'entend dans sa paroisse. 
Que fait le diocèse ? 

Quels parcours de formation ? 

Pour un survol (rien de plus, avec une telle foule), revenons aux 
sites web qui concernent explicitement les formations spirituelles dio­
césaines. Globalement, d'un diocèse à l'autre, l'inventivité, l'effort se 
concentrent sur les mêmes points. Jusqu'à autoriser l'établissement à 
gros traits du portrait-robot d'une... Usons du sigle lorrain « EDFS » 
pour « Equipe Diocésaine de Formation Spirituelle » : 

Une équipe chargée d'accompagner des permanents 
du diocèse, réunis par petits groupes, en sessions régulières, 
insistant sur l'importance de la relecture, et proposant prin­
cipalement : 

- une initiation à la prière (contemplation évangélique 
surtout) 

- une attention renouvelée à la Parole de Dieu 
- une initiation au discernement spirituel. 

Relecture, contemplation évangélique, discernement, parmi les 
exemples explorés (d'une enquête non exhaustive), il semble que les 
pédagogies préconisées ici ou là s'inspirent largement de la spirituali­
té ignatienne, prenant appui sur le parcours des Exercices spirituels. De 
fait, bon nombre de jésuites et de religieuses de tradition ignatienne 
sont membres de ces équipes. Comme à Nancy avec le Cénacle, il y a 
souvent, pour expliquer cela, des raisons conjoncturelles (par 
exemple, l'existence sur le diocèse d'un centre spirituel ignatien). 



Chroniques 

On peut s'interroger sur cette coloration privilégiée donnée à une 
équipe diocésaine. Certes, elle paraît judicieuse pour donner son ossa­
ture à un parcours qui risquerait de noyer vigueur et cohérence dans 
un accueil tous azimuts des diverses sensibilités. Mais quelle école 
spirituelle prétendrait convenir à tous ? Pragmatiquement (c'est sou­
vent, face à l'urgence, l'angle d'attaque adopté par les autorités ecclé­
siastiques...), il est répondu qu'il faut bien faire un choix. On peut 
citer ici Mgr Papin qui a dit à son EDFS : « Vous n'avez pas la mission 
de coordonner toutes les spiritualités. » 

Il serait vain de vouloir décrire un parcours type, élaboré par une 
EDFS standard, pour un échantillon représentatif de permanents 
d'Eglise Disons simplement que des témoignages glanés ici et là insis­
tent sur une prière commune et un large temps accordé à chacun pour 
qu'il parle de sa mission. Sur une pédagogie qui, justement, procure 
peu à peu des mots pour mieux exprimer, en soi et devant les autres, 
ce qu'on vit dans sa prière et dans sa mission. 

On sent que toute EDFS a le secret désir de se découvrir à la 
longue formatrice de formateurs, accompagnatrice de futurs accom­
pagnateurs spirituels... Mais si cette fécondité est donnée un jour, 
c'est qu'on aura su se garder du piège de l'efficacité immédiate. De 
l'ivresse des résultats qui ferait oublier la gratuité de la mission 
confiée : rester un lieu de croissance spirituelle, favorable à la « respi­
ration », à l'« appétit retrouvé ». Il s'agit bel et bien d'entretenir la vie 
non de la programmer. 

Pour la nourriture spirituelle l'EDFS n'a pas à rester forcément le 
seul lieu d'abondance. L'essentiel est qu'en la désignant comme lieu 
d'un ministère diocésain l'Eglise signifie une urgence vitale pour la 
route de tous les baptisés. Un signe que chacun reçoit pour soi sans 
doute (les prêtres eux-mêmes ne sont pas toujours les mieux nourris), 
mais, en la proposant aux paroisses, aux instances ecclésiastiques, aux 
différents terrains d'engagement pastoral, un diocèse manifeste la 
dimension communautaire d'une grâce qu'il s'agit de partager. 
Comme un festin toujours offert. 

382 



choisir 
Revue culturelle d'inspiration ignatienne 

propose tous les mois 

réflexions, dossiers, chroniques, 

sur des questions actuelles : 

ÉGLISES - SPIRITUALITÉ - THÉOLOGIE - POLITIQUE 
ÉCONOMIE - SOCIÉTÉ - LETTRES - THÉÂTRE - CINÉMA 

Dans les prochains numéros : 

• Le voyage : réalité et symbolique 
• Nouveau style dans la diplomatie vaticane 
• L'identité masculine en difficulté 
G Ecole et culture religieuse 
• Présence catholique à Moscou 
• Le sommet de l'information 

Publiée par les jésuites de Genève, Suisse 

Abonnement (11 numéros par an) € 56 - / € 60 - (port compris) 

Pour recevoir un exemplaire ou vous abonner : 

Revue choisir, 18, rue Jacques-Dalphin, CH-1227 Carouge/Genève 
rédaction TP ++4122 827 46 75 ; administration ++4122 827 46 76 

fax : ++4122 827 46 70 E-mail : administration@choisir.ch 
Internet : www.choisir.ch 

mailto:administration@choisir.ch
http://www.choisir.ch


VIENT DE PARAITRE 

Une lecture croyante 
des grandes étapes de 
la croissance humaine 
Gérard Berliet 

Je suis la vigne, 
Vous les sarments, 
Celui qui demeure en moi, et moi en lui 
Celui-là porte beaucoup de fruits. (Jean 15,5) 

Une certaine manière de grandir est 
une participation à la vie du Verbe 
fait chair. Encore faut-il, à l'heure où 

beaucoup d'approches de sciences humaines 
proposent des chemins de développement 
personnel, préciser les conditions de cette adéquation 
entre croissance humaine et croissance chrétienne. Tous les chemins ne 
se valent pas. Certains conduisent à une véritable ouverture du cœur, 
d'autres contribuent à rendre la personne plus égocentrique. 
A partir de son expérience de la pédagogie de la « formation humaine 
intégrale » le père Gérard Berliet porte un regard d'ensemble sur les 
grandes étapes de la croissance humaine et en propose une lecture 
croyante. 

Une traversée des âges de la vie, dont l'enjeu est de l'ordre de la rela­
tion à soi-même, aux autres et à Dieu. 

N° 485 - 144 p. - 14 € + 1 € (frais de port) 

En vente à Vie Chrétienne, 47, rue de la Roquette, 75011 Pans 
et dans les librairies religieuses 

COLLECTION VIE CHRETIENNE 


