Christus

Engqguéte
sur la vie religieuse

Les interrogations des laics
Une maniére propre de choisir le Christ ?
Engagés avec qui ?
Des paraboles du Royaume

NOUVEAUX VISAGES DE LA MISSION
SUR L'GGUVRE D'ADRIEN DEMOUSTIER S.].

o
N°210-10 € 1 S Avril 2006



D'UN AIDE-SOIGNANT

L.EXPERlENCE Rene-Claude Baud
SPIRITUELLE

CONFRONTE
A LA MALADIE
ET A LA MORT

Disponible chez votre libraire
a partir du 30 mars - 19.80 €

®
Bayard

Chitas

« La rencontre de malades et de mourants me révéla une figure insoutenable de 'homme
souffrant, arraché a son liew, liveé seul & sa propre angoisse, pauvre d'avenir. Ma santé,
mes activités, mes projets dressaient e barriére entve eux et moi. Je me trouvais sans voix,
démuni pour communiquer ce qui pour moi est une " bonne nouvelle ". Je ne pouvais plus
éviter de me livver tout entier a l'affrontement d’une relation réelle, au risque de perdre
mes repeves. Je pris ln liviée de lagent de service hospitalier. Depuis ce jour; le malade
est devenu mon maitrve, d autant plus exigeant et efficace qu'il ne le sait pas. »

Reneé-Claude Baud

René-Claude Baud, jésuite, fut pendant prés de vingt ans aide-soignant de nuit
dans un hépital. |l est le fondateur de I'association « Albatros » a Lyon,
pionniére dans la formation des accompagnateurs en soins palliatifs.

— Récemment parus dans la méme collection —

®

Bayard

www.editions-bayard.com


http://www.editions-bayard.com

hristus

Revue de formation spirituelle
fondée par des péres jésuites en 1954

ToME 53, N° 210, AvrIL 2006

REDACTEUR EN CHEF
PAUL LEGAVRE

REDACTEUR EN CHEF ADJOINT
YVES ROULLIERE

COMITE DE REDACTION
MARIE GUILLET - NATALIE HERON - MARGUERITE LENA
FRANGOISE MUCKENSTURM - BRIGITTE PICQ - BRUNO REGENT - JEAN-PIERRE Rosa

SERVICE COMMERCIAL : ANTOINE CORMAN - REDACTION GRAPHIQUE : ANNE POMMATAU
FABRICATION : MARION CHEVALLIER - COMMUNICATION : LAETITIA DE MONTSABERT
PUBLICITE : MARTINE COHEN (01 44 35 49 33)

14, RUE D’ ASSAS - 75006 PARIS
TEL. ABONNEMENTS 01 44 39 48 04
TEL REDACTION 01443948 48 - Fax - 0144 3948 17
INTERNET (site) http://www revue-christus com , (adresse) . redaction chnistus@ser-sa com

TRIMESTRIEL

Le numéro . 10 € (étranger . 11,5 €)
Abonnements : voir encadré en derniére page
Publié avec le concours du Centre National du Livre

assas
Ly
éditions
Revue d’Assas Editions, association lo1 1901
Editée par la SER-SA (principaux actionnatres - Assas-Editions, Bayard Presse)
Président du conseil d’admunistration et directeur de la publication Bruno REGENT s )
Direction générale Antomne CORMAN


http://www

147

152

158

166

173

176

181

187

196

Enquéte
sur la vie religieuse

R 3

Editorial

Enquéte sur la vie religieuse

Paul LEGAVRE, s.j., et Yves ROULLIERE, Christus
Les résultats de notre enquéte

COMMISSION THEOLOGIQUE DES SUPERIEUR(E)S MAJEUR(E)S
Une expérience de rencontre

Jacques ARENES, psychanalyste, Paris
Accompagner 'homo viator

Barbara BEAUMONT, o.p., Herne (Belgique)
Typologie historique de la vie consacrée

Philippe LECRIVAIN, s.j., Centre Sevres, Paris
Une histoire ouverte

Texte de sainte THERESE DE LISIEUX
La goutte de rosée

Jean CLAPIER, carme déchaux, Montpellier
La vie contemplative selon Thérése de Lisieux

Marie GUILLET, xaviére, La Rochelle
Itinéraires de vocation

Sylvie ROBERT, auxiliatrice, Centre Sévres
En notre terre, une parabole du Royaume

Hélene Bricour et Patrick PRETOT, Institut catholique de Paris
Dialogue entre une femme mariée et un moine



205

212

216

238

Christus 210 + Avril 2006

Bernard PriauD, provincial des sulpiciens, Paris

Vocation de Madeleine Delbrél

Marc LEBOUCHER, éditeur, Paris
La beauté en partage

Noélle HAusMAN, s.c.m, directrice de Vies consacrées, Namur
Lettre d'une religieuse a un foyer

Services

Lectures spirituelles pour notre temps

Sessions de formation pour le semestre a venir

Etudes ignatiennes Gur I'eeuvre d’Adrien Demoustier)

Bernard MENDIBOURE, s j , Paris
Lecture et pratique des Exercices spirituels

Pierre-Antoine Fasre, EHESS, Paris
Salut a l'historien !

Chroniques

Adeline MARC, Jean-Michel AMouRiAux,
Emmanuel DoLLE, Frangoise CousiN, Cathy BrenTi,
Jacques D’HUITEAU, Vanessa MicouLauD

Nouveaux visages de la mission

» Prochains numéros :

T -

| » Psychologie et vie spirituelle (hors série, mai 2006)
| o Artet grawité (juillet 2006)
| o La peur traversée (octobre 2006)

Trots encarts sont posés sur ce numéro



132

torial

Mmh

d

lus que jamais la vie religieuse, au sens
large, est un point d’interrogation au sein de l'’Eglise et de la
société. Sans doute est-ce d'abord di a l'ignorance ou a I'indif-
férence de notre monde. Mais des « brouillages » sont égale-
ment nés des grands changements qu’ont connus ces quarante
derniéres années moines, religieux et consacrés. Cela n'em-
péche nullement l'estime ou la gratitude de beaucoup a I'égard
des membres de tous ces instituts. L'enquéte que nous avons
réalisée en vue de ce numéro en témoigne. De leur c6té, les reli-
gieux, a cause des crises traversées, acceptent désormais, sans
doute mieux qu'auparavant, d'étre interrogés par les autres bap-
tisés sur ce qu'ils sont et ce qu'ils font. Significatif a cet égard est
le fait que plusieurs aient ici choisi le genre épistolaire pour
exprimer a des laics le sens de leur vie.

D’ol1 ce numéro, exceptionnel, qui aborde la vie
consacrée a partir de la facon dont elle est percue au sein du
peuple de Dieu. Il ne s'agit certes pas de s’en tenir 4 des images
extérieures, avec ce que cela pourrait avoir d’illusoire ou de
réducteur. Car |'Eglise est un corps vivant, fondé sur des rela-
tions vivantes. Ce que percoivent les baptisés, les attentes qu'ils
manifestent a 'égard des consacrés, rejaillit sur tous, religieux,
prétres et laics eux-mémes. En situant mieux la vocation reli-
gieuse au sein du peuple de Dieu, chacun peut étre aidé et sou-
tenu dans sa propre recherche de Dieu dans le monde.



Le dernier Congres mondial de la vie consacrée
a mis en avant deux belles icones bibliques pour dire la vie reli-
gieuse : la Samaritaine rencontre Jésus au bord du puits, et sa
soif d’eau se révele soif de Dieu : « Donne-moi a boire... Si tu
savais le don de Dieu. » Et la femme aux relations blessées va
annoncer le Christ a tous. Le Samaritain, lui, ne se détourne
pas de 'homme a terre, sur le chemin, il le soigne jusqu’au
bout. « Et qui est mon prochain ?... Lequel s’est rendu proche ?
Va et fais de méme. » homme de Samarie nous apprend ce
qu’est 'amour en actes. La passion contemplative et la compas-
sion sont les deux grandes dimensions ou les religieuses et les
religieux peuvent aujourd’hui se perdre et se trouver, dans la
rencontre de Dieu et des étres.

La vie religieuse, point d'interrogation et signe
de contradiction dans notre société ? Elle est plutot une énigme
pour la plupart de nos contemporains, y compris les chrétiens.
Et sans doute doit-elle s'assumer comme telle. Pour parler du
Royaume de son Pére, Jésus ne parlait-il pas en paraboles ? La
vie religieuse, comme une parabole vivante, peut inviter a se
tourner vers le Mysteére et sa lumiére.

Christus

N.B.! Christus se réjouit de ce que le P Albert Vanhoye, jésuite,
vienne d'étre créé cardinal. Nous avons édité il y a quelques mois le
dernier ouvrage de cet éminent bibliste : Le don du Christ. Lecture spiri-
tuelle (Bayard, collection « Christus »).

N.B.2 L'année jubilaire ignatienne est bien lancée. Rendez-vous aux
abonnés et aux lecteurs de Christus au rassemblement de Lourdes,
notamment 2 la grande veillée animée par la revue le 29 juillet (voir

amisdansleseigneur.com).

133


http://amisdansleseigneur.com

Bridgeman Art Library €The Barber Institute of Fine Arts, Umiversity of Birmingham

« Nous découvrons dans le récit de la Samaritaine l'icone de notre vocation

religieuse, en tant qu'expérience d'une rencontre avec Jésus et engagement a
annoncer I'Evangile. A l'endroit de la rencontre - absolument dépourvu de tout
signe sacré -, le dialogue ouvre le ceeur a la vérité : il révéle et guérit. »



Enquéte
sur la vie religieuse

135



136

Enquéte sur la vie religieuse

Nos lecteurs répondent

Paul LEGAVRE s.j. et Yves ROULLIERE

hristus a vu son lectorat changer en profondeur depuis une
quinzaine d'années : les laics forment désormais la majori-
té des abonnés, méme si religieuses et religieux représen-
tent un bon tiers d’entre eux. Si I’'on peut s'inquiéter d'une telle
diminution des consacrés parmi nos lecteurs, on peut aussi se réjouir
de ce qu'une revue comme Christus, fortement marquée par la tradi-
tion et la spiritualité jésuites, touche a ce point des lecteurs laics dont
on verra par la suite qu'ils ne sont pas forcément tous « ignatiens »'.
Forte de cette confiance a son égard, la rédaction de Christus a jugé
important d'interroger en particulier les laics et les prétres diocésains
sur ce qu'ils percoivent de la vie des religieux et religieuses, ainsi que
sur leurs attentes les concernant. Cette enquéte — a tous égards origi-
nale — a été lancée au premier trimestre 2005.

1. La composition de I'équipe rédactionnelle de la revue reflete elle-méme cette étrone colla-
boration entre religieux et laics le rédacteur en chef est jésuite, le rédacteur en chef adjoint,
mané, le com:té de rédaction comprend a 'heure actuelle un jésuite, une religieuse xaviere,
une consacrée de la communauté saint Frangois-Xavier, trois fernmes et un homme manés

Christus n° 210 « 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Les résultats de notre enquéte

Nous avons suggéré a ceux qui répondraient positivement a notre
sollicitation de vivre ce temps comme un « exercice spirituel », avec ce
que cela signifie de calme réflexion devant Dieu. Nous avons ainsi
invité nos lecteurs a d’abord faire retour sur leurs rencontres avec des
religieux et religieuses, avant de nous faire part de leurs convictions et
interrogations a leur sujet. Nous pensions que, selon qu'ils seraient
eux-mémes laic(que), prétre diocésain ou religieux(se), ils seraient
davantage sensibles a tel ou tel aspect. Le pari a été gagné, et nous
avons éprouvé a quel point la grande majorité de celles et ceux qui
ont répondu ont su tirer profit de cette réflexion pour eux-mémes.

A une écrasante majorité, les lecteurs (220 environ) sont trés bien-
veillants, parce que souvent trés reconnaissants, a 1'égard des reli-
gieux(ses). Ils émettent tous le souhait, plus ou moins explicitement,
que les religieux restent ce qu'ils sont pour construire le présent et I'ave-
nir de I'Eglise. Un certain nombre ont aussi manifesté leur surprise
d'étre interrogés sur un tel théme : « Pour moi les religieux et les religieuses
sont un grand point d'interrogation, et en méme temps leur action ou leur pré-
sence me sont essentiels pour suivre ma route d’Emmaus » (une femme de
57 ans). On peut déduire de cette remarque que beaucoup, ne se sen-
tant pas directement concernés, en sont restés au point d'interrogation...

Grande est notre gratitude envers celles et ceux qui, en répondant,
nous ont permis de mieux saisir comment la vie religieuse est percue
au sein du peuple de Dieu, et, a partir de 13, de tracer l'itinéraire de ce
dossier. Dans les pages qui suivent, nous donnerons a lire les résultats
en les ponctuant de courts commentaires et d'un certain nombre de
citations. Une interprétation sur le fond est proposée a la fin de I'ar-
ticle. Nous avons également tenu 2 demander a la Commission théo-
logique des Supérieur(e)s majeur(e)s de nous livrer son propre
regard, que l'on trouvera 2 la suite de cet article.

Origine des réponses

¢ 118 femmes / 102 hommes. Moyenne d'4ge : 62 ans.

N'ont pas seulement répondu « ceux qui ont du temps » : 60 ont entre
70 et 79 ans ; 50 ont entre 60 et 69 ans ; 30 ont entre 50 et 59 ans ; 25
ont entre 40 et 49 ans ; 25 ont 80 ans ou plus.

® 161 laics, 27 prétres diocésains, 29 religieux(ses).

Le petit nombre de prétres est décevant, au regard de la grande qualité
de leurs réponses. Apparait en outre une population trés variée (45 per-
sonnes environ) ayant comme dénominateur commun de se situer elle-

137



138

Enquéte sur la vie religieuse

méme a lintersection de la vie laique ou sacerdotale et de la vie religteuse :
laics consacrés, laics associés, oblat(e)s, diacres, prétres appartenant 4 un
institut (GEM, Jésus Caritas, etc.), aspirants & la vie religieuse, voire
ancien(ne)s religieux(ses)...

* 185 abonnés, 17 non-abonnés. 30 % des réponses viennent
d'lle-de-France ; 30 % Lyon, Alpes, Sud ; 15 % du Nord et de 1'Est ;
10 % de I'Ouest ; 8 % de I'Etranger ; 5 % du Sud-Ouest.

Pres de 20 % ont congu leur réponse comme un véritable « exercice spi-
rituel » consistant & relire leur vie a travers un autre type de population, ce
qui est digne de considération... 65 % ont pris le temps de répondre ample-
ment. Seulement 15 % ont répondu rapidement et 5 % faiblement.

Des rencontres précieuses

Pouvez-vous évoquer ici en quelques mots un(e) ou deux religieux(ses)
ou communautés que vous avez personnellement connu(e)s et qui ont
compté dans votre vocation de baptisé(e) ?

® « Les peres » (295 mentions)

Les jésuites sont cités 180 fois : formateurs, orientateurs de vie. Ils
arrivent plut6t pendant un deuxiéme temps dans la vie des personnes
(aumonerie, mariage, accompagnement, etc.). Les péres missionnaires
sont mentionnés 35 fois ; les dominicains 30 ; les franciscains 20 ;
autres : 40.

® « Les sceurs » (205)

Sceurs enseignantes : 100 fois ; sceurs missionnaires dans la ville :
60 ; sceurs formatrices : 40 (xavieres, Cénacle, auxiliatrices...).

Pour les femmes notamment, insistance sur le role « initiatique » de ces
trois figures prises comme un tout & chaque étape de leur vie. Pour les sceurs
enseignantes et missionnaires, 1/3 des lecteurs ne spécifient pas le nom de la
congrégation.

¢ Les contemplatifs (140)

Carmes, carmélites, clarisses : 50 fois ; bénédictin(e)s : 45 ; cister-
ciens : 25 ; trappistes : 10 ; autres : 10. « J'aime bien, année aprés année,
retrouver tous les moines et sceurs des abbayes dans lesquelles je fais des
retraites, au méme endroit dans le choeur, avec un visage toujours aussi
serein et une perception et une écoute toujours aussi attentive » (une
femme de 63 ans, Sadne-et-Loire).

® Les prétres diocésains (25)

1l s’agit surtout de prétres enseignants en college et lycée.



Les résultats de notre enquéte

¢ Les communautés nouvelles (30 fois)

Les Béatitudes (20 fois) ; 10 chacun pour le Puits de Jacob,
'Emmanuel, le Chemin neuf, les Foyers de Charité, la congrégation
Saint-Jean, Fraternités monastiques de Jérusalem.

Ces communautés sont pergues avec autant d'admiration que de circons-
pection. Admiration devant leur jote, la beauté et la chaleur de leurs célé-
brations (Béatitudes et Fraternités de Jérusalem, surtout), ainsi que devant
leur zele pastoral (congrégation Saint-Jean notamment)... Circonspection
devant leur possible fermeture communautaire.

De méme pour une ou deux figures ou communautés religieuses
contemporaines dont l'action ou le charisme ont marqué et marquent
toujours votre itinéraire de foi ?

e Jésuites . 70 fois (Varillon, Ceyrac, Domergue), les dominicains
15 (Carré, Gouze) ; franciscains 10, etc.

* Mere Teresa (10), Sceur Emmanuelle (10), puis 5 chacun : Pierre
Ceyrac, Charles de Foucauld, René Voillaume, Madeleine Delbrél,
I’Abbé Pierre, Jean Vanier... « pour leur spiritualité et leur profond enga-
gement dans le siecle » (un homme de 45 ans, Vichy).

¢ Le Carmel (20 fois), les abbayes et monasteres (20) ; 10 chacun :
le Chemin neuf, les Béatitudes, Fraternités de Jérusalem, fréres et les
sceurs de Saint-Jean, Frere Roger et Taizé.

De méme pour une ou deux figures ou communautés du passé ?

e Thérese d’'Avila (23 fois) ; Ignace de Loyola (20) ; Frangois
d'Assise (17) ; Thérese de Lisieux (11), Charles de Foucauld (11},
Augustin (9) ; saint Dominique (6), Bernard de Clairvaux (6) ; Jean
de la Croix (5), Teilhard de Chardin (5) ; Vincent de Paul (4)...

On le voit, dans Uesprit des lecteurs, la notion de vie religieuse est éten-
due a des réalités qui, du point de vue du droit de I'Eglise, n'appartiennent
pas a la vie consacrée proprement dite. 1l en va ainsi de la mention, a coté
des nouveaux instituts religieux, de prétres diocésains ou de grandes figures
laiques comme Jean Vanier, mais aussi des associations de fideles laics que
sont plusieurs des plus importantes communautés nouvelles. Davantage
qu'une 1gnorance, cette extension du terme de « religieux » dit les formi-
dables évolutions que connait la vie consacrée et ecclésiale depuis le Concile.

139



140
r—_

Enquéte sur la vie religieuse

D’autre part, si Christus est une revue de spiritualité ignatienne, on
découvre qu'elle est lue bien au-dela des limites de la famille ignatienne, ce
qui est réjouissant pour la rédaction. Relevons l'influence essentielle des
grandes figures du Carmel, et notamment de la premiére femme instituée doc-
teur de I'Eglise : « Thérese d'Avila a beaucoup compté dans ma vocation de
baptisé et dans la compréhension que j'ai eue de ma propre vocation. (...)
Pourquoi ? Parce qu‘au milieu de mille difficultés & surmonter Thérése “tient
la route”, et sa compréhension des situations lui permet d'accepter 'Eglise
telle qu'elle est autour d'elle, tout en témoignant sans compromission de sa
propre foi, réalisant ainsi une admirable synthese entre l'étre et le faire » (un
homme de 76 ans, Saint-Etienne).

L'écoute et la priére, lieux de relations vivifiantes

Etes-vous actuellement en relation avec des religieux ou religieuses ?
Si oui, pourriez-vous nous indiquer dans quel contexte : Accompagne-
ment spirituel ; caritatif ; éducation ; formation ; pastorale ; priére et
contemplation ; retraites et ressourcement ; santé ; autres... ?

Accompagnement spirituel : 100 mentions ; retraites et ressourcement :
100 ; priere et contemplation : 75 ; formation : 60 ; pastorale : 60 ; caritatif :
25 ; éducation : 25 ; santé : 15.

Comment appréciez-vous leur action ou leur présence dans le monde
et la société ?

Les lecteurs mettent en avant trois caractéristiques des religieux :

e La priére (160 mentions), reliée parfois a la contemplation (60).

o L'écoute (100), reliée a la présence (100), au témoignage de vie
(100), a 'exemplarité (30), a la proximité (90). L'écoute est aussi reliée,
dans un second temps, a la joie et au rayonnement (60), a l'accueil
(80), a la simplicité (40), a la liberté (40), a 'ouverture spirituelle et
intellectuelle (80). Par exemple, une femme de 54 ans nous écrit de
Mulhouse-: « J'apprécie leur écoute des besoins des hommes et leur fagon de
se mettre au service des autres sans discrimination ; les jésuites m’ont appris
la relecture, ils m’ont aidé a discerner et a résister dans le combat spirituel.
Les moines trappistes m’ont appris la priére des psaumes ; les freres et les
jésuites, la priere et l'oraison, la méditation. »

® L'action (65) reliée a la formation (60), a la qualité relationnelle
ou 2 'approfondissement (45), a I'efficacité (20).



Les résultats de notre enquéte

Une radicalité évangélique spécifique ?

Etes-vous témoin d’une radicalité évangélique spécifique dans la vie
des religieux(ses) ? Si oui, dans quel domaine, a quel niveau ?

C'est la question qui a posé le plus de probléme aux lecteurs. Un
tiers ne répond pas. Ceux qui répondent associent la radicalité (plus
ou moins bien vécue) a:

® La communauté (120 mentions) : vie et mise en commun, témoi-
gnage ; reliée au service (80) au sein de la communauté, dans le servi-
ce paroissial et auprés des pauvres ; puis, a un degré moindre, au
respect (25), a la fraternité (30). La qualité de la vie fraternelle est
interrogée, des « contre-témoignages » critiqués.

¢ Le don (90) : vie donnée, don total, sacrifice (notamment pour
les contemplatifs) ; il est relié a I'appel missionnaire (60) et a la mis-
sion dans le monde (70). Ses principaux fruits sont I'abandon (10), la
gratuité (10) et l'abnégation (10). Le don est synonyme d’amour (70),
d’engagement (85) dans la société, dans la cité, par les veeux (surtout
pour les contemplatifs), de suite du Christ (30).

® La pauvreté (80), singuliérement pour les contemplatifs. Moins
mise en avant a propos de la vie des religieux apostoliques, sauf pour
les communautés « enfouies » comme les Petites sceurs de Jésus (trés
populaires), etc. Accueillir le pauvre en tant que pauvre, pauvreté
matérielle dans une société de riches, avec l'exigence (10) que cela
signifie, l'ascése (10), « tout quitter » (10). On peut associer a ces
termes « la liberté des enfants de Dieu » (40) dont témoignent les reli-
gieux, porteurs d'espérance (10), avec une certaine radicalité de pensée
(10). La chasteté (25) et l'obéissance (30) sont simplement mention-
nées, sans commentaire approfondi.

On notera la valorisation du don, qui est une fagon de reprendre sous
un terme unifié la totalité de 'engagement religieux, percu notamment dans
sa dimension d'une e communautaire et de la pauvreté.

Faites-vous des distinctions entre les familles ou les congrégations
dont dépendent les religieux(ses) que vous connaissez de pres ou de loin ?

Si oui, lesquelles ?

Un tiers esquive la question en répondant simplement ou: ou non
sans commentaire.

141



142

Enquéte sur la vie religieuse

Les jésuites sont nommés 65 fois, comme point de repére ou de
différenciation d'avec les autres religieux. On souligne leur attache-
ment A une formation humaine, a la réflexion, a la dimension d'inté-
riorité. Leur sont associées xavieéres, auxiliatrices et religieuses du
Cénacle. On caractérise les jésuites comme des religieux plus person-
nels et plus indépendants que les autres, tandis que, par contraste, les
dominicains sont dits plus communautaires et plus théologiens, et les
moines, plutdt tournés vers la liturgie et la conservation des traditions.
Quelqu’un fait la distinction entre « les religieux qui ont une vie dans le
monde (sj, xavieres), les communautés vivant a I'écart (monastéres) et ceux
qui sont engagés dans l'action (santé, social) ».

Cette demande de distinguer entre les familles religieuses provoque un
malaise. On pergoit chez les lecteurs comme l'obsession de conserver I'équi-
libre existant entre différentes dimensions de la vie religieuse : ils ne veulent
surtout pas diviser (se diviser eux-mémes ?). Ainsi, une femme de 73 ans
nous écrit de Lyon : « Avec les dominicains, j'ai découvert plus spécialement
le Christ engagé dans I'histoire, m'incitant a faire appel & ma volonté pour
m’engager & mon tour ; avec les jésuites, j'ai découvert toute une dimension
intérieure, l'immensité de mes limites, le reflet du volontarisme, la nécessité
de 'abandon. Les bienfaits de I'accompagnement pour discerner. »

Des guides spirituels et des témoins du Christ

Vous sentez-vous concerné(e) dans votre vie personnelle par ce que
vivent les religieux ?

® 1/4 ne répond pas.

¢ Ceux qui sont concernés par ce que vivent les religieux le sont
parce que ces derniers sont des guides spirituels (40 fois) : « ils nous
rappellent & la vie intérieure », « ils sont un appel a la présence discrete, res-
saisie dans la priere communautaire ».

e Ce sont des témoins du Christ (35), vivant une vigilance par rap-
port au monde, aux pauvres. Ce sont des éclaireurs. Il y a une certaine
insistance sur le fait qu'ils sont ou doivent étre des exemples (20), dans
le cadre notamment de la vie intellectuelle (10), mais aussi de la vie
quotidienne : « La fidélit¢ dans le mariage est lice a la fidélité dans la vie
religieuse et la vie de foi tout court : c'est un peu un défi aujourd’hui oit l'en-
vironnement privilégie le tout, tout de suite » (une femme de 62 ans, Paris).



Les résultats de notre enquéte

¢ Ce sont des partenaires (20), écrivent les plus jeunes - réciprocité,
soutien mutuel entre baptisés. 15 mentionnent le lien réel que les
religieux et les laics vivent dans la priére, « manifestation de la commu-
nion des saints ».

e La crainte de la disparition des religieux(ses) revient réguliere-
ment (15 fois clairement) : « D'eux dépend en partie la vie de I'Eghse. »

A quels appels, attentes ou besoins, dans la société et dans I'Eglise, les
religieux pourraient selon vous le mieux répondre ? Ecoute ? Initiation a
la priére ? Service paroissial ou diocésain ? Transmission de la foi ?
Autres ?

e La formation a la vie spirituelle, l'initiation a la priére, revient 80
fois (avec une nette insistance sur les lieux de priére a maintenir) :
« Accueil, écoute, retraites, initiation a la priére, particulierement pour ceux
qui ont du mal dans nos paroisses. C'est un bon complément, en tout cas un
autre lieu d’Eglise » (un prétre de 70 ans, Hauts-de-Seine). Lui sont
reliés 1'écoute (90) et le service aupres des pauvres (15).

¢ La transmission de la foi, plutét entendue comme transmission
de la Parole (70) : on attend des religieux qu'ils forment a l'intelligen-
ce des Ecritures.

¢ L'évangélisation au sein de la culture, la beauté (20).

C’est un point a remarquer, car notre question ne mentionnait pas
cet élément. « Il y a aujourd’hur une recherche, une “faim” de Dieu qui ne
sait pas se dire ; souvent les jeunes générations sont devenues (en peu de
temps) analphabetes, mais non sans désir. Je ne crois pas que le service parois-
stal ou diocésain réponde a cette faim» (une femme de 55 ans, Paris).

e Témoins du Christ (35), témoins d’humanité, vie fraternelle, joie.
Méme remarque que précédemment.

e Le service pastoral, paroissial, est cité 20 fois, de facon tranchée
(pour ou contre).

Meéme s'ils étaient aussi invités a répondre, les lecteurs religieux (un tiers
des abonnés a la revue) ont pergu combien l'enquéte nisait prioritairement les
autres baptisés. Leur silence, aussi respectueux que massif, peut étre compris
comme une facon d'entrer en dialogue avec les laics sur la vie religieuse : il
s'agit d’abord d’écouter des perceptions avant de prendre la parole a leur
tour ! N'est-il pas significatif que les quelques religieuses et religieux qui
répondent a l'enquéte mettent en avant l'écoute, la priere et la communauté,
comme chemins d'expression de leur consécration et de I'union & Dieu qu'ils

143



144

Enquéte sur la vie religieuse

sont appelés a vivre, en témoins de la fidélité de Dieu ?... Une enquéte a été
réalisée en 2004 par le Service National des Vocations aupres de 307 novices
frangais (33 ans en moyenne), hommes et femmes. Les dimensions qu'ils
soulignent consonnent avec les réponses apportées par nos lecteurs : les
aspects les plus déterminants sont, au-dela de la spécificité de l'institut choi-
si (18 %), la vie communautaire et fraternelle (19 %), la vie de priere et
d'oraison (18 %), 'équilibre ou l'unité de vie (14 %), le silence et la solitu-
de (12 %), de belles liturgies (9 %), le don total et la radicalité (9 %).

L'estime des prétres diocésains

Au sein des résultats généraux, les réponses des prétres diocésains
se particularisent de la sorte :

¢ Moyenne d'age : 62 ans (toutes les catégories d'age représentées
aprés 40 ans). Ils proviennent de toute la France et de l'étranger.
Seulement 27 ont répondu.

¢ Jugement est d’abord porté sur l'engagement pastoral des reli-
gieux(ses). Grande estime pour leur esprit de partage, de complémen-
tarité ou de compagnonnage avec eux, prétres diocésains : « Ils ne
tiennent jamais [leur engagement| dans le méme esprit que nous autres ou
que les laics, quoiqu'il soit difficile de distinguer ce qui vient de leur person-
nalité ou de l'esprit, de la vocation de leur congrégation ».

e La plupart reconnaissent que les religieux « peuvent le mieux répondre
a un ministére d'écoute et d'initiation & la vie spirituelle et a la priére ».
Rappel de l'unique nécessaire par leur vie simple, leur disponibilité.

¢ La plupart reconnaissent aussi aux religieux(ses) une grande
faculté d'adaptation au monde contemporain a travers tous ses chan-
gements, et donc une compréhension aigué des problémes de société :
« Aider a une approche plus simple de I'Evangile qui soit découverte de Jésus
Christ ; relecture de vie ; attention aux grandes pauvretés ; attention a la
culture d’aujourd’hui. »

¢ De facon plus nette que chez les laics, les prétres insistent sur le
rappel a la contemplation, i la priére, au silence, i la vie fraternelle, que
la présence des moines et moniales (« poumons du diocese ») assure
dans leur vie.

® Revient souvent la tristesse de voir des maisons religieuses fer-
mer, tant elles sont un stimulant et un soutien précieux pour la pasto-
rale d'un diocese.



Les résultats de notre enquéte

Quelques impressions d’ensemble

® Une reconnaissance pour les femmes et les hommes consacrés

De la lecture des quelque deux cents réponses a 'enquéte, demeu-
re le sentiment de gratitude exprimée par beaucoup a l'égard de reli-
gieuses ou religieux qui ont compté dans leur histoire. Des dizaines
de noms émergent, comme une facon de dire une dette a 1'égard de
ces hommes et de ces femmes qui ont joué un réle décisif par leur
influence dans 1'enfance, 4 1'école, ou plus tard, a un tournant de la
vie. D'autre part, ceux et celles qui éprouvent le besoin de répondre
sont en relation avec des religieux : la réponse a la deuxiéme question
le confirme. Ce travail de mémoire a pu permettre de parler de la vie
religieuse en des termes concrets, chargés d'histoires personnelles et
universelles, des histoires de rencontre.

¢ Témoigner de l'essentiel

Reviennent sous la plume des lecteurs les mots de « témoignage »,
« appel », « signe », « aide ». Les religieux « sont témoins d'un essentiel
absolument dynamisant pour ma propre vie de laique », « “un signe” que
d’autres regards sont a porter sur notre vie », « signes de la priere et de la
parole de Jésus le Fils du Pere par I'Esprit ». Car ils sont « habités, dociles a
la vie de VEsprit, capables de partager un combat avec moi et de me ren-
voyer au monde en ayant repris contact avec l'essentiel ».

Au fil des réponses, il est frappant de constater combien le rapport
des religieux au monde renvoie chaque baptisé a ce qu'il désirerait
vivre a la suite de Jésus : « étre du monde sans étre du monde », « croire en
Dieu malgré le monde, dans le monde. Ce n'est pas spécifiquement le fait
des religieux, mais leur vie communautaire nvite 4 la priere comme une
présence de Dieu tous les jours a tout instant dans notre ville et dans nos
vies. Ces hommes en vivent, on le voit ». Enfin : « Je ne congois pas un
monde sans les ordres religieux qui par leur seule présence nous rappellent a
Vessentiel. »

¢ Radicalité vécue par le peuple de Dieu

Quand bien méme ceux qui connaissent de preés les religieux peu-
vent questionner la « radicalité » effectivement vécue, une attente forte
se manifeste : « Ils témoignent que l'on peut vivre de pauvreté, chasteté,
obéissance dans ce monde d’argent, de sexe, de pouvoir ; c’est dire que le
Royaume existe, ici et maintenant. Sans cela, oit irions-nous ? » Plus pro-
fondément : « Signe de la radicalité de l'appel du Christ, ils me rappellent

145



146

Enquéte sur la vie religieuse

constamment que cet appel est aussi appel pour mot, que j'ai & discerner la
maniere de l'incarner dans ma vie de laique professionnelle, familiale, dans
ma we spirituelle. » Dans le méme sens, un prétre écrit : « Vision contem-
plative de la réalité, contact avec le réel moins pragmatique : c’est I'occasion
d'une complémentarité avec les prétres. Clausura : rappel a Uessentialité de
la vie chrétienne. Rappel a la contemplation, a la vie fraternelle, au silence. »

* k¥

Une précédente enquéte de Christus (1998) soulignait /'importance
croissante de la priére pour les laics depuis une vingtaine d’années — la
priere comme porte d’entrée dans la vie spirituelle. Cette nouvelle
enquéte montre que beaucoup de laics recherchent, avec une méme
intensité que les religieux, mais a leur maniére, les moyens d'une vie
spirituelle authentique 2 la fois dans la priere et l'action. Leurs joies
comme leurs combats se lisent « en creux » dans les requétes qu’ils
expriment a 1'égard de la vie religieuse. En mettant 1'accent sur la vie
communautaire et la pauvreté choisies par les religieux, les laics parlent
de l'idéal de vie chrétienne qui les anime : comme baptisés, ils veulent
étre dans le monde sans en étre, ils cherchent a étre davantage libres,
face aux pressions de tous ordres de la société, au milieu des formes
actuelles de déliaison sociale, d'anonymat, de relativisme jusque dans
I'Eglise. Ils demandent a ces consacrés, en qui ils reconnaissent des
exemples de la fidélité au Christ, de les écouter et de les former i la vie
dans I'Esprit. Car ils ont conscience que I'expérience de Dieu, désor-
mais au centre de leur vie, a besoin d’étre éduquée. IIs découvrent alors
une sensibilité ecclésiale et spirituelle qu'ils partagent avec d'autres?.

2. Nous tenons a remercier vivement ceux qui nous ont aidé a préparer I'enquéte, puis, par
leurs réacuons, le présent dossier

¢ Tout d'abord le groupe de laics et de prétres diocésains que nous avons réuns par deux fois
Agneés Antoine, Franck Damour, Antoine Exelmans, Natahe Héron, Frangoise Muckensturm,
Bngtte Picq, Jean-Pierre Rosa et Robert Scholtus

e Ensuite, le groupe de consacrés réums pour réagir a I'enquéte sceur Anne-Cathenine, Luc
Crepy, Héléne Daccord, Anneth Gillet, Etienne Gneu, Marguente Léna, Adeline Marc, sceur
Mane-Madeleine, Edouard O’Neill, Patnck Prétot, Bruno Régent et Etienne Veto

¢ Enfin, le groupe d’enseignants du Centre Sévres réunis aussi pour réagir a I'enquéte  Mane-
Emmanuel Crahay, Adrien Demoustier, Alain Feuvrier, Marie-Frangoise Gérard, Philippe
Lécrivain et Dominique Salin



Une expérience de rencontre

Un autre regard sur 'enquéte

COMMISSION THEOLOGIQUE DE LA CSM-CSMF *

a revue Christus, a I'occasion de 'enquéte qu'elle a faite sur la

perception de la vie religieuse par ses lecteurs, a sollicité la

Commission théologique de la CSM-CSMF pour un libre
commentaire inspiré de ses résultats.

Nous avons travaillé sur le premier dépouillement de I'enquéte
fournie par la rédaction de Christus, qui nous a précisé que les 221
réponses regues correspondaient peu ou prou au lectorat de la revue
— familier de la spiritualité ignatienne —, et nous avons tenté de
mettre les intuitions perceptibles dans ce dépouillement en corréla-
tion avec notre propre expérience et réflexion. Nous n'avons donc
aucunement la prétention de juger de I'enquéte, mais plut6t d'y réagir,
assez spontanément.

* CSM Conférence des Supéneures majeures (femmes) , CSMF Conférence des Supéneurs
majeurs de France (hommes) Une commuission theologique a été créée en 2003 a la demande
de ces deux Conférences, pour donner un avis face a certaines questions théologiques, pour
préparer ou approfondir tel ou tel theme, et éventuellement pour faire des propositions aux
Conférences Elle est composée de cinq religieux et religieuses théologiens intéresses par ces
questions Joelle Ferry (xaviere), Anne Lécu (domimcaine de la Présentation), Jean-Bapuste
Lecwit (carme déchaux), Sylvie Robert (auxiliatrice) et Olivier Robin (salésien de Don Bosco)

Christus n° 210 » 14 rue d Assas 75006 Paris

h'd

147



148

-

Enquéte sur la vie religieuse

Des liens d’amitié

La question posée par I'enquéte mérite qu'on s’y arréte : les reli-
gieux, vus par d’autres, ce n’est pas la méme chose que les religieux
vus par eux-mémes. L'approche a I'avantage d'offrir un changement
de point de vue par rapport a ce que des religieux peuvent dire.
L'enjeu, trés actuel, est celui de la communication. On devine derriere
cela qu'une clé de compréhension de la vie religieuse, au-dela de la
simple image, sera justement la rencontre.

En effet, un des fils conducteurs parcourant la lecture qui nous a été
proposée des résultats de 'enquéte est I'expérience de la rencontre, que
Y'on peut décliner sous deux formes : comme soutien spirituel ou comme
simple amiti¢ (les plus jeunes évoquant les religieux en termes de parte-
nariat). La diversité des instituts et des charismes, qui semble parfois
difficilement lisible, pourrait étre éclairée par cette expérience. Tel ou
telle, au contact de telle famille religieuse, va se sentir « chez lui ». Et
cette rencontre peut réveiller en lui une facon de croire, d’aimer et d'es-
pérer, qu'il portait mais ignorait. La rencontre, alors, a comme une
fonction d'engendrement. Quant a I'amitié avec des religieux, elle est
un cadeau partagé ou s'inscrit en filigrane la figure du Christ ami des
hommes. Or, en un temps ot la solitude fait du mal a ceux qui la subis-
sent, il se pourrait qu’en cultivant I'amitié le religieux aide a croire que
c'est du c6té de I'agapé que la vie de chacun prend sa source et sa force.

La vie spirituelle : gratuité et radicalité

L'enquéte est trés fortement marquée par la vie spirituelle : on
attend beaucoup des religieux en ce sens. C'est intéressant, car il n’est
pas certain que l'on aurait dit la méme chose il y a cinquante ans.
Peut-étre alors aurait-on insisté sur les « ceuvres », d’enseignement ou
de soin. Ce temps est révolu, nous le savons tous, et 'enquéte vient le
confirmer. La conséquence, c'est que le religieux ne peut plus se défi-
nir par ce qu'il fait, mais par ce qui a déterminé son geste : la gratuité
et la radicalité. 1l ne s’agit donc pas tant de penser le religieux comme

un modele, mais comme un maillon de transmission d'une expérien-
ce spirituelle. La crainte de voir disparaitre certains instituts ne serait-

elle pas 2 comprendre comme la crainte de perdre ce maillon, inutile
et nécessaire tout a la fois ? Cependant, cette crainte doit étre relativi-
sée : que des instituts meurent et que d’autres naissent fait partie de la
vie de I'Eglise. Linquiétant serait la disparition totale de la vie reli-



Une expérience de rencontre

gieuse dans une Eglise locale, par exemple. Surtout, cette insistance sur
la vie spirituelle n'est-elle pas d'abord le reflet de I'attente et de la soif
de nos contemporains, attente et soif aussi de gratuité et de radicalité ?

¢ Gratuité. Car, fondamentalement, la vie religieuse ne sert a rien,
de méme que tout ce qui a de 'importance dans la vie d'un homme.
L'amour et 'amitié ne servent a rien, la confiance, la foi et 'espérance
ne sont pas utiles. Cette gratuité peut renforcer 'énigme que porte en
elle la vie religieuse. Cette énigme est bien souvent vécue par les reli-
gieux eux-mémes. Aussi n'est-il pas étonnant que l'attente quant a la
vie spirituelle soit aussi rencontrée chez les religieux. Quand un insti-
tut n'a plus d’'ceuvres alors qu'il a fondé son charisme sur elles, que
reste-t-il 2 ses membres si ce n'est la gratuité de leur vie, posée pas a
pas dans la suite du Christ ? Douloureuse expérience pour nombre
d’entre nous.

La question de la gratuité est peut-étre a mettre en lien avec celle
des veeux ; dans 'enquéte, la pauvreté est citée bien davantage que la
chasteté et 'obéissance. Si les trois voeux sont traces de cette gratuité,
il est possible que I'on attende essentiellement des religieux un témoi-
gnage de pauvreté.

® Radicalité. Car la vie religieuse est un choix. Peut-étre cela induit-
il un malaise, suggéré par l'observation faite du petit nombre de
réponses apportées a la question : Etes-vous témoin d’une radicalité
évangélique dans la vie des religieux(ses) ? « C'est la question qui pose le
plus de problémes aux lecteurs, un tiers ne répond pas. »

Question centrale de I'enquéte, relayée en cela par la question :
Vous sentez-vous concernés dans votre vie personnelle par ce que vivent les
religieux ¢ Ce que suggere Christus en formulant la question de la sorte,
c'est qu'il se pourrait bien que le choix de la vie religieuse soit pergu
par ceux qui fréquentent les religieux comme une interrogation : « Et
moi, qu‘ai-je fait comme choix ? » Or y répondre exige de I'humilité,
et le religieux n'y répond pas « mieux » que d’autres. Simplement, sa
vie doit pouvoir permettre a chacun d’entendre ce que le Christ lui-
méme demande aux siens : « Pour vous, qui suis-je ? » D'une certaine
fagon, I'évolution de I'Eglise, qui devient aujourd’hui minoritaire en
France, invite chaque croyant a répondre par son choix de vie. La radi-
calité de la vie religieuse, parce qu’elle est visible, n’est qu'une facon
parmi d'autres d’inviter chacun 2 se demander ce qu'il fait de la radi-
calité de 'Evangile et de sa liberté de choix.

11 semble que I'enquéte indique en particulier la communauté
comme lieu de radicalité évangélique, et la rédaction de Christus

149



150

Enquéte sur la vie religieuse

commente : « La qualité de la vie fraternelle est interrogée, des
“contre-témoignages” critiqués. » Il est fort intéressant que 1'enquéte,
plutot bienveillante vis-a-vis des religieux, esquisse ici une critique sur
ce qui est un des lieux d’incarnation du religieux et de vérification de
sa quéte évangélique, bref de rapport au réel : la vie commune. C'est
dire que la radicalité évangélique, dans chacune de nos existences, et
pas seulement dans la vie religieuse, n’est pas une radicalité théorique
mais bien pratique, bien embourbée dans nos contradictions, nos
peurs, nos péchés, et dans nos joies, nos affections, notre capacité
d’invention, pétrie de nos étroitesses et de notre génie.

Quelques étonnements

Pour conclure, une remarque et quelques interrogations :

La remarque, c'est que 'enquéte de Christus est forcément parcellai-
re : elle ne reflete qu'un lectorat spécifique, chrétien, plutét intellec-
tuel. Les moins de 40 ans (c'est-a-dire la génération JMJ) n'ont pas
répondu. Or, la perception des religieux par cette génération sera
peut-étre différente, elle qui n'a pas, sauf exception, été fagconnée dans
sa jeunesse par des religieux enseignants, au contraire d'une partie de
ses ainées. Et puis, bien sir, pour nombre de nos contemporains, la
vie religieuse est non seulement énigmatique, mais parfaitement
inconnue.

Pour autant, trois interrogations peuvent étre formulées pour ouvrir
le débat :

e D’une part, 'enquéte suggére une image un brin idéale des reli-
gieux, qui « sauraient » quelque chose de la fagon de chercher Dieu,
voire qui auraient « trouvé » quelque chose. D'ol1 l'insistance sur la
demande de formation. Mais comment transmettre une expérience qui
est justement |'expérience d'un non-savoir ? Difficile question posée
aux catéchistes, enseignants et prédicateurs. Comment transmettre 1'ex-
périence d'une rencontre ? Peut-étre par la rencontre, justement ?

e La mission n’est pas trés présente dans I'enquéte. La mission,
c'est-a-dire la dimension politique de la vie religieuse, en tant qu’elle
est un engagement public. La relative absence des voeux de chasteté et
d’obéissance pourrait s'inscrire 1a, car I'engagement religieux reste un
geste de contradiction qui signifie qu'un homme, une femme, choisit
la dépendance et le manque comme lieu d'éclosion de son bonheur
et de sa liberté. Or cette liberté n’a pas pour fin elle-méme, mais elle
permet un certain détachement et, du coup, une vigilance pour ne



Une expérience de rencontre

pas accepter l'injustice qui peut affecter tel aspect de notre vie sociale
et défigurer des personnes.

* Enfin, et pour reprendre une question posée au début de cet
article, le sujet est-il épuisé par ce que la vie religieuse donne a voir et
ce qu'on en pergoit ? De quelle vérité sur la vie religieuse sont por-
teurs ceux qui cotoient des religieux ? Le sens de la vie religieuse se
résume-t-il & ce qui se pergoit ? Comment le visible est-il lisible ? Le
religieux n’est-il pas toujours en tension, entre des podles qu'il faut
toujours quitter pour en retrouver d’autres (quitter la solitude pour la
communauté et quitter la communauté pour la solitude ; quitter I'étu-
de pour I'annonce et quitter I'annonce pour le silence ; quitter I'orai-
son pour le service du frére...), et en méme temps invité a demeurer
aupres du Maitre ? I y a un secret, non seulement de I'histoire per-
sonnelle, mais de l'histoire d'un institut, de ses combats, de ses souf-
frances, de ses bonheurs. La dimension eschatologique de la vie
religieuse est sans doute a creuser 13, dans cette histoire discrete, ot
des hommes et des femmes ont donné de leur temps, de leur amitié,
de leurs forces, de leur intelligence, en ignorant souvent le poids (en
langage biblique, la « gloire ») de ce qu'ils donnaient, et aussi en ne
donnant pas ce qui aurait pu l'étre, invitant d’autres a leur suite, ou
plutot a la suite du Christ, 2 déposer leur vie dans les mains d'un
autre — parce que Cest cela seul qui compte, au fond.

151



152

Accompagner I’homo viator

Jacques ARENES *

a culture européenne est traversée par I'évidence de la non-

existence de Dieu. Si la quéte spirituelle est encore vivante, la

lisibilité sociale des religions est en perte de vitesse. Dans ce
contexte, la subjectivité de la foi n'a rien 2 voir avec ce qu'elle fut. La
formule du philosophe Georg Simmel évoquant l'univers de
Rembrandt, premier peintre a figurer, selon lui, la modernité sans
Dieu, récapitule la condition croyante contemporaine : « Les gens ne
sont plus dans un monde religieux objectif ; ils sont subjectivement
religieux dans un monde objectivement indifférent »'.

Le narcissisme du croyant est provoqué par l'agnosticisme com-
mun. La religion n’étant qu'une perspective parmi d’autres, 'univers
de la religion est rapatrié dans le for interne de chaque croyant, avec
un clivage de plus en plus marqué entre ce for interne et la culture
extérieure vide de symbolique religieuse explicite. Le chrétien vivra au

* Psychanalyste, Pans A récemment publié Pourquoi tant d'échecs en amour ? (avec P Salomon
et S Schlumberger, LAtelier, 2004), Lettre ouverte aux femmes de ces hommes (pas encore) parfaits
(collab V Villemot, Fleurus, 2005), La défaite de la volonté (avec N Sarthou-Lajus, Seuil, 2005)
Dernuer article paru dans Christus  « Peut-on éduquer 2 la loyauté 2 » (n°® 204, octobre 2004}

1. Rembrandt, Circé, 1998, p 173

Christus n® 210 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Accompagner I’homo viator

sein de sa paroisse, sil en a une, des temps d’affiliation communau-
taire de sa foi, mais le quotidien des jours est affronté a I'évidence de
la « non-foi ». La foi se déploie de moins en moins dans le cadre de
croyances partagées, mais surtout dans l'affirmation vitale d'un trajet
personnel, recherchant sa validation dans des rencontres singuliéres
avec des accompagnants en qui le sujet a mis sa confiance,

La réassurance de la rencontre

Il faut situer dans cette ambiance |'attente d’accompagnement a
laquelle font face ceux qui sont engagés dans la vie religieuse. Des
jeunes gens accordent une importance essentielle a leur accompagna-
teur spirituel (« mon pere spi », disent-ils quand il s'agit d'un prétre).
Plus que les enseignements de 1'Eglise, la transmission par la parole
d’'une personne devient indispensable, car la singularité de Ia ren-
contre répond a la singularité de la foi Le religieux est, dans 1'esprit
des accompagnés, celui qui fait exister, par son cheminement, par sa
vie communautaire et son engagement, une unité entre vie sociale et
spirituelle. La vie se doit d’étre en lien avec le discours, et le discours
ne peut alors se dire qu'a travers une vie. Si le sens de l'existence n’est
plus donné d’emblée par la culture, il est congu comme un chemin
suivi par la personne dans une incertitude, en partie compensée par le
fait que d'autres le suivent aussi.

La recherche de ['homo viator, formulée par le philosophe Gabriel
Marcel, devient la régle. Les membres des communautés religieuses
manifestent dans leurs existences les étapes de ce chemin, central dans
la théologie spirituelle classique. Mais le modéle du cheminement
devient aujourd'hui le seul lieu d’expression et de réception de la tradi-
tion. La trajectoire du religieux révele, aux yeux de celui qui le consulte,
qu’il est possible de parcourir un itinéraire tout en conservant une
unité. Sa vie est jalonnée d'étapes d'engagement et se trouve parfois
sollicitée, pour un religieux apostolique, par des missions le mettant en
mouvement. Le témoignage de cette vie, rassemblée dans une dyna-
mique communautaire, est une réassurance pour le chrétien exposé a
I'impératif postmoderne d'une mobilité perque comme dispersante.

Le fait communautaire est essentiel en nos temps erratiques. Régis
Debray avoue ainsi son admiration envers ces communautés reli-
gieuses se perpétuant depuis des siecles, alors que les utopies commu-
nautaires laiques n'ont pas produit de surgeons durables. Il évoque le
mystére d'unification du christianisme — justifié dans la personne du

153



154

Enquéte sur la vie religieuse

Christ —, résultat d’'une sorte d’« inconscient organique » dynamique
intérieure poussant chacun 2 « faire corps »2. Le fait communautaire
est le signe d’'une possibilité concréte de déploiement du corps ecclé-
sial. Alors que les réalités paroissiales sont diverses et soumises aux
tensions sociétales, les communautés religieuses mettent en avant un
souci de filiation et d’enracinement (envers la régle, envers le fonda-
teur, envers une spiritualité ou envers un lieu stable) faisant encore
exister « le monde d'avant » ot la vie de foi était une évidence, monde
qui a tendance a se perdre en d’autres sphéres de la vie des croyants.
De plus, l'écoute proposée dans 'accompagnement spirituel est un
des seuls aspects de la vie contemporaine ou est rendue possible 'in-
tersection de la subjectivité la plus grande avec la présence — fiit-elle
discrete — du fait communautaire. Les psychothérapies, autre lieu
d’écoute valorisé par la culture, échouent sur la question communau-
taire, dans la mesure o1 elles sont hautement individualisantes.

La recherche de guides

Beaucoup ne recherchent pas un gardien du dogme, mais un guide
dont la vie témoigne d’elle-méme. C'est dans la rencontre singuliére
que le croyant « répare » le manque de fiabilité du « matériel » spiri-
tuel disponible dans la culture. Le croyant, sorti, comme l'écrit
Charles Taylor, de « la grande chaine de l'étre et de I'ordre de réfé-
rences publiquement établies », ne peut plus s’adosser aux évidences
communes, aussi réelles pour 'homme de la tradition que l'est le sol
sur lequel il pose le pied. Dans la vie publique, jadis saturée de réfé-
rences religieuses, le chrétien prenait appui sur l'existence de Dieu,
comme un pivot de ses actes, « de la méme fagon que je compte
implicitement sur l'escalier et la main courante lorsque je descends a
la cuisine pour me préparer a manger »*.

Il ne reste plus rien aujourd’hui, dans les domaines spirituel, théo-
logique ou religieux, qui posséderait ce trait d’existence publique. Ces
domaines n'ont pas disparu, mais ils ne perdurent plus dans l'espace
commun et doivent faire I'objet d'une visée personnelle. Le croyant,
dans sa « tiche » de cheminement, se doit de « créer » un espace spiri-
tuel, de type « transitionnel »*, que la culture ne lui propose pas d’em-

2. Cntique de la raison politique ou l'inconscient religieux, Gallimard, 1981

3. Les sources du moi, Seuil, 1998, p 612

4. Dans le jargon psychanalytique, I'espace transitionnel est un lieu psychique qui joue le réle
d’« interface », de « tampon », entre la vie intérieure et la réalité extérieure



Accompagner I’homo viator

blée. Cet espace transitionnel permet de supporter le contraste entre
l'intériorité spirituelle et I'extérieur vide de Dieu. Il donne un statut
d’existence fragile a I'insertion du croyant dans une « enveloppe » de
foi commune, dont la survie dépend de l'effort de chacun : les divers
lieux religieux ou spirituels fréquentés, et surtout les rencontres expé-
rimentées sont les supports d’existence de cet espace.

Dans le clair-obscur a la Rembrandt d‘une culture oii la tremblan-
te lumiére spirituelle ne se nourrit, pour une grande part, que de I'in-
tériorité de chacun, les contemplatifs donnent plus que d’autres une
consistance a ces lambeaux de chrétienté poursuivant leur vie, presque
comme jadis, dans le désert de la foi. Dans le monde désenchanté, la
vie religieuse est survivance de l'enchantement initial. Si certaines per-
sonnes a la personnalité peu structurée écument les hotelleries des
monasteres, d'autres a la foi et/ou a la personnalité beaucoup plus
solides s’arriment aussi a des séjours chez les contemplatifs.
L'existence « quelque part » de 'univers des communautés religieuses
donne un horizon d’'unité intérieure. Méme si une unité comblée
n’est pas de ce monde, la possibilité d'un tel horizon s'avere une libé-
ration. A ce titre, les contemplatifs ne sont pas les seuls sollicités. Des
ordres tournés vers une anthropologie de 1'unité intérieure, comme
les jésuites (avec les congrégations ignatiennes), le sont tout autant,
car il s'agit bien de chercher l'unité ici et maintenant, dans la vie telle
qu'elle est.

Les limites du tout « psy »

La fin du « tout psy » a aussi suscité une attente plus nette vis-a-vis
des religieux Les psychothérapies ne se sont pas, dans leur diversité,
constituées en religion, mais elles ont pu « fonctionner », en particulier
dans leur ritualité, comme des religions. En résumant la culture « psy »
d'une manieére schématique, a la place de la confession, s'est mise en
place I'obligation de tout dire a son « psy » Dans les mémes zones que
I'appel a la conversion s’est instituée I'obligation du développement
personnel. En lieu et place du péché et de la culpabilité s'est édifié
l'ethos de la blessure. Progressivement, le modeéle de 'homme blessé
s'est substitué a celui de 'homme coupable. Les courants « psy », dans
la mouvance du développement personnel, ont pris, & leur extréme,
I'allure d'une religion du « soi » favorisant l'inflation narcissique.

Michel Houellebecq décrit ainsi avec cynisme ces personnes écu-
mant les stages d’expression et tentant de combler leur misére affective

155



156

Enquéte sur la vie religieuse

par des systemes de croyances portatifs ol la réalisation de soi a bien
du mal a rencontrer "autre. Les mouvements issus de ce courant, que
l'on peut regrouper sous le terme de « potentiel humain », sont traver-
sés par une sacralisation romantique de l'expression personnelle et
fondés sur une psychologie postfreudienne escamotant le tragique de
la pensée de Freud. Cette recherche de soi a suscité une perte d’auto-
nomie par la valorisation de recettes pour « aller bien ». D’autres
démarches, plus rigoureuses, mais pessimistes, comme les diverses
tendances de la psychanalyse, au fond assez stoicienne, ont proposé
une ritualité sans religion. Une partie de la clientéle des psychana-
lystes a participé 4 une asceése culturelle o1 la pratique de !'incons-
cient devait donner acceés au mystere de la vie.

L'échec relatif des théories ayant souhaité liquider la religion a
entrainé un réexamen de I'entreprise de « désenchantement », qui s’est
retournée contre elle-méme : I'idéal de liquidation du mythe, reli-
gieux par exemple, est lui-méme reconnu comme un mythe®. Le
désenchantement du désenchantement rend i nouveau possible une
expression plus socialisée de la foi. En revanche, il ruine 1'espérance
qu’'a l'intérieur de notre culture puisse se donner une réponse globale
a la question du sens. En raison de leur prétention excessive, les
aspects utopiques de la diffusion du savoir « psy » se sont aujourd’hui
atténués. Les diverses écoutes « psy » ne peuvent pi ne doivent donner
un acces satisfaisant aux sources communes du sens®.

Mais ce sont dans l'affrontement a I'épreuve, a la souffrance — une
grande difficulté contemporaine —, que I'attente vis-a-vis de 'écoute
des religieux est peut-étre la plus spécifique. Si les psychothérapies, et
en particulier la psychanalyse, se constituent en science des limites du
désir, les religions ont a voir avec les limites particuliéres ol le sujet se
heurte au néant de la souffrance. La souffrance, le deuil, sont des temps
ou surgit la question spirituelle. La demande adressée aux religieux se
configure a ces questions, avec une attente des fins — une téléologie —
que les « psy » se refusent, bien heureusement, de donner.

Les psychothérapies, la psychanalyse, ont longtemps joué le role
d’un « hors texte » de la religion, remettant en question les non-dits de
celle-ci. Nous abordons une autre époque ou la spiritualité et un
accompagnement de type religieux sont amenés a jouer leur role de
« hors texte » originaire du discours « psy », dans lequel ce demier fut
enfanté. L'histoire de la psychologie et de la psychanalyse fut celle d’'une

5. Cf Granni Vattimo, Espérer croire, Seuil, 1998, p 19.
6. Il est possible de noter, dans un autre domaine, la désaffection vis-a-wis du politique



Accompagner I'homo viator

lutte de laicisation de I'espace interne, autrefois décrit uniquement
comme champ des forces spirituelles’. Le croyant est confronté aujour-
d’hui 4 deux discours, non complétement conciliables, sur l'intériorité
inventoriée, d'une part, par la rationalité psychologique et approchée,
et d’autre part par le discours spirituel tel qu'il se déploie dans la tradi-
tion ; d’ol1 un divage dans sa perception de son espace interne.

Beaucoup de religieux ont connaissance aujourd’hui de 'approche
psychologique et I'intégrent dans leur écoute, ce qui permet ainsi de
viser un horizon d’unité. Un style effacé d’accompagnement spirituel,
qui a parfois imité 1'écoute « psy », se confronte a des personnes beau-
coup moins structurées qu’avant, pour lesquels I'écoute désengagée
n’est plus possible. C'est une des raisons de I'échec relatif du « tout
psy », tel qu'il fut diffusé aussi dans le monde religieux, et qui s'épuise
a répondre a la demande sans fond de 'homme blessé. Un certain
type d'écoute, trés neutre, se configure a des sujets structurés, mais il a
bien du mal 4 accompagner celui qui se perd dans la « diffusion du
soi »®. D’ol1 cette demande croissante, de la part notamment des plus
jeunes, d'une guidance par des personnes qui joindraient 'écoute au
témoignage, la compréhension a des « méthodes » pour cheminer.
L'enjeu est immense, car il est, encore et toujours, d'acquérir un sem-
blant d’unité, d'utiliser un langage sur sa propre histoire, sur ses
attentes, ses conflits intérieurs et extérieurs, qui fasse lien entre ce qui
se dit au jour le jour dans la langue « laique » de l'intériorité et les
paroles de la spiritualité.

Une jeune analysante affirmait : « La psychothérapie, ca m'a beau-
coup aidée, mais j'en ai fait le tour. Dans la vie spirituelle, et I'accom-
pagnement, c'est plus global. » Il s’agit de faire la part, dans de tels
propos, de la défense par laquelle le sujet cherche a échapper a la
finalisation de son travail thérapeutique. Mais cette affirmation signi-
fiait aussi, pour cette jeune femme, qu'un cheminement se déployait
pour elle en d'autres lieux. Un cheminement plus large qui ne renie-
rait pas les éclaircissements du travail sur soi, mais ouvrirait une res-
piration, une perspective d'unité.

7. Ian Hacking, L'dme réécnite, Les Empécheurs de penser en rond, 1998
8. C Taylor, op cit, p 599

157



158

Typologie historique .
de la vie consacrée

Barbara BEAUMONT *

omment ne pas faire mémoire avec reconnaissance

(( ‘ envers 'Esprit de 'abondance des formes historiques

de vie consacrée suscitées par lui et présentes aujour-

d’hui dans le tissu ecclésial ? Ces formes ont I'aspect d’'une plante aux
multiples rameaux, qui plonge ses racines dans 1'Evangile et produit
des fruits abondants a tous les ages de I'Eglise »'. Puisque « I'histoire
est autant explication que description et reconstitution »?, il peut étre
opportun de considérer les origines de certains types de vie consacrée?,
depuis les ermites du désert égyptien jusqu'aux nouvelles « commu-
nautés plurielles ». Cette évolution n’étant certainement pas terminée,
la connaissance du passé permet de mieux affronter les problémes pré-

* Dominicaine, histonenne, Herne (Belgique) A publié La restauration des monastres de
dormnicanes en France au XIX® siecle (Angelicum, Rome, 2002)

1. Vita consecrata, n° 5

2. René Remond, préface a Claude Langlois, Le catholicisme au féminin, Cerf, 1984, p 10

3. Tout en prenant en considération I'évolution de la vie rehigieuse en général, cette étude
puise la plupart de ses exemples dans I'histoire de la France, qui se trouve conditionnée par
certains événements qui lui sont particuliers, notamment la Révolution de 1789, la légsla-
tion de 1903 et I''mportance du renouveau charismatique 4 parur de la moitié du XX* siécle

Christus n°® 210 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Typologie historique de la vie consacrée

sents et de préparer l'avenir. En effet, certaines étiquettes affichées de
nos jours témoignent d'un flou dans les définitions : par exemple, le
label « moniale » est employé assez librement par des femmes qui
font de I'évangélisation des plages, 1'été, ou bien qui travaillent a mi-
temps en entreprise.

Au commencement était la vie monastique

Au commencement était la vie monastique - elle est en fait présen-
te dans toutes les grandes religions. Des hommes ou des femmes se
séparent du groupe ethnique ou social pour vivre sous la direction
d’un maitre, menant une forme de vie austére, caractérisée par des
veilles, des jelines et des mortifications corporelles Ce phénomeéne
monastique est différent de l'institution sacerdotale, qui est nécessai-
rement plus intégrée a la structure méme de la société®.

Les premiers moines chrétiens s'installérent dans les déserts du
Moyen Orient pour pousser a l'extréme l'imitation du Christ et des
apotres dans leur recherche de Dieu Antoine est considéré comme
leur peére, et pour Athanase (cf. sa Vie de saint Antoine, composée en
357) c'est sa séparation radicale d’avec le monde qui le distinguait
des autres chrétiens. L'histoire personnelle d’Antoine est aussi un
reflet de 'évolution générale du monachisme - de l'érémitisme vers le
cénobitisme. Aprés une vingtaine d’années passées dans un isolement
extréme, il sortit de sa solitude et accepta des disciples.

De maniére générale, le groupe informel évolue vers une commu-
nauté structurée ; c'est le résultat de l'expérience et 1'expression d'une
prudence. Lorsqu'un mouvement prend de I'ampleur, il faut organiser
et accepter des compromis, voire des compromissions. Ces difficultés,
cette tension existentielle, donnent naissance a des régles de vie dans
les communautés et a un corpus législatif dans I'Eglise. Ce méme phé-
nomeéne explique les réformes, parfois violentes, qui ont jalonné I'his-
toire de la plupart des Ordres, comme celle du Carmel, entreprise par
Thérese d'Avila et Jean de la Croix au XVI° siécle.

Quand ils s'installeront en Europe au Iv: siécle, les moines éliront
domicile dans des foréts a défricher ou des marais a assécher, choix
dicté par le désir de solitude. Apres les régles empiriques des Peres du
désert, et en passant par Pacome, Basile et Augustin, la législation
monastique atteint son apogée en Occident au milieu du VI° siécle

4. Cf Pierre Miquel, préface a Vincent Desprez, Le monachisme primitif, Bellefontaine, 1998, p 7

159



160

Enquéte sur la vie religieuse

avec la Regle de saint Benoit. Benoit avait congu ses abbayes sur le
modele des villas romaines, ces grands domaines qui vivaient en
autarcie économique. Toujours en vigueur aprés bientdt quinze
siécles, sans avoir été réformée ou changée, sa regle est suivie indiffé-
remment par des hommes et des femmes. C'est une régle trés précise
et formelle qui pése méme la part de pain donnée a chaque moine.
Par contre, bien que monastique au départ, la régle de saint Augustin,
composée vers 397, « avait sur toute autre I’avantage inappréciable de
n'étre qu’un simple exposé des devoirs fondamentaux de la vie reli-
gieuse. Aucune forme de gouvernement n'y était tracée ; aucune obser-
vance n'y était prescrite, sauf la communauté des biens, la priére, la
frugalité (...), I'obéissance au supérieur du monastere, et par-dessus
tout la charité »°.

Tel fut I'avis de Lacordaire, qui, en tant que dominicain, la suivait.
La redécouverte de cette régle fut un des grands événements de la fin
du xr° siécle : elle allait fournir la base formelle de plusieurs grandes
institutions, notamment les chanoines réguliers et 'Ordre de Prémon-
tré. Pendant que les chartreux perpétuaient spirituellement en
Occident l'expérience du désert, ces nouveaux « moines cléricaux »
s'inspiraient d'un autre modele tiré de I'antiquité chrétienne : la vita
apostolica, c'est-a-dire l'imitation active des apotres.

Du Moyen Age a I'ére moderne

Apreés les chanoines, la nouveauté des franciscains, dominicains et
autres Ordres mendiants, qui firent leur apparition au XIIr® siécle, rési-
de non seulement dans un style de vie, mais dans leur conception
méme de la vie religieuse. La tradition monastique visait essentielle-
ment une forme de sanctification personnelle, mais le désir de « sau-
ver les ames » conféra une dimension missionnaire a l'activité des
fréres mendiants. Tout en conservant la vie conventuelle centrée sur
les conseils évangéliques et 1'office choral, ils remplacérent la stabilité
dans le monastére par la stabilité dans 1'Ordre, car ils devaient néces-
sairement sortir pour aller vers les 4mes a sauver par la prédication, la
célébration des sacrements ou l'enseignement. Par désir de proximité,
les mendiants construisirent leurs couvents dans le centre des villes,
en pleine expansion a la fin du Moyen Age.

5. Henn-Dominique Lacordaire (restaurateur de I'Ordre de saint Dominique en France au
XIX® siecle), Vie de saint Domimaque, Cerf, 2004, p 140



Typologie historique de la vie consacrée

Mais les choses n’allaient pas en rester 1a : au XVI° siecle, Ignace de
Loyola, en osant dégager la Compagnie de Jésus de l'obligation de
I'office choral, put mettre a la disposition du Saint-Siége une milice
trés efficace, notamment pour le service des missions. Poursuivant la
lutte contre I'hérésie, il développa aussi un réseau d’enseignement
secondaire, qui « a pratiquement formé I'élite intellectuelle de toute
I'Europe humaniste »°. Ignace introduisit les voeux simples pour les
prétres, coadjuteurs spirituels et temporels de la Compagnie. 11 est
important de saisir ce que représentaient les veeux solennels dans le
développement de la vie consacrée. Sous ’Ancien Régime, les voeux
solennels étaient applicables en droit civil (par exemple, la police
pouvait arréter et emprisonner un moine fugitif) ; ces veeux repo-
saient donc sur une conception officielle et rigide de la consécration.

Dans ce contexte, certaines formes hybrides de vie consacrée virent
le jour a I'époque moderne. Les sociétés de vie commune sans voeux,
volontairement proches du clergé séculier, eurent une influence consi-
dérable dans le relevement de 1'idéal sacerdotal (oratoriens, sulpiciens),
contribuant 2 intérioriser la notion de veeu, devenue trop formaliste
aux yeux de certains. De méme, Jean-Baptiste de La Salle, face au déclin
des anciennes écoles paroissiales issues du Moyen Age, fonda, pour
l'instruction des pauvres, un institut qu'il voulait non clérical.

L'essor de la vie consacrée féminine

L'évolution de la vie consacrée féminine, pourtant, ne marchait
pas du méme pas ; elle aussi avait ses origines au désert dans les
monasteres pacomiens, mais pour les moniales la cléture vint s'ajou-
ter aux veeux solennels. La cellule avait toujours été le lieu privilégié
d’initiation a la vie monastique : « Va, dit Abba Moise, reste dans ta
cellule, et ta cellule t'apprendra toutes choses. »

1l semble qu’au v* siécle les monasteres masculins d'Orient admet-
taient sans distinction des hommes et des femmes. « Avec la grace de
Dieu, la vertu pouvait étre sauve ; les mauvaises langues faisaient que
la réputation de ces monasteéres doubles ne !'était pas »”. Ce qui fit qu'au
siecle suivant I'empereur Justinien imposa une certaine séparation,
mettant au maximum trois moines au service des moniales et interdi-
sant 3 celles-ci de pénétrer dans un monastére d’hommes. La premiére

6. Robert Lemoine, Histoire du droit et des institutions de 1'Eglise en Occident, t XV, vol 11, p 1
7. Michel Dortel-Claudot, « La cloture des moniales des origines au Code de droit canomique »,
dans La cloture des moniales, trente ans d’expectative, Vie consacrée, 1997, pp 67-68

1617



162

Enquéte sur la vie religieuse

législation sur la cl6ture eut donc ses origines dans le souci de séparer
les moniales des moines plus que dans celui de les couper du monde.
(Plusieurs fondations récentes reviennent au principe de la mixité avec
des communautés d’hommes et de femmes vivant sur le méme site.)

Le décret de 1298 du pape Boniface VIII fut le premier document
de l'autorité supréme de I'Eglise concernant la cldture des moniales.
Mais ce décret Periculoso ne faisait que rendre obligatoire la pratique
d’une cléture papale que les clarisses avaient inaugurée un demi-siecle
auparavant. Avec Boniface VIII, elle devint la regle unique pour toutes :
« Nous ordonnons par cette constitution, dont la validité est perpé-
tuelle et ne pourra jamais étre mise en question, que toutes les
moniales et chacune d’elles, présentes et a venir, de quelque Ordre
qu’elles soient, dans quelque partie du monde qu’elles puissent se
trouver, devront dorénavant vivre dans leur monastére sous une clétu-
e perpétuelle »®.

Le concile de Trente, en sa derniére session (1563), obligea les
évéques a assurer la cloture des maisons de leur diocése. A son tour,
Pie V renforca ces prescriptions pour les moniales avec la constitu-
tion Circa pastoralis de 1566, et invita en plus toutes les autres com-
munautés féminines A prononcer des vceux solennels et a adopter la
cloture papale. En 1592, la Congrégation des évéques et réguliers
autorisa les évéques 2 interdire la vie commune aux tertiaires qui n'ac-
ceptaient pas la cloture. Dans ce contexte, on comprend aisément la
quasi-disparition des béguinages, ces groupements plus informels de
femmes vivant religieusement dans des petites maisons individuelles,
sans cloture et sans supérieure réguliere. Les béguines étaient floris-
santes depuis le XIII* siecle dans tout le nord de I’Europe.

Francois de Sales établit une distinction intéressante entre les
« religions formelles » et les « simples congrégations », signe de 1'évo-
lution vers un engagement religieux plus souple, qui allait enfin per-
mettre aux femmes d’accéder a la vita apostolica. L'esprit pratique du
canoniste qu’était Vincent de Paul sut contourner la difficulté en
renongant tout simplement au titre de religieuses pour ses filles : les
Filles de la Charité, destinées a un service caritatif actif, n’ont jamais
prononcé de veeux publics, mais sont astreintes a des promesses
annuelles. Malgré la législation romaine, beaucoup d’évéques laisse-
rent les instituts a voeux simples continuer paisiblement leur service
aupres de la population locale.

8. Cité par Jean Prou dans La cliture des moniales, Cerf, 1996, p 90



Typologie historique de la vie consacrée

Avec la Révolution, la reconnaissance légale des religieux (conférée
sous I'Ancien Régime par les lettres patentes du roi) disparut ; les
veeux solennels avaient été abolis dés février 1790. Néanmoins, les
Congrégations de femmes a supérieure générale réussirent d'une
facon remarquable a se rendre indispensables dans une société en
ruine. Méme Napoléon reconnut l'utilité des religieuses dévouées, et
pour I'Eglise, privée en France de ses « cadres habituels » (les prétres),
les sceurs assuraient un contact avec la population. Se passa alors ce
que Claude Langlois appelle la « féminisation » de la vie religieuse”®.
Les Congrégations s'imposeérent progressivement dans 1'enseignement
et dans le secteur hospitalier, et peu a peu elles arriverent a briser le
lien séculaire établi entre cloture et vie religieuse féminine. Cepen-
dant, le statut de religieuse ne fut accordé par Rome a celles qui pro-
noncent des voeux simples qu'a la fin du XIX5, donc avec plus de trois
siécles de retard sur les hommes.

Les turbulences du XX° siecle

Les Congrégations parvinrent a leur apogée vers 1880, mais perdi-
rent vite leur élan avec la législation de 1903 qui obligea de nom-
breuses communautés a l'exil hors de France. Cette nouvelle
dispersion, a peine un siécle aprés le redémarrage post-révolutionnai-
re, fut néfaste et laissa la vie religieuse dans un état affaibli, face a la
crise de société qui allait survenir dés la deuxiéme moitié du Xx° siécle.

Il y eut cependant quelques innovations, méme avant Vatican II.
Les Instituts séculiers furent confirmés en 1947 par la constitution
apostolique Provida Mater Ecclesia de Pie XII. Ils représentent « une
vocation paradoxale »°, ol une tension existentielle entre consécra-
tion et sécularité est voulue et acceptée. Sans signe distinctif et sans vie
communautaire, leurs membres vivent un enfouissement dans la pate
sociale ; ce sont des laics, mais, pronong¢ant des voeux reconnus
comme quasi publics, ils font partie de la grande famille de la vie
consacrée. Ne représentant jamais une vocation de masse, les Instituts
semblent méme aller a contre-courant des tendances actuelles.

A partir de 1965, les statistiques des entrées dans les noviciats chu-
tent, tandis que grimpent celles des départs. Selon dom Mesnard,
« Vatican II a fait un travail de rajeunissement considérable, mais sans

9.0p at,p 14
10. Voir Mane-Antoinette Perret, Une vocation paradoxale, Cerf, 2000 (1l ne faut pas oublier

que I'Opus Der commenga comme institut séculier )

163



164

Enquéte sur la vie religieuse

pouvoir donner aussitét des régles précises... Une sorte de vide juri-
dique sinstalla dans l'esprit de beaucoup, et toute une génération de
prétres et de religieux reste encore marquée, a la fin du siecle, par ce
flottement d'une vingtaine d'années »".

Cependant, sur ce fond de crise — qu’on pourrait appeler la crise
de l'espérance et de la confiance, se traduisant par la peur de s’engager
a vie pour quoi que ce soit — se développent de nouvelles formes de
vie consacrée. Une jeune génération cherche a se retrouver dans des
mouvements communautaires oil I'identité collective s'affirme forte-
ment (par exemple, les fréres et sceurs de Saint-Jean). Ils trouveront
leur compte aussi dans une floraison de « communautés plurielles »
groupant sous une méme autorité et dans un méme lieu des hommes
et des fernmes aux différents états de vie. Les Béatitudes et le Verbe de
Vie sont parmi les plus importants et les mieux connus ; tous deux
proposent également une forme d’'engagement non résident. Pour le
moment, la reconnaissance en tant qu’instituts de vie consacrée
semble problématique pour de telles communautés et, sans voeu
public, on n’est pas religieux au sens canonique du terme 2, D'autres,
comme le Chemin Neuf et 'Emmanuel, proposent des communautés
de laics et de prétres.

Certains Ordres avaient depuis toujours une forme d’engagement
laic comme oblat ou tertiaire. Au cours de la redécouverte des cha-
rismes fondateurs de V'aggiomamento post-conciliaire, de nombreuses
congrégations, ainsi que les jésuites avec la Communauté Vie
Chrétienne, ont souhaité élargir leur patrimoine spirituel a des
groupes de laics associés.

Vatican II restaura aussi l'ancien Ordre des vierges consacrées
vivant dans le monde ; c’est une vocation d’isolée sous l'autorité de
I'évéque. De méme, ces isolés par excellence que sont les ermites
recouvrerent grice au Code de 1983 leur statut canonique, qui ne
figurait pas dans celui de 1917.

Ce désir de renouveau et d'expérimentation a suscité des réussites
notables : les Fraternités monastiques de Jérusalem répondent a un
réel besoin de beauté liturgique au cceur des villes. 1l y a cependant un
paradoxe dans leur propos : « Moines et moniales de Jérusalem sont
citadins, salariés, locataires, sans cloture murale » %, alors que c’est la

11. La wie consacrée en France, Solesmes, 1998, pp 595-596

12. Voir Comuté canomque franqais des religieux, Vie religieuse, érémutisme, consécration des
vierges, communautés nouvelles, Cerf, 1993, p 225

13. G Mesnard, op cuit, p 610



Typologie historique de la vie consacrée

séparation du monde qui définit habituellement l'état monacal.
Serait-ce une nouvelle maniére de vivre le « désert intérieur » cher a
Antoine, ou bien la « cellule intérieure » de Catherine de Sienne ?

Dans la vie consacrée, la durée est un critére incontournable ; il est
donc trop tot pour savoir si toutes les fondations de ces derniéres
années vont perdurer et entrainer a leur suite des modifications dans
les structures ecclésiales.

Ajoutons, pour conclure, que c'est surtout la diversité des courants
de spiritualité qui a marqué I'évolution de la vie consacrée : celle-ci ne
saurait se limiter a une typologie ou a une histoire de ses institutions.
C'est bien dans la vie spirituelle que les fondateurs et fondatrices, que
nous venons de rencontrer, ont puisé leur inspiration, et c'est a travers
eux que « le monde et 1'Eglise cherchent d’authentiques témoins du
Christ » ™,

14. Vita consecrata, n° 109.

165



166

{ne histoire ouverte

Moines, religieux et consacrés

Philippe LECRIVAIN s.j. *

1 est assez traditionnel de présenter les différents instituts' en

s'attachant au moment de leurs fondations et de montrer com-

ment celles-ci, voulues par Dieu, ont été des réponses appro-
priées, voire prophétiques, a2 des questions qui se posaient dans
I'Eglise ou la société. Cette approche ne manque pas d’intérét, mais
elle risque de faire oublier, comme 1'a rappelé Jean-Paul 11, « que la vie
consacrée n'a pas seulement joué dans le passé un role d’aide et de
soutien pour 1'Eglise, mais qu’elle est encore un don précieux et néces-
saire pour le présent et pour l'avenir du peuple de Dieu, parce qu'elle
appartient de maniére intime a sa vie, a sa sainteté et a sa mission »2,

* Centre Sevres, Pans A publié Pour une plus grande glove de Dieu (Gallimard, 1991) et Pans
au temps d'Ignace de Loyola (1528-1535) (Editions Facultés jésuites de Pans, 2006) Dernier
article paru dans Chnistus  « Jean Bapuste Saint-Jure » (n°® 205, janvier 2005)

1 Par ce terme trés général, nous désignons la vie monastique, la vie religieuse et la vie

consacrée
2 Cf Vua consecrata {n° 3) aitant la constitution concthaire Lumen gentium (n°® 44)

Christus n® 210 » 14 rue d Assas 75006 Paris



Moines, religieux et consacrés

Les instituts au sein d'une Eglise locale

Selon Paul Riceeur, tout corps social est régi par deux fonctions pri-
mordiales dont I'une a pour visée l'intégration et I'autre I'innovation>.
Ceci se retrouve au sein de I'Eglise locale qui est, comme on le sait,
'Eglise universelle en un lieu, mais aussi une communauté de com-
munautés. Au concile Vatican II, ces deux logiques de I'Esprit ont été
qualifiées de hidrarchique et de charismatique (cf. Lumen gentium, n° 4),
mais aujourd’hui, pour éviter toute ambiguité, on préfere les nommer
pastorale et associative.

Il va de soi que toutes les communautés chrétiennes existant dans
une Eglise locale reconnaissent le prélat du lieu comme leur évéque,
mais que les liens qui les unissent a lui ne sont pas les mémes.
Relevant de la logique pastorale, sont les communautés de rassemble-
ment ; qu'on les appelle paroisses ou « communautés locales »*, elles
dépendent directement de I'évéque. Quant aux communautés asso-
ciatives, elles ne recoivent pas directement leur mission du prélat mais
attendent de lui qu'il les « confirme » en les assurant qu’elles sont
bien de I'Eglise et vivent profondément de I'Evangile. Remarquons
que cette distinction ne peut pas étre entendue comme une sépara-
tion, voire une opposition, car les chrétiens sont « appelés » a former
un seul Corps, fiit-ce de maniere différenciée.

Lors des débats qui précéderent la publication du Code (1983),
certains canonistes — et non des moindres — proposeérent de rassem-
bler sous un méme « titre » les instituts religieux, les instituts séculiers,
les sociétés de vie apostolique et les associations de fidéles.
L'hypothése n’a pas été retenue, et c’est bien dommage car elle aurait
permis de donner un plan plus clair au livre II du Code, tout entier
consacré au « peuple de Dieu ». Cette autre classification aurait sans
doute aussi rendu plus aisée l'intégration des communautés nouvelles
dans une perspective d’ensemble®.

Quoi qu'il en soit, nous avons la une premieére indication en ce
qui concerne les communautés associatives ® oll nous trouvons : les

3. Cf Du texte & I'action 11, Sewl, 1988, pp 379-392 Lauteur parle de fonctions « idéologique »
et « utopique » mais nous préférons employer des mots plus neutres

4. Cf Un nouveau wisage d'Eghse (dir A Rouet), Bayard, 2005

5. Cf Michel Dortel-Claudot, « Les communautes nouvelles », dans Vie religieuse, érémitisme,
consécration des vierges, communautés nouvelles, Cerf, 1993, pp 209-243

6. Bien que la pratique actuelle de I'Eglise sot, lors de leur reconnaissance officielle, de don
ner aux communautés nouvelles le statut d’association de fideles, prnivée ou publique, de dront
diocésain ou de droit pontifical, nous maintenons leur nom usuel, partant de 'idée qu'il y a
une différence entre elles et les mouvements ecclésiaux ou groupements de vie évangélique.

167



Enquéte sur la vie religieuse

instituts religieux, les instituts séculiers, les sociétés de vie apostolique,
les communautés nouvelles et les associations de fideles. Dans une
autre perspective, pas trés éloignée mais plus diachronique, le domini-
cain Guy Bedouelle propose une autre classification’. Il y a tout
d’abord, dit-il, 1a « vie monastique » oli des hommes et des femmes
ont choisi de chercher Dieu en un seul lieu. Cette vie est, le plus sou-
vent, cénobitique, comprenant donc le partage des biens, du travail et
de la priére ; elle peut étre aussi érémitique ou encore mixte, comme
celle des chartreux. Vient ensuite la « vie religieuse » dont le concept
est plus large. Tous les moines sont des religieux, mais tous les reli-
gieux ne sont pas moines. Les seconds, a la différence des premiers,
sont appelés, sinon a l'itinérance évangélique, du moins a la mobilité
en divers lieux. Au cours de l'histoire, la « vie religieuse » s’est diversi-
fiée presque a l'infini.

Mais, depuis Vatican 11, explique le P. Bedouelle, un nouveau
concept est apparu plus large encore : la « vie consacrée ». Tous les
religieux sont des consacrés, mais tous les consacrés ne sont pas des
religieux. Au départ de cette évolution sont les instituts séculiers qui
ont souhaité rester dans le monde pour témoigner de leur foi et
I'évangéliser de l'intérieur. C'est dans ce cadre qu'il faut sans doute
situer les communautés nouvelles qui, sous des modalités diverses,
regroupent des gens mariés, des hommes engagés dans le célibat ou
des vierges consacrées.

Au-dela, mais toujours selon la méme logique, viennent les asso-
ciations de fideles dont parle le Code pour désigner cet ensemble,
éphémere ou durable, constitué par toute sorte de communautés, de
mouvements ou de groupements évangéliques. Dans 1'Eglise locale,
les communautés associatives forment donc ensemble un réseau com-
plexe et varié. Mais faisons un pas de plus et tentons de cerner davan-
tage la portée théologique de cette unité plurielle.

Une multitude de fondations

La constitution Lumen gentium offre un premier élément de répon-
se : « Comme un arbre qui se ramifie de fagons admirables et mul-
tiples dans le champ du Seigneur, 4 partir d'un germe semé par Dieu,
se développérent ainsi des formes variées de vie solitaire ou commu-
ne, des familles diverses dont le capital spirituel profite a la fois aux

7. Cf Communio, septembre-décembre 2004

168
e



Moines, religieux et consacrés

membres de ces familles et au bien de tout le corps du Christ »
(n° 43) EtJean-Paul I, comme en écho, s'écrie dans Vita consecrata :
« Quelle extraordinaire richesse ! » (n°® 5) (

En effet, le jésuite Jean-Claude Guy remarquait : il ne suffit pas
d'affirmer que les instituts sont un don fait par Dieu a son Eglise,
encore faut-il préciser de quelle nature est ce don. Selon le texte conci-
liaire, il n’est pas question d'exemplarité. « Il ne s’agit pas de proposer
un modele ou une réalisation plus parfaite de 'idéal évangélique »®.
Si la vie monastique, la vie religieuse, 1a vie consacrée sont données a
I'Eglise, c'est pour constituer une instance de discernement au service
du Peuple de Dieu. Leur raison d'étre n’est pas d'étre vues ou imitées,
mais, par leurs manieres de vivre, de faire voir et de raconter la frai-
cheur toujours nouvelle de 'Evangile.

Cette vocation, ni les moines, ni les religieux, ni les consacrés ne
peuvent se I'approprier, elle est le fait de tous. Recue de I'Esprit, elle ne
peut étre qu'imprévisible, désinstallée au sens fort de ce terme, tou-
jours innovatrice. La véritable fidélité n'est pas d'imiter ce qu’ont fait
les fondateurs mais de ne pas hésiter a se rendre capable a son tour de
créativité évangélique. Or cette créativité-la ne se programme pas, et
consentir a ce que la vie repose sur une vocation de I'Esprit, c'est vivre
sans cesse dans un dynamisme fondateur. Thérése d’Avila ne cesse de
le répéter : « J'entends dire parfois que le Seigneur a accordé de plus
grandes graces aux saints qui ont vécu autrefois parce qu'ils étaient les
fondements de leur Ordre. Et cela doit étre vrai. Mais il faudrait tou-
jours considérer que 'on est comme un fondement par rapport a ceux
qui viendront par la suite »°.

§'il est vrai que la vie monastique, la vie religieuse et la vie consa-
crée sont, au plus profond, des réponses a une unique vocation de
I'Esprit, elles nen sont pas moins fort diverses dans leurs expressions.
Mais qu’on ne s'y trompe pas : cette étonnante diversité n’est pas née
seulement du désir qu‘auraient eu certains de répondre aux urgences
d’un temps. Bien au contraire, elle a pour origine le regard qu'ils ont
porté sur le Christ et la réponse qu'ils ont donnée a la question qu'il
leur posait : « Qui dites-vous que je suis ? »

On le sait, nombreux ont été ceux qui, ayant confessé le Christ, se
sont mis en marche « guidés par I'Esprit » et ont été bientdt rejoints
par d’autres. On percoit ici toute la profondeur du défi que les moines,
les religieux et les consacrés ont toujours a relever : faire de leurs his-

8 La mie religieuse mémore évangéhque de I'Eghse, Centunon, 1987, p 151
9. Lwre des fondations, ch IV

169



170

Enquéte sur la vie religieuse

toires dhommes et de femmes des récits de Dieu. Mais, soyons clairs,
ces histoires que Dieu leur donne de vivre ne sont que l'expression
« mesurée », partielle et singuliére, de son amour i lui qui est « déme-
sure » et surabondance. Et c’est cela qui taraude et travaille les
consciences. N'est-il pas difficile d’accepter la limite si incroyablement
mobile entre nos « mesures » humaines et la « démesure » divine ?

Habitués aux frontiéres précises, nous voudrions fixer aussi celle-
1a, une fois pour toutes ; et, si possible, par des lois ou des comparai-
sons. Jamais pourtant la « démesure » accueillie par I'un ne sera a la
« mesure » de 'autre. Ne pouvant donc étre défini, délimité, 'incom-
parable demande a étre raconté en une multitude de récits, c'est-a-
dire sur une multitude de chemins évangéliques.

Une unité plurielle aujourd’hui compromise

Dans les textes récents du magistere, les instituts sont présentés
selon divers discriminants : cléture ou ouverture ; religieux ou séculier ;
communauté ou dispersion... Mais, plus profondément, cette réparti-
tion est commandée par 1'imaginaire bipolaire adopté par I'Eglise
depuis le XvI* siecle : un centre rayonnant et des périphéries a évangéli-
ser. Ne lit-on pas dans Lumen gentium : « Le saint concile approuve et
loue ces hommes et ces fernmes, ces fréres et ces sceurs qui, dans les
monasteres, dans les écoles et les hopitaux, dans les missions, appor-
tent 2 'Epouse du Christ la parure d'une constante et humble fidélité a
leur consécration, et leurs services aussi généreux que largement diver-
sifiés a tous les hommes » (n° 46) ?

A la différence de ce qui se vit sur d'autres continents, I'Europe
marque, sur ce point, un certain retard. Si I'on considére la France a
titre d’exemple, force est de constater qu'il a fallu attendre le début
des années 2000 pour que soit organisée une assernblée commune de
tous les supérieurs majeurs, hommes ou femmes — en 1'absence des
moniales cependant. Pendant longtemps, dans la commission épisco-
pale relative aux instituts, ne furent représentées que les trois grandes
unions de « sceurs apostoliques » °, puis se joignirent a celles-ci des
représentants des supérieurs majeurs, hommes et femmes, et, enfin,
fut accueilli le service des moniales.

Pendant longtemps, habitués a se mouvoir dans un imaginaire
bipolaire et 4 se comprendre comme des « élites » missionnaires —

10. 11 s'agit de I'UREP (enseignement), de la REPSA (santé) et de la FEDEAR (pastorale) Ces
trois instances, du fait entre autres des réalités démographuiques, sont en voie de transformation



Moines, religieux et consacrés

certes selon des modalités différentes —, les instituts ont tous travaillé
pour une méme et grande cause : I'avéenement du Royaume de Dieu. 1l
ne leur déplaisait pas, toutefois, de le faire en concurrence. Désormais,
sur leurs lieux d'implantation, proches ou lointains, bien des tensions
se sont apaisées, mais, subrepticement, a la suite des recherches
demandées par le Concile sur les charismes et les spiritualités propres
a chaque institut, d'autres clivages, souvent trés formels, sont apparus
qui rendent difficiles certains rapprochements".

Aujourd’hui, en effet, dans un univers qui apparait de plus en plus
comme un immense réseau complexe, les instituts cherchent 4 implan-
ter des communautés en des lieux de communication ou a transformer
I'une ou l'autre de leurs ceuvres en « carrefours ». Les institutions sco-
laires, par exemple, ne sont plus les bastions avancés d'une Eglise assié-
gée, ni méme des ponts ouverts sur la société moderne, mais tout
simplement des instances éducatrices a la croisée des cultures et des
religions. On pourrait aussi évoquer ces maisons de fréres ou de sceurs
agés ol sont accueillis d’autres personnes. Mais les moines et les
moniales eux-mémes découvrent de plus en plus que vivre dans le
silence et la solitude ne signifie pas se replier totalement sur soi.

Cette nouvelle situation — a laquelle tous les instituts sont
confrontés — est une invitation pressante a apprendre a3 communi-
quer autrement « ce » et « Celui » qui les fait vivre a ceux avec qui ils
sont en relation, personnellement et en communauté. Mais si ceci est
louable et doit méme étre accentué, il faut bien discerner pour éviter
de sombrer sur ces écueils qui limitent tout dynamisme fondateur au
nom d’'un unanimisme émotionnel ou d'une uniformité abstraite reje-
tant dans la sphere du privé tout ce qui est différent. Le risque est alors
d’entrer dans une étrange indifférenciation oi1 tout est dans tous et
réciproquement... Notons que cette indifférenciation peut étre la
conséquence de situations variées. Elle peut résulter de la « mondani-
sation » des instituts — chaque membre allant son chemin, suivant
son inclination propre sans se soucier de l'instance communautaire.
Celle-ci tend alors a se diluer, a perdre son identité et a laisser la place
aux références sociétales. Cette indifférenciation peut aussi naitre de
l'intégration quasi totale, souhaitée ou consentie, des membres des
communautés associatives dans les structures pastorales de I'Eglise
locale. Ces personnes, invitées séparément et au titre d'une compétence

11 Nous ne faisons pas 1c1 seulement allusion a ces marches d'alhance pouvant conduire a
des fédérations, des fusions ou des unions, mais a des essais de mission commune, voire a
des communautés inter-congréganistes

171



172
e

Enquéte sur la vie religieuse

personnelle, oublient peu a peu, elles aussi, leur identité propre. Pour
palier ces débordements, « humains trop humains », les instituts doi-
vent se souvenir qu'ils sont donnés par Dieu en ce temps pour
« raconter » ensemble, mais de fagon différente, sa prévenance.

* k%

C'est une chose de s’aventurer dans cette « faiblesse de croire » a
laquelle introduit la rencontre des autres et du Tout-Autre ; c'en est
une autre de camper dans son quant-a-soi'2... Dans la premiére attitu-
de, il s’agit de marcher en sachant que « le jour nait de la nuit » ; dans
la seconde, on se condamne a devenir un témoin que nul ne peut
plus entendre. Quoi qu'il en soit, nul ne peut trouver son chemin
sans le conseil d’autrui. Osons le dire : nul ne peut avancer sans
débats et sans controverses. Le récit biblique est une proposition faite
a notre imagination. Il n’est pas simplement, comme certains l'ont cru
— et le croient encore —, un appel a faire triompher la concordance
sur la discordance. Aujourd’hui comme hier, I'imminente sainteté de
Dieu se rend immanente a notre histoire humaine et bigarrée. La
diversité est bonne en tant qu’elle nous permet de découvrir que nous
ne sommes quun parmi d’autres. Un « un » assurément faible mais
qui ne doit pas renoncer a étre ce qu'il est pour se mesurer aux autres
et reconnaitre que dans sa petitesse — fiit-elle comme « les balayures
du monde » — il dit quelque chose de la démesure de Dieu.

12. Cf « Reparur du Christ, un engagement de la vie consacrée au 3¢ millénaire » (Instruction de
la congrégation pour les instituts de vie consacrée et sociétés de vie apostolique), 2002, n°® 30



Texte

La goutte de rosée

Sainte THERESE DE LISIEUX

Cette lettre de Therese a sa sceur Celine a ete ecrite du Carmel de Lisieux le 25
avril 1893 (cf lettre 141, (Euvres completes, Cerf/Desclee de Brouwer, 1992
pp 460 462) Therese a fait profession depuis presque trois ans et vient de traverser
ce qu'on s'accorde a appeler ses « annees obscures » Celine, en cette annee 1893 —
durant laquelle Therese accede a ce don d’expression umque qui ne la quittera plus
Jusqu’a sa mort en 1898 —, est sa correspondante prunlegiee (elle-méme entrera au
Carmel en septembre 1894}

Cette magnifique meditation d’une jeune religieuse sur la vie contemplative a
l'adresse d’une laique est commentee par Jean Claper dans l'article qui suit

Ma Celine cherie,

Je vais te dire une pensee qui m'est venue ce matin, ou plutét je
vais te faire part des desirs de Jesus sur ton dme Quand je pense a toi
aupres de 'unique ami de nos ames, c'est toujours la simphcité qui se
presente a mo1 comme le caractere distinctif de ton cceur Celine !
simple petite fleur Celine, n'envie pas les fleurs de jardins Jesus ne
nous a pas dit « Je suis la fleur des jardins, la rose cultivée », mais 1l
nous dit « Je sus la fleur des champs et le Lys des vallons » [Ct 2,1] Eh

Christus n°® 210 + 14 rue d Assas 75006 Paris

173



174

Enquéte sur la vie religieuse

bien ! j'ai pensé ce matin aupres du tabernacle que ma Céline, la peti-
te fleur de Jésus, devait étre et rester toujours une goutte de rosée cachée
dans la divine corolle du beau Lys des vallées. Une goutte de rosée,
qu'y a-t-il de plus simple et de plus pur ? Ce ne sont pas les nuages qui
'ont formée puisque quand l'azur du Ciel est étoilé la rosée descend
sur les fleurs, elle n’est pas comparable a la pluie qu’elle surpasse en
fraicheur et en beauté. La rosée n’existe que la nuit ; aussitot que le
Soleil darde ses chauds rayons il fait distiller les charmantes perles
qui scintillent a 'extrémité des brins d’herbes de la prairie et la rosée
se change en une vapeur légere. Céline, c'est une petite goutte de rosée
qui na pas été formée par les nuages, mais qui est descendue du beau
Ciel sa patrie. Pendant la nuit de la vie sa mission 2 elle est de se
cacher dans le coeur de la fleur des champs, nul regard humain ne doit
I'y découvrir, le seul calice qui posséde la petite gouttelette connaitra
sa fraicheur. Heureuse petite goutte de rosée qui n’est connue que de
Jésus !... ne t'arréte pas a considérer le cours des fleuves retentissants
qui font I'admiration des créatures. N'envie pas méme le dlair ruisseau
qui serpente dans la prairie. Sans doute son murmure est bien doux...
Mais les créatures peuvent l'entendre... et puis le calice de la fleur des
champs ne saurait le contenir. Il ne peut étre pour Jésus seul. Pour étre
a Lui il faut étre petit, petit comme une goutte de rosée !... Oh ! qu'ily
a peu d'dmes qui aspirent a rester ainsi petites !... Mais, disent-elles, le
fleuve et le ruisseau ne sont-ils pas plus utiles que la goutte de rosée,
que fait-elle ? elle n’est bonne a rien sinon 2 rafraichir pour quelques
instants une fleur des champs qui est aujourd’hui et qui demain aura
disparu... Sans doute ces personnes ont raison, la goutte de rosée n’'est
bonne qu'a cela mais elles ne connaissent pas la fleur champétre qui a
voulu habiter sur notre terre d’exil et y rester pendant la courte nuit de
la vie. Si elles la connaissaient elles comprendraient le reproche que
Jésus fit autrefois a Marthe... Notre bien-aimé n’a pas besoin de nos
belles pensées, de nos ceuvres éclatantes ; s'Il veut des pensées
sublimes, n'a-t-Il pas ses anges, ses légions d'esprits célestes dont la
science surpasse infiniment celle des plus grands génies de notre triste
terre ?... Ce n'est donc pas l'esprit et les talents que Jésus est venu
chercher ici-bas. Il ne s’est fait la fleur des champs qu‘afin de nous
montrer combien Il chérit la simplicité. Le Lys de la vallée n'aspire
qu’apres une petite goutte de rosée... Et c'est pour cela qu'll en a créé
une qui s'appelle Céline !... Pendant la nuit de la vie elle devra rester
cachée a tout regard humain, mais quand les ombres commenceront
a décliner, que la fleur des champs sera devenue le Soleil de justice,



La goutte de rosée

alors qu'll viendra pour accomplir sa course de géant, oubliera-t-1l sa
petite goutte de rosée ?... Oh non ! dés qu'll paraitra dans la gloire, la
compagne de son exil y paraitra aussi Le divin Soleil arrétera sur elle
un de ses rayons d’amour, et aussitdt se montrera aux regards des
anges et des saints éblouis la pauvre petite goutte de rosée qui scin-
tillera comme un diamant précieux qui, reflétant le Soleil de justice,
sera devenue semblable a Lui. Mais ce n'est pas tout. L'astre divin en
regardant sa goutte de rosée |attirera vers Lui, elle montera comme
une légere vapeur et ira se fixer pour I'éternité au sein du foyer briilant
de I'amour incréé, et toujours elle sera unie a Lui. De méme que sur la
terre elle fut la fidele compagne de son exil, de ses mépris, de méme
au Ciel elle régnera éternellement...

Dans quel étonnement seront alors plongés ceux qui en ce monde
avaient considéré comme inutile la petite goutte de rosée !... Sans
doute ils auront une excuse, le don de Dieu ne leur avait pas été révélé,
ils n'avaient pas approché leur cceur de celui de la fleur des champs et
n'avaient pas entendu ces paroles entrainantes : « Donne-moi a boire »
[Jn 4,7]. Jésus n'appelle pas toutes les dmes a étre des gouttes de rosée,
1l veut qu’il y ait des liqueurs précieuses que les créatures apprécient,
qui les soulagent dans leurs besoins mais pour Lui Il se réserve une
goutte de rosée, voila toute son ambition...

Quel privilege d’étre appelée a une si haute mission !... Mais pour
y répondre comme il faut rester simple... Jésus sait bien que sur la terre
il est difficile de se conserver pur, aussi veut-Il que ses gouttes de rosée
s'ignorent elles-mémes, Il se plait a les contempler mais Lui seul les
regarde, et pour elles, ne connaissant pas leur valeur elles s'estiment
au-dessous des autres créatures... Voila ce que désire le Lys des vallons.
La petite goutte de rosée, Céline, a compris.. Voila la fin pour laquel-
le Jésus l'a créée mais il ne faut pas qu'elle oublie sa pauvre petite
Sceur, il faut qu’elle lui obtienne de réaliser ce que Jésus lui fait com-
prendre, afin qu'un jour le méme rayon d’amour distille les deux
petites gouttes de rosée et qu'ensemble elles puissent, aprés n'avoir
fait qu’un sur la terre, étre unies pour I'éternité au sein du Soleil divin.

Thérese de I'Enfant Jésus de la S* Face
rel. carm. ind.

175



176

La vie contemplative
selon Thérése de Lisieux

Jean CLAPIER *

une compréhension de la vie contemplative typiquement

chrétienne. La lettre du 25 avril 1893 ' qui précede, ordi-
nairement peu commentée, nous servira d'illustration. Nous verrons a
quelle profondeur d’interprétation théologique de la vie religieuse
Thérése aboutit.

Un des apports les plus originaux de Thérése de Lisieux est

La rosée n'existe que la nuit

« Etre et rester toujours une goutte de rosée cachée dans la divine
corolle du beau Lys des vallées. Une goutte de rosée, qu'y a-t-il de
plus simple et de plus pur ? » C'est en ces termes que Thérese s'adres-
se a Céline, au début de sa missive. Dans le langage poétique qu’elle
affectionne, elle désire partager a sa sceur la maniere dont elle com-
* Carme déchaux, Montpellier Professeur invité au Studium de Notre-Dame de Vie

(Venasque), il a publié - Atmer jusqu'a mounr (Cerf, 2003) et Une vote de confiance et d'amour
(Cerf/Editions du Carmel, 2005).

1. Toutes les citations ultérieures de Thérése sont extraites de cette lettre

Christus n° 210 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris



La vie contemplative selon Thérése de Lisieux

prend une existence entierement vouée a Dieu. La « goutte de rosée »
condense, a ses yeux, la vie et le charisme d'une moniale carmélite.
Une vie a laquelle, pense-t-elle, Céline est appelée : « étre et rester tou-
jours une goutte de rosée cachée dans la divine corolle du beau Lys des
vallées. » Cette phrase fournit la clé d’interprétation de toute la lettre.

Thérese commence par préciser 'origine « céleste » ou théologale
d’une telle vocation : « Ce ne sont pas les nuages qui 'ont formée
puisque quand l'azur du Ciel est étoilé, la rosée descend sur les fleurs.
(...) La rosée n'existe que la nuit. » Ces derniers mots sont lourds de
sens. La nuit est le moment de la génération céleste de la rosée. Elle
signe, en quelque sorte, son origine supraterrestre. La nuit évoque
aussi la temporalité, avec ses notes d'exil et d'épreuve. La « goutte de
rosée », symbole de 1'ame contemplative, doit se tenir dans la présence
nocturne de Dieu et la qualité de son action cachée au cceur de I'his-
toire humaine. La nuit lui confere la grice de son charisme. En elle
peut s’accomplir « sa mission ». En vue de cet accomplissement, « la
goutte de rosée » doit « étre cachée » dans la « fleur des champs ».
Autrement dit, cachée dans le Christ humilié, établie dans 1'Acte de sa
mission rédemptrice qu'étend, au monde et a toute l'histoire, son
corps ecclésial :

« Pendant la nuit de la vie, sa mission a elle est de se cacher dans le cceur
de la fleur des champs, nul regard humain ne doit I'y découvrir, le seul calice
qui possede la petite gouttelette connaitra sa fraicheur. Heureuse petite goutte
de rosée qui n’est connue que de Jésus !. . »

Le défi de cette mission, tout comme son incomparable grandeur,
est de « n'étre connue que de Jésus ». Aussi ne faut-il point s’arréter « a
considérer le cours des fleuves retentissants qui font 'admiration des
créatures ». Méme « le calice de la fleur des champs ne saurait contenir
le clair ruisseau ». Aussi légitime que soit I'activité du ruisseau, dont
« le murmure est bien doux », celle-ci n’est pas entierement comman-
dée par « Jésus seul ». Elle n’est pas concentrée d'une maniére perma-
nente sur Lui seul. De sorte qu'« il ne peut étre pour Jésus seul ». Car
« pour étre a Lui, il faut étre petit, petit comme une goutte de rosée !...
Oh ! qu'il y a peu d'dmes qui aspirent a rester ainsi petites !... ».

Se cacher en Jésus caché

Ce 25 avril 1893 marque la premiére insistance, dans les écrits de
Thérese, sur « étre petit » et sur le « rester » en vue d'« étre & Jésus ». La

177
— =



178

Enquéte sur la vie religieuse

qualité d'une telle petitesse est difficile 2 maintenir. Elle obéit a une
condition : durant « la nuit de cette vie », demeurer cachée dans I'hu-
milité de Jésus Christ. Ce qui revient a adopter un comportement sou-
vent obscur et insignifiant aux regards des activités temporelles. De
plus, la maintenance en cette petitesse « christoforme » suppose le
dépassement de 'objection récurrente des « créatures » :

« Mais, disent-elles, le fleuve et le ruisseau ne sont-ils pas plus utiles que la
goutte de rosée, que fait-elle ? elle n’est bonne a rien sinon 2 rafraichir pour
quelques instants une fleur des champs qui est aujourd’hui et qui demain
aura disparu... Sans doute ces personnes ont raison, la goutte de rosée n’est
bonne qu’a cela, mais elles ne connaissent pas la fleur champétre qui a voulu
habiter sur notre terre d'exil et y rester pendant la courte nuit de la vie. Si elles
la connaissaient, elles comprendraient le reproche que Jésus fit autrefois a
Marthe. »

Thérese discerne parfaitement la cause de I'incompréhension habi-
tuelle, qui fonde et alimente la critique utilitariste émise a 1'encontre
de la vie contemplative. Cette incompréhension provient de l'igno-
rance de l'identité de la « fleur des champs » : la Seigneurie de Jésus.
Cette méconnaissance indique négativement la voie de la connaissan-
ce du Christ. L'aujourd’hui de la rencontre du Fils de Dieu advient
dans la mémoire vivante de la condition « kénotique » de sa venue
initiale « sur notre terre d'exil ». Autrement dit, durant la nuit de la vie
présente, la communijon au Christ-Téte s’accomplit par 'adhésion
effective a 'humilité de son Corps pérégrinant. Ne gottent a la sages-
se du Verbe-fait-chair que celles et ceux qui, choisis par Dieu, accep-
tent de Le connaitre dans I'effacement de son abaissement continué
dans I'histoire humaine et ecclésiale, .

Thérése ramene la mise en ceuvre de la vie contemplative a une
attitude essentielle : la « simplicité ». La simplicité est I'absence de
tout faux-semblant. Rectitude et candeur du cceur, elle unifie et
recueille I'ame en un seul point de contact avec Dieu. Comme le sug-
gere la racine latine du mot, I'ame est affranchie de tout repliement.
Elle est littéralement rassemblée par un « unique pli » (sim plex), sus-
cité par I'influence de la volonté divine. Elle est attirée, aimantée, sim-
plifiée dans la tension du seul nécessaire : étre 4 Dieu dans l'obscurité
et la gratuité de la foi.

« Notre bien-aimé n’a pas besoin de nos belles pensées, de nos ceuvres
éclatantes ; s'll veut des pensées sublimes, n'a-t-Il pas ses anges, ses légions



La vie contemplative selon Thérése de Lisieux

d’esprits célestes dont la science surpasse infiniment celle des plus grands
génies de notre triste terre ? . Ce n’est donc pas l'esprit et les talents que Jésus
est venu chercher ici-bas. Il ne s’est fait la fleur des champs qu’afin de nous
montrer combien Il chérit la simplicité. »

Par-dela les apparats dont peut se revétir la personne humaine, la
simplicité résume les dispositions qui habilitent 'dAme a vivre en com-
munion intime avec Dieu, en sympathie avec la maniere dont Il s’est
révélé a 'homme. L'épanouissement de cette vertu requiert I'imitation
de I'enfouissement du Fils . 1a kénose de Jésus, lui, « Soleil de justice ».
En vue de notre salut, 1l s'est librement effacé pour devenir « fleur des
champs ». Or C'est en elle, « dans sa divine corolle », que la « goutte de
rosée » devra « se cacher », Et par suite, « pendant la nuit de la vie (...),
rester cachée a tout regard humain ». Le propos de la « vie cachée » en
Jésus, a demeurer caché ou a se cacher en Lui, dans son « visage », sa
« face », dans son « cceur », « ses bras », est une des lignes de force de
la spiritualité de Théreése?. Résolument, il s'agit de « se cacher » en
« Jésus caché », de s’y maintenir pour connaitre son mystére d'abaisse-
ment et étre assimilé a la grandeur qu'il recéle et communique : la vie
éternelle, le « Ciel ».

Le theme thérésien de la vie cachée connote celui de la pauvreté
spirituelle « Se cacher » en Jésus, prendre refuge en son Mystere et
vivre de son Esprit implique un dépouillement intérieur par un libre
détournement de soi. Dans la logique de la Paque de Jésus, I'ame,
fidele a se tenir cachée en Lui, dans I'obscur et la simplicité de la vie
contemplative, se verra des lors associée a son « régne » :

« De méme que sur la terre elle fut la fidele compagne de son exil, de ses
mépris, de méme au Ciel elle régnera éternellement. / Dans quel étonne-
ment seront alors plongés ceux qui en ce monde avaient considéré comme
inutile la petite goutte de rosée !. . »

Avec réalisme, Théréese ne manque pas de relever la singularité
d'une telle vocation :

« Jésus n'appelle pas toutes les Ames a étre des gouttes de rosée, Il veut
qu'il y ait des liqueurs précieuses que les créatures apprécient, qui les soula-
gent dans leurs besoins mais pour Lui Il se réserve une goutte de rosée, voila
toute son ambition..

Quel privilege d’étre appelée i une si haute mission ! . Mais pour y
répondre comme il faut rester simple. »

2. Le verbe « cacher » revient 242 fois dans ses écnts

179



180

Enquéte sur la vie religieuse

Thérese est consciente de la difficulté de demeurer dans la simpli-
cité qui garde 1'ame dans la « pureté ». Ainsi, en vue de déjouer les
piéges de 'amour-propre qui incurve sur soi-méme, Jésus garde les
ames, appelées a devenir « gouttes de rosée », dans le silence et
'« ignorance » d’elles-mémes, de leur valeur réelle aux yeux de Dieu :

« Jésus sait bien que sur la terre il est difficile de se conserver pur, aussi
veut-il que ses gouttes de rosée s'ignorent elles-mémes, 1l se plait a les
contempler mais Lui seul les regarde, et pour elles, ne connaissant pas leur
valeur elles s’estiment au-dessous des autres créatures. »

Thérése nous aide 3 reconnaitre que la voie de la vie consacrée
converge vers le Mystere pascal en tant qu'il s’accomplit. Elle tend a une
communion vivante avec Celui qui n'avait « ni beauté, ni éclat... rebut
de 'humanité... méprisé et déconsidéré » (Is 53,2-3). En ce sens, elle
« reflete cette splendeur de 'amour, parce qu’elle fait profession, par
sa fidélité au mystére du Calvaire, de croire 4 'amour du Peére, du Fils
et de I'Esprit Saint et'd’en vivre. Elle contribue ainsi a garder vivante
dans I'Eglise la conscience que la Croix est la surabondance de
I'amour de Dieu qui se répand sur le monde »>.

Le parcours de cette lettre offre un dense exposé du sens et de la
valeur d'une existence consacrée a « Jésus seul ». La dimension de la
fécondité apostolique n'y est pas formellement traitée. Ne voyons la
aucun oubli ni la moindre lacune. Pour avoir une juste appréciation
des écrits de Thérese, il faut les aborder avec un esprit synoptique,
englobant I'intégralité de son ceuvre. Tel texte développe un aspect de
sa pensée, et seule une vue d'ensemble en délivre une vision adéquate.
S’adressant a Céline, Thérese avait pour seule intention de rendre
compte du motif essentiel a toute vocation contemplative en climat
chrétien, a savoir une conformation au Christ dans « la condition de
serviteur » (Ph 2,7). Ce faisant, elle s'est efforcée d’en décrire la beauté
évangélique et d'en souligner la valeur spirituelle sans égale. Par
ailleurs, s’appliquer délibérément a rester « caché » en Jésus Christ,
communiant 4 'humilité de sa vie terrestre, est de soi salutaire pour
I'Eglise et le monde. Thérése ne cessera de I'écrire, de I'enseigner* : la
clé de toute fécondité apostolique réside en un « regard d'amour » ou
contemplatif posé sur Jésus, et Jésus crucifié. Et cela jusqu’a l'assimila-
tion a son Mystere rédempteur.

3. Vuta consecratan® 24
4. Jusqu'en 1893, vour les lettres 85, 93, 94, 96, 112, 127, 129, 135



Itinéraires
de vocation religieuse

Marie GUILLET *

es vingt-cinq derniéres années, de différentes facons,

comme supérieure générale de la Xaviére, puis comme mai-

tresse des novices, j'ai été amenée 3 accueillir et 2 former
des jeunes femmes qui demandaient a entrer dans la vie religieuse, au
sein de notre petite congrégation a la dimension contemplative et
missionnaire trés marquée, au cceur du monde. J'ai aussi beaucoup
accompagné — et continue de le faire — des jeunes, femmes et
hommes, qui cherchaient leur chemin, leur place, dans I'Eglise et la
société. Un certain nombre d’entre eux étaient en recherche de voca-
tion. Cependant, dans cet article, j'évoquerai avant tout les jeunes
femmes ayant aspiré a entrer dans la Xaviére, Une remarque prélimi-
naire s'impose : quand on parle d'itinéraire de personnes, le risque est
grand de tirer des généralités. Or, en matiére de vocation, pour la cen-
taine de jeunes que j'ai pu accompagner, aucune généralisation n'est
possible : seules des dominantes peuvent étre dégagées.

* Xaviere, La Rochelle Membre du comité de rédaction de Christus, elle pubhié dans la revue
« Miracle en Alabama » (n® 205, janvier 2005)

Christus n® 210 « 14, rue d'Assas, 75006 Paris

181



182

Enquéte sur la vie religieuse

Les novices des années 80

Entre 1981 et 1993, j’ai accueilli, en nombre significatif, des jeunes
femmes venant de familles non chrétiennes. A un moment donné de
leur existence, une expérience spirituelle fulgurante a fait basculer leur
vie, avec la radicalité des nouveaux convertis. Elles étaient habitées
par une vie spirituelle authentique, réelle, mais sans arriere-fond chré-
tien, sans enracinement dans une histoire ecclésiale. Elles ont pu ren-
contrer dans leurs familles une certaine hostilité ou de 'indifférence.
Plusieurs fois, des premiers veeux furent célébrés sans que personne
de la famille ne soit présent. Le travail de discernement consistait a
vérifier que leur vie spirituelle vigoureuse et les aspirations qu'elles
portaient allaient bien avec un appel a la vie religieuse.

Dans la méme période sont entrées — proches en cela des novices
des générations précédentes — des jeunes femmes issues de milieu
familial chrétien. Elles avaient souvent connu un itinéraire de mili-
tantes engagées dans I'Eglise, quelques-unes avaient vécu un engage-
ment militant dans la vie professionnelle ou dans la vie associative et
sociale. Le lien, I'attachement i leur famille — relativement nombreu-
se — était souvent trés fort, prégnant. J'ai ainsi connu des expériences
difficiles avec des parents chrétiens engagés, hostiles, voire trés hos-
tiles, a I'engagement de leur fille dans la vie religieuse : ils n'accep-
taient pas la nécessaire prise de distance.

Ces années-la ont vu aussi l'entrée de quelques étrangeres, qui
étaient venues en France pour des études ou qui avaient rencontré la
Xaviere en Afrique. Force est de constater que ces vocations n'ont pas
tenu dans la durée. Les difficultés culturelles étaient trop fortes, et
nous-mémes pas assez ouvertes a l'international. Notre petit institut
n‘avait pas de communauté dans le pays dont elles étaient originaires
et oii elles auraient pu se former. Certaines congrégations ont
d‘ailleurs décidé de n'accueillir des jeunes que 1a elles avaient implan-
té des communautés. Ce choix peut se comprendre, mais la mobilité
et le brassage des jeunes sont tels aujourd’hui qu’il va bien falloir
apprendre a vivre ensemble a I'échelle mondiale. Cette situation nous
a invitées a repenser le contenu et les moyens de la formation initiale.
Ces jeunes femmes avaient besoin de vivre une expérience forte de
structuration de leur vie spirituelle dans un climat de liberté. C'est a
cette époque que la retraite des trente jours a trouvé sa place en pre-
miere année de noviciat.



Itinéraires de vocation religieuse

Beaucoup disent que les jeunes sont aujourd’hui psychologique-
ment fragiles. Sans doute pour une part, mais pas beaucoup plus que
les générations précédentes. Car les fragilités ne s'expriment pas de la
méme maniere selon les générations. Elles sont liées au contexte dans
lequel chacune a vécu. Les relations communautaires ont beaucoup
évolué ces trente derniéres années. D'une trés grande réserve dans les
échanges interpersonnels, nous sommes passées a une grande liberté
de partage, d'expression. Les relations sont donc plus riches mais aussi
plus fragiles. Dans la jeune génération, le lien a la famille est souvent
difficile a vivre - une autonomie, une liberté sont a trouver. La pré-
gnance de la famille accroit la difficulté a la quitter. De plus, des
familles sont parfois divisées, marquées par un divorce. La vie Teli-
gieuse doit prendre en compte ces blessures qui sont a traverser, a
assumer.

De 1995 a aujourd’hui

Depuis une dizaine d’années, un changement s’est manifesté dans
les itinéraires des jeunes qui se présentent pour la vie religieuse. Ainsi,
je ne vois plus se tourner vers la vie religieuse, a la Xaviére ou ailleurs,
des jeunes sans enracinement chrétien Aujourd’hui, il me semble que
les jeunes issues de milieu non chrétien se posent des questions non
pas d'abord d'un choix de vie mais d'un approfondissement de la foi,
avec un désir de connaissance. Lextériorité de la foi dans notre société
est devenue tellement importante que je ne suis pas certaine que la
question de la vie religieuse puisse se manifester un jour dans leur
existence. La visibilité de la vie religieuse n'est plus aussi nette, comme
il y a seulement encore quelques années, lorsque des communautés
religieuses étaient présentes la ol vivaient les gens. Mais il ne faut pas
se méprendre sur le terme de visibilité : c'est le Christ que nous cher-
chons a rendre visible, audible, repérable. Comment la vie religieuse
va-t-elle faire signe d’'un Autre, au nom duquel elle est la ? Ce signe
doit pouvoir étre lu. Or I'image de la vie religieuse féminine est dévas-
tée dans I'Eglise, ce qui rend encore plus difficile pour des jeunes
femmes la possibilité de se poser ou d'accueillir la question de la
vocation. De plus, dans la société, l'image de la vie religieuse renvoyée
en permanence, est celle de la vie monastique. Les médias semblent
ne s'intéresser qu’'aux formes de visibilité qui correspondent aux
images qu’ils se font de la vie religieuse — se moquant ainsi de la réa-
lité vécue par tant d'autres femmes.

183



184

Enquéte sur la vie religieuse

Cette dernie¢re décennie sont donc plutot entrées au noviciat des
jeunes femmes de familles militant dans 1'Eglise, avec, par exemple,
un pere diacre ou des parents engagés définitivement dans une com-
munauté nouvelle, ou encore profondément engagés dans la pastora-
le diocésaine. Dans ces familles catholiques, des enfants suivent le
chemin de leurs parents ; d’autres le rejettent. Ces femmes de 25-35
ans sont bien enracinées dans la foi chrétienne, avec une réelle solidi-
té. Elles ont déja vécu des engagements significatifs dans la foi chré-
tienne. Certaines ont déja donné deux a trois ans de leur vie au service
d’'un mouvement ecclésial, comme le Mouvement Eucharistique des
Jeunes (ME]) ; d’autres sont parties en Coopération ou a ATD Quart
Moride. C'est a l'intérieur de ces démarches que s’est posée la question
de la vie religieuse, soutenue par leur famille. La plupart d’entre elles
ont fait I'expérience de la spiritualité ignatienne et en ont une bonne
connaissance. Si elles désirent vivre leur mission dans le sens d'une
annonce de la foi, ces jeunes femmes peuvent rencontrer une certaine
difficulté a percevoir que I'engagement dans la société et dans la vie
professionnelle puisse avoir comme tel une dimension apostolique.

D’autres entrent dans la vie religieuse entre 35 et 45 ans, au terme
de longues, trés longues années de recherche. Elles ont un itinéraire
riche d'expériences, mais laborieux et difficile en termes de choix de
vie. Plusieurs raisons l'expliquent. Quelques-unes sont de famille peu
ou pas chrétienne. Filles uniques ou de famille de deux enfants, elles
ont des parents trés hostiles 4 leur démarche et subissent donc une
pression forte, tyrannique. Ces situations retardent souvent le
moment d'un engagement. Face au chantage affectif, aux pressions de
toutes sortes, ces femmes ont a faire des choix héroiques. 1l arrive
qu’'elles soient trés engagées dans des responsabilités ecclésiales, des
études approfondies de théologie qui les ont comblées dans I'immé-
diat, tout en laissant en arriére-fond une autre question, qu'il ny avait
pas d’'urgence a poser puisqu’elles étaient heureuses dans le présent.
Ce détour fort par l'intelligence de la foi n’est d"ailleurs pas sans poser
probléme pour la formation ultérieure. Le noviciat permet avant tout
la structuration de I'expérience spirituelle ; la formation théologique y
aura sa place, mais seconde.

De nouvelles sensibilités

Ces derniéres années, je rencontre également des jeunes fernmes
de formation chrétienne, mais évoluant dans des univers scientifiques



Itinéraires de vocation religieuse

ou d’entreprise. Elles entrent dans la vie religieuse sans avoir tous les
mots pour repérer et dire ce qu'elles vivent, comme si la société d'out
elles viennent les avait « formatées » au point de rendre inaudibles les
mots de la foi : elles sont étrangeres au langage symbolique dans
lequel se dit l'expérience spirituelle, et dowvent dés lors apprendre a
repérer, a nommer. Une fois entrées dans la vie religieuse, elles n'ont
plus aucun désir de reprendre leur vie professionnelle antérieure : ce
travail ne signifie rien dans leur perception de la vie apostolique,
qu’elles situent plutét dans un service direct de 1'Eglise. C'est que le
choix de leurs études puis de leur métier n'a pas toujours été guidé
par un godit et une attirance, mais selon les filiéres qui présentaient
'assurance de débouchés professionnels. C'est une question pour la
Xaviere, car la vie professionnelle est pour nous une maniére impor-
tante de vivre la vie apostolique, une maniére de témoigner de
I'Evangile dans le monde. Tout un chemin est encore 2 faire pour resi-
tuer la présence au monde, l'engagement apostolique, la mission.

D’autre part, j'ai vu s'interroger des jeunes femmes prises dans des
courants de dévotion religieuse : pelerinages a Medjugorje, tel groupe
de priére ou communauté issus du Renouveau, priére du chapelet,
adoration eucharistique, pratique du jetine, etc En les écoutant, je
percois un abime et comme un hiatus entre ces pratiques et leur vie
quotidienne : ce qu'elles vivent sur le plan religieux n'impregne pas,
n'intervient pas dans la vie quotidienne. Les repéres qui permettraient
de vivre des choix affectifs et un engagement de leur humanité man-
quent cruellement. Cette absence fait demeurer dans une espéce d'in-
conscience. D'ailleurs, ces jeunes femmes ne sont pas entrées a la
Xavieére.

Que cherchent-elles ?

Que cherchent toutes ces femmes lorsqu’elles aspirent a la vie reli-
gieuse ? La dimension communautaire est l'une des premiéres raisons
invoquées, ainsi que la place donnée a la priére communautaire et
liturgique. Ce désir va de pair avec la perception d’'une maniére auda-
cieuse de vivre qui ne craint pas d’« aller au monde ». D’autre part,
elles sont trés attentives a la facon dont nous exprimons notre fémini-
té : il est possible de rester une femme dans la vie religieuse. Elles
sont également trés sensibles a la présence d’autres jeunes, parmi
nous : elles ne seront pas seules, plus tard. Elles goditent un certain
sens de la féte, ce qui est vivant et permet une atmospheére joyeuse.

185
—



186

Enquéte sur la vie religieuse

Enfin, la formation proposée est percue tout a la fois comme solide et
ouverte : elles ne seront pas déconnectées du monde.

Les relations entre les novices peuvent étre conflictuelles, avec de
mauvaises comparaisons, de la jalousie. S'accueillir dans la fraternité
se révele parfois difficile. Or je constate que les derniéres générations,
entrées apres les JMJ] de Paris, ont beaucoup d’exigence entre elles.
Elles vivent une complicité étonnante, elles sont trés soudées, se
remettent en question, s'interpellent. Un vrai travail intérieur peut
alors s’accomplir dans I'accompagnement.

* ¥ ¥

Durant toutes ces années dans la formation, j'ai percu a quel point
il nous fallait prendre la mesure que, lorsque ces femmes seraient
adultes, la société et la vie religieuse ne seraient plus les mémes :
qu'est-ce qui est fondamental et qu’est-ce qui ne bougera pas ? Qu'est-
ce qui est plus relatif, lié au contexte dans lequel nous vivons, et
qu’est-ce qui va évoluer ? Ces jeunes religieuses ont a enraciner toute
leur vie a la suite du Christ, 4 se rendre capables de relire et d'inter-
préter ce qu’elles vivent a cette lumiére-1a. D’ol1 la nécessité de vérifier
la capacité a un vrai travail sur soi, 2 accepter l'interpellation des
autres, a repérer ses lieux de force et de fragilité, pour avancer avec
eux. Cela nécessite de vérifier aussi que chacune a une ouverture forte
au monde et le désir d'y vivre, dy étre confrontées.



En notre terre,
une parabole du Royaume

Sylvie ROBERT *

n jour, dans une église, saint Antoine 'Egyptien, qui allait

devenir « le pere des moines », entendit la parole de

I'Evangile : « Si tu veux étre parfait, va, vends tout ce que tu
as et donne-le aux pauvres, et viens, suis-moi, tu auras un trésor dans
le ciel. » Touché, comme si la lecture avait été faite pour lui, Antoine
met la parole en pratique. Ainsi commence, de maniére repérable, la
vie monastique, et avec elle la vie religieuse : une expérience spirituel-
le fait surgir peu a peu la forme de vie dans laquelle elle s'accomplit.
Ainsi commence aussi toute fondation. Ainsi commence encore toute
vie religieuse : poussé par le feu d'une rencontre qui l'appelle, quel-
qu’un vient chercher auprés d’autres une mise en forme de sa vie pour
que l'expérience de la rencontre décisive avec le Seigneur s'incarne, se
déploie, s'étoffe, se partage, demeure en chemin.

* Religreuse auxiliatnice, Centre Sévres (Paris) et équipe Manrése (Clamart) A pubhié au Cerf
Une autre connassance de Dieu  le discernement chez Ignace de Loyola (1997) Dernier article
paru dans Chnistus « Parvenir a 'amour  » (n® 199, juillet 2003)

Christus n® 210 « 14, rue d'Assas, 75006 Paris

187



188

Enquéte sur la vie religieuse

Mais le passage d'Evangile qui a eu sur Antoine un tel effet, et a par
la suite été maintes fois repris comme parole emblématique pour la
vie religieuse, serait-il réservé aux religieux, comme s'ils étaient seuls
en mesure de l'accomplir véritablement ? Les religieux ne peuvent
s'arroger en propre aucune page d’Evangile qui « justifierait » claire-
ment leur existence. Et le temps n’est plus, heureusement, o 'on
pouvait se contenter, pour parler de la vie religieuse, de I'affecter d'une
série de « plus » qui la mettaient au-dessus de la vie chrétienne « ordi-
naire » ! Cela veut-il pourtant dire qu'il n'y ait pas une expérience spi-
rituelle propre a cette vocation ? Quels peuvent étre les traits de cette
expérience ?

Une maniére propre de choisir le Christ

Bien siir, I'Evangile est tout entier pour tous, et la suite du Christ
n'établit ni rang de préséance, ni hiérarchie entre les vocations. Lorsque
le Christ se donne, le ferait-il en graduant le don de sa vie, en n'ou-
vrant pas a quiconque veut le suivre l'intime de sa relation au Pére ? De
notre coté, en réponse a ce don total, est-il possible de ne se donner
qu'a moitié, de loin ? L'accueil du méme Evangile, avec autant de radi-
calité, a suscité deux maniéres principales d’orienter avec Dieu et sous
son regard toutes ses énergies : le mariage ou une voie de célibat pour
le Royaume, principalement dans la vie religieuse'. Dans ces deux
« états de vie » différents, c’est bien le méme don fondamental que
Dieu fait de sa vie, c'est bien la méme qualité de réponse que suscite
son accueil. La vocation chrétienne au mariage est, tout autant que la
vie religieuse, appel a mettre le Christ au centre de son existence.

Mais la maniére de vivre la rencontre du Seigneur et de se laisser
transformer par elle n’est pas identique dans les deux cas. Si l'incarna-
tion respecte notre humanité et donne poids a toutes les réalités de
notre existence, comment en effet une différence aussi importante que
celle qui touche I'engagement de notre corps et nos attachements ne
marquerait-elle pas l'expérience spirituelle de I'un et 1'autre appel ?

De fait, entre les deux vocations, dans une histoire humaine, le
point de départ n’est pas le méme . I'étincelle initiale qui conduit a
accueillir la vocation du mariage est la relation entre 'homme et la

1. Cet article portant sur la vie religieuse, je ne prendra: comme point de comparaison que le
marnage , car I'appel propre des prétres est avant tout de I'ordre d'un ministére, et non d'un
choix de vie Evidemment, cela ne sous-entend pas que vivre un céhbat ou toute situation
autre que l'on n'a pas choisie ne permet pas de se mettre plemnement 2 la suite du Christ



En notre terre, une parabole du Royaume

femme qui s'aiment ; 'accueil de cet amour comme don et appel de
Dieu est rencontre du Seigneur, et cet amour se découvre comme le
lieu privilégié de I'expérience spirituelle de chacun ; mais le point de
départ est la rencontre entre les deux partenaires. Dans le cas de la vie
religieuse, seule une rencontre du Seigneur est source et lieu de nais-
sance de I'appel comme de la réponse. Et la maniére de vivre des reli-
gieux comporte des formes instituées et communes : le célibat choisi
et vécu dans la chasteté continente, une appartenance communautaire
instituée et un engagement dans une profession par des veeux. Tel
n'est pas le cas pour le mariage : comme institution, il situe les époux
socialement, mais il revient a chaque couple d'inventer son propre
« réglement intérieur » !

La ou les baptisés ayant vocation au mariage font le choix radical
du Christ en recevant leur conjoint puis leurs enfants, ceux qui sont
appelés a la vie religieuse font le choix du Christ sans conjoint ni des-
cendance. L'accompagnement d’hommes ou de femmes mariés
donne parfois d'étre témoin de trés belles expériences ou une ren-
contre décisive de Dieu remet de 1'ordre dans une vie et, redonnant
I'absolue priorité au Seigneur, fait recevoir comme a neuf le conjoint.
Mettre le Christ au centre, C'est alors, porté par le mouvement qui
oriente vers lui, accueillir davantage son conjoint Le « Toi seul »
adressé au Christ ne peut étre effectif sans un « toi seul » adressé au
conjoint.

Le religieux, lui, est appelé a dire au Christ un « Toi seul » sans
aucun autre « toi seul ». Il le prononce avec d’autres qui sont des
freres, non des conjoints. Au fil du temps, avec les expériences heu-
reuses ou douloureuses, ce « Toi seul » prend d'autant plus de poids
que, dans I'absence d'un « toi seul » humain, nous nous découvrons
prompts a nous saisir de relations, activités, succes tangibles... La
conversion qui remet le Seigneur au centre relativise, et de plus en
plus, tout ce qui n’est pas lui, jusques et y compris le moyen, le milieu
et les modes de vie que représente la communauté a laquelle nous
sommes définitivement liés. Pour ne pas se tromper sur son Dieu et
son attachement a lui, 'homme ou la femme mariés recoivent un
époux ou une épouse, le religieux accueille et choisit de laisser se creu-
ser un espace.

189



190

Enquéte sur la vie religieuse

Une fenétre ouverte sur ’'au-dela

Un espace, c'est a la fois un vide et une ouverture sur de l'insaisis-
sable. Cette ambivalence est éprouvée comme telle dans nos vies reli-
gieuses, tour a tour sous ses abords désertiques ou sous ses traits
d’espérance. Nous sommes appelés a faire profession d’espace !

La vie religieuse est née en prenant distance par rapport au monde,
en se retirant au désert. Elle reste marquée par cette origine. Méme
immergée dans les réalités terrestres et investie dans le travail d’huma-
nisation, elle comporte une expérience de retrait, de rupture. Entrer au
noviciat suppose de quitter son travail, son lieu de vie, ses relations.
Contraintes extérieures ou d'un autre ge, regard négatif sur I'existence
humaine, simple moyen pédagogique provisoire ? Non. Cette rupture
est plutdt le lieu d'un lacher prise décisif et peu 4 peu généralisé, la
matrice d'une remise de tout soi-méme qui aura A se monnayer, tantot
petitement tantdt a grand prix, au long des années, sous la figure d'un
abandon de toute sécurité humaine légitime ; ainsi se dégage l'in-
croyable, toujours a refaire, d'un appui sur Dieu seul, sans autre assu-
rance. La force des commencements révéle une structure profonde de
la vie religieuse.

Dans une homélie pour des derniers veeux, Michel de Certeau
définissait la vie religieuse par un « geste » : « partir ». Bien sir, ce geste
est aussi celui du mariage : « L'homme quittera son pére et sa mére »,
la cellule familiale connue et le confort d’une vie solitaire. Toute voca-
tion fait vivre un départ extérieur et intérieur, avec sa part d’arrache-
ment et d'inconnu, car 'homme ne vit qu'en cessant de se garantir.
Mais, dans le cas du mariage, le départ a lieu en vue d’un attachement
qui donnera naissance a une cellule familiale, certes nouvelle, mais du
méme ordre que celle que I'on quitte. Nous religieux, nous quittons
une famille, des amis, un travail, mais aussi un mode de relation et,
pour tout dire, un certain rapport a la vie. C'est en se donnant l'un a
'autre que des époux apprennent 2 se laisser dépouiller de toute auto-
suffisance. Pour nous, c'est autrement que dans le don mutuel de la
chair. Notre mode de vie comporte d’emblée, a 'ombre de la croix,
une dimension évidente de renoncement qui marque notre profes-
sion et qui, 2 moins de n'étre que secret repli ou fuite dissimulée de
I'existence humaine, a quelque accointance avec l'au-dela.

2. Je constate que dans son livre sur la vie religieuse, St tu savais le don de Dieu (Lessius,
2002), Enzo Bianchi met lu1 aussi 1'accent sur cette dimenston eschatologique



En notre terre, une parabole du Royaume

Une dynamique d’avent

« Le temps se fait court » ; « elle passe, la figure de ce monde »
(1 Co 7,29.31). C'est dans le contexte de ce rappel que Paul situe le
célibat par rapport au mariage. De fait, mettre des enfants au monde,
c'est ouvrir le présent sur l'avenir terrestre ; renoncer a une progénitu-
re, C'est laisser notre mort affronter le vide de I'absence de descendan-
ce : ce ne peut étre mouvement de vie qu'en désignant une autre
advenue. L'espace que notre maniere de suivre le Christ dans la vie
religieuse comporte et creuse peu a peu est celui d'une attente ; dou-
loureux et joyeux comme elle, il ouvre notre présent sur son au-dela.
La profession des veeux a déja cette portée, et certaines traditions vont
jusqu'a parler d'une « mort au monde ». Mais c’est bien dans l'obscur
du quotidien que se fait ce travail, lorsque lentement, petitement,
nous apprenons a recevoir sans nous y attacher relations et activités,
réussites et fécondité, ou a estimer « que les souffrances du temps pré-
sent ne sont pas a comparer a la gloire qui doit se révéler en nous »
(Rm 8,18). De belles figures de nos ainés dans la vie religieuse nous
donnent de contempler l'unification qui s’est opérée quand le renon-
cement prononcé lors des premiers engagements a pris consistance, a
coup de dépouillements successifs, et a travaillé tout l'étre pour le
mettre en état d’attente du Seigneur quand il viendra.

Les trois veeux classiques peuvent étre compris dans cette dyna-
mique d'attente, d’avent, comme l'ouverture d'une fenétre vers ce qui
ne passera pas : ils interrogent sans tréve notre soif de nous assurer sur
ce qui est a notre disposition, a notre portée, sur notre ceuvre, et de
pourvoir nous-mémes a notre avenir ; ils entretiennent en nous le
désir d'un monde ol tout pain, y compris celui de l'affection, sera par-
tagé avec tous. L'engagement que nous prenons est pari non sur la
grace d'un avenir terrestre, mais sur ’horizon insoup¢onné d'un au-
dela. Dans l'absence de vis-a-vis humain privilégié, c’est par le lent tra-
vail de l'attente que nous nous laissons dépouiller de toute emprise. La
consistance que prend le Christ creuse ce vide jusque dans les formes
ol s'entretient la relation avec lui, mais ce vide est un espace pour le
laisser lui-méme venir. Et les médiations fraternelles et institution-
nelles sont la pour aider i vivre ce vide sans le combler ni I'occulter.

Faudrait-il alors que les religieux postés a cette fenétre sur 'au-dela
oublient I'ici-bas ou soient contraints de n'y vivre qu‘a regret ? La sta-
bilité dans la vie monastique, I'insertion de la vie religieuse dans les
taches apostoliques au sein du monde suggérent pour une part autre

191



192

Enquéte sur la vie religieuse

chose. Lappel au désert est en réalité docilité i se laisser conduire par
|'Esprit vers toute chair.

Se laisser conduire vers toute chair par I'Esprit

En christianisme, selon une loi fondamentale d'incarnation, toute
expérience spirituelle véritable fait entrer plus profondément dans
I’humanité, 3 commencer par la sienne. L'Esprit qui pousse au désert
conduit vers la chair de notre chair. Accueillir 'éternité dans l'aujour-
d’hui ne détourne pas du cours humble de I'existence au jour le jour ;
la preuve : la vie monastique organise soigneusement le temps ; quant
aux trois veeux, ils portent sur ce que nous vivons tous les jours, sur le
plus vif de notre existence, avec ses appétits les plus incarnés.
Lincorporation dans une congrégation va de pair, c'est un fait d’expé-
rience, avec l'intégration, pour une part onéreuse et a ce prix unifiante,
de sa propre histoire, de ses richesses et limites, de celles de la com-
munauté ou de l'Institut, de toutes les fragilités d'une existence
humaine. C'est notre humanité d'aujourd’hui, en toute son épaisseur,
qui est travaillée par l'éternité que nous attendons ; ce travail, loin de
masquer la fragilité, y confronte ; mystérieusement, il touche et va
jusqu’a épanouir, autrement que par le mariage, notre humanité dont
la chair est faite pour aimer.

La vie religieuse est chemin pour entrer dans la chair selon 1'Esprit.
La place vitale de la Parole de Dieu et le rapport que nous entretenons
avec elle peuvent en étre le signe. Nous lisons la méme Parole de Dieu
que les chrétiens mariés, mais a partir d'une autre terre. Pour nous,
qui ne sommes pas appelés a vivre une rencontre charnelle d’'oit peut
naitre une autre chair, la Parole de Dieu est instance essentielle d'alté-
rité, qui touche les profondeurs de notre coeur et nous ouvre les
portes de notre humanité. A la faveur des années, dans un silence et
une sobriété croissants, il nous est donné de « faire corps » avec la
Parole. La Parole de Dieu prend chair dans un compagnonnage dis-
cret ; Dieu, pour nous, finit par s'intéresser aux petits riens de 1'exis-
tence : I'union A Dieu n'est réelle qu'a n’étre pas sublime ! Notre
propre parole alors se recoit autrement. La parole de profession des
voeux surgit dans notre chair, 1a ot pulsions de vie et combats se
vivent au plus cru de notre humanité, et elle I'engage tout entiére ;
mais, intégrant un renoncement, elle ne saurait venir de la chair. La
promesse des époux s"accomplit par le sceau d'une étreinte des corps ;
la nétre met toute notre vie sous le signe de la parole, et nous appre-



En notre terre, une parabole du Royaume

nons, dans l'obéissance, a faire passer tout rapport aux biens et a
autrui par une parole échangée, remise et recue, a la recherche d'un
dialogue avec Dieu.

Avec la chair et le sang de chacun

Dans cette importance de la parole échangée dans la foi apparait le
sens de la fraternité religieuse. L'appel de Dieu nous met ensemble.
Dieu ne veut pas nous « suffire », de manieére exclusive ; il convoque a
la relation ceux et celles qui ne sont pas appelés au « toi seul » mutuel
des épousailles humaines. La vie fraternelle instaure un dialogue entre
membres du méme corps religieux, qui empéche notre relation a
Dieu de se perdre dans le réve ou le soliloque. Elle offre, méme a ceux
qui sont en retrait physique par rapport au monde, un échantillon
garanti de la diversité humaine avec ses richesses et ses pauvretés !
Quant aux médiations institutionnelles que sont nos textes com-
muns, nos structures et nos supérieurs, ils rappellent que, comme tout
autre groupe humain, nous ne pouvons vivre sans que 1'Esprit vienne
s’humilier dans des structures humaines.

C'est bien au coeur de 'humanité, 13 oi la relation fraternelle est
présentée par I'Ecriture avec grand réalisme comme le lieu des vio-
lences primordiales, que 1'Esprit nous appelle. Nous ne choisissons pas
les freres et les sceurs auxquels nous nous lions. Entre nous se rejouent
les mémes merveilles et les mémes miseres relationnelles que dans
tout groupe humain. Mais le lien nous vient d'un ailleurs, de 'union
de chacun au Seigneur et d’'un horizon infini vers lequel nous sommes
tendus, car ce qui seul ne passera pas, c'est I'amour (cf. 1 Co 13).

Autrement que par une affinité élective, nos veeux font du lien : ils
ouvrent i tout partage et a3 une remise de nos indépendances.
L'appartenance nous fait passer par la joie de recevoir une place a la
table commune du pain, de la parole ou des responsabilités, par celle
du partage, du soutien et de I'union parfois sensibles et consolants ;
mais elle nous fait connaitre aussi la désappropriation de relations
heureuses au fil des changements de lieux et de taches, la fidélité dans
la grisaille ou méme dans la douleur des incompréhensions secrétes
ou manifestes, le vertige de 'abime lorsque la foi qui nous relie est
plus nue, toute proche du tombeau vide. Nous sommes liés par ce
« Toi seul » que ces événements nous font redire au Christ a profon-
deur nouvelle et qui nous reconduit sans cesse vers la communauté
humaine en quéte d'une harmonie venue d'un Autre. La foi nous fait

193



194

Enquéte sur la vie religieuse

expérimenter que la communion existe et se forge dans 1'épreuve
comme dans la joie partagées. Nous qui sommes réunis non par la
chair et le sang, mais bien avec la chair et le sang de chacun, nous
choisissons de travailler, quoi qu'il arrive, 2 nous aborder mutuelle-
ment avec les yeux de la foi.

Ce regard venu de la foi s'élargit par principe a toute chair. Que
nous soyons derriére les murs d'un monastére ou en pleine activité
humaine, une telle fraternité, venue de l'au-dela, qui nous échappe en
méme temps qu’elle nous relie, ne peut que nous envoyer, pélerins, a
lI'infini. Comme tout amour, le don mutuel des époux ouvre 4 un
déploiement d’amour plus large que leur couple, mais cet amour
prend une autre forme que leur relation conjugale ; pour nous, la rela-
tion fraternelle entre nous est exercice d’une fraternité qui peut se
vivre avec quiconque, en un amour qui revét la méme forme. L'appel
que nous avons regu d'un au-dela de ce qui est terrestre et qui nous
envoie vers la terre humaine nous révéle en notre propre champ,
inaliénables, un trésor caché et une perle secréte. La est désormais la
source pour nous de toute rencontre : ce qui nous est ainsi arrivé nous
met en demeure d'aborder tout étre en quétant en lui la perle et le tré-
sor, en croyant en lui a cette trace de I'éternité, en la laissant lui faire
signe. Mais évidemment, c’est aussi le lieu et I'enjeu de notre combat.
Il ne nous faudrait pas oublier que le désert est le lieu d'un entraine-
ment au combat spirituel...

* % *

Notre appel ne serait-il pas alors d’offrir seulement notre terre
pour que le Seigneur en fasse, modestement, y compris a notre insu et
au profit de la relation qu’il entretient avec chacune de ses créatures,
une parabole de son Royaume ? Ce serait notre maniére propre d’'ac-
cueillir I'ceuvre du Christ et de nous laisser modeler par elle, unir a
lui, bien plus profondément qu’en réduisant son Evangile a quelques
comportements qu'il nous faudrait imiter et dont nous, religieux,
serions les champions ! Nous sommes seulement envoyés dans le
monde par une Parole venue d‘ailleurs, invités a vivre dans la chair ce
qui ne vient pas d’elle.

Les deux vocations au mariage et a la vie religieuse peuvent alors
étre vues comme deux mouvements complémentaires ; la vocation au
mariage appelle a accueillir la voix du méme Ailleurs, mais a partir
d’une relation née de la chair et dans la chair : le sacrement imprime



En notre terre, une parabole du Royaume

un sceau d’éternité sur 'amour charnel ; la fidélité au long des jours
s'entretiendra-t-elle sans passer d'un appui sur l'attrait affectif a un
accueil mutuel dans la foi ? La naissance d'un enfant n’est-elle pas
expérience que la fécondité de I'amour vient en méme temps de la
chair et d'ailleurs ? Le deuil ne contraindra-t-il pas a expérimenter par
I'absence 'espace éternel ?

Entre les deux vocations, les éléments fondamentaux sont les
meémes, les points de départ et les mouvements different. La rencontre
du Fils incarné ou de Jésus ressuscité connait et requiert ces deux
mouvements : dans l'incarnation, Dieu prend vraiment chair, mais
C'est a partir d'un au-dela de la chair ; le ressuscité, c’est bien ce Jésus
de Nazareth que les disciples ont connu dans sa chair, mais la gloire
qui lui vient d'ailleurs fait qu'ils ne le reconnaissent pas. Mariage et
vie religieuse donnent ensemble une image de la tension interne au
christianisme entre un ici-bas et un au-dela, radicalement différents et
tout aussi inséparables. L'ceuvre de Dieu ne s’enferme jamais en une
unique forme. « Si quelqu’un vous dit : “Voici, le Christ est ici !”, ou
bien : “Il est 1a”, n'en croyez rien » (Mt 24,23).

195



196
—

« N’avoir rien de plus cher
que le Christ »

Dialogue entre une femme mariée
et un moine

Hélene BRrICOUT et Patrick PRETOT *

« N'avoir nien de plus cher que le Christ » : la vie monastique de tradition béné-
dictine voit souvent dans cette formule une expression synthétique du rapport person-
nel et intime avec le Christ vers lequel tend le moine Que serait la vie monastique st
elle n'était polarisée par le désir de communion avec le Chnist ? Ne serait-elle pas
alors une forme hautement respectable de sagesse, au risque de conduire a un déta-
chement du monde cachant une forme supérieure d'égoisme 2 Dans une discussion
amicale, le moine avait évoqué comme naturellement cette formule pour exprimer
une maniére de se situer dans un contexte ot les relations sociales ne sont pas tou-
jours simples et oit le témoignage de la hiberté monastique est a la fois fragile et
attendu. Ce fut le point de départ d'un échange dont Uessentiel est 1ci repris.

* Madame Hél2ne Bricout et le frere Patnick Prétot, bénédictin, sont tous deux enseignants a
I'Institut Supéneur de Liturgie de I'Institut Catholique de Pans

Christus n® 210 » 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Dialogue entre une femme mariée et un moine

Cher frére,

L'objet de ce courrier est une réflexion a propos d'une citation que
tu as faite de la Regle de saint Benoit : « N'avoir rien de plus cher que le
Christ. » Cette citation vient rappeler que la sequela Christt inspire une
attitude d’abandon et de confiance au Christ, qui fait passer au
second plan les considérations des « choses passageres » pour demeu-
rer fidele a la source de la vocation. Du moins, c'est ainsi que j'ai com-
pris les choses. Et cette attitude est pour moi un motif de méditation,
car il y a 13, sans doute, la source d’une force réelle pour vivre un cer-
tain dépassement de soi.

Toutefois, prise en elle-méme, cette citation me pose question et
vient réveiller une ancienne difficulté que je pensais résolue : lorsque
je préparais mon mariage, j'ai eu la curiosité de me renseigner assez
précisément sur la doctrine chrétienne de ce sacrement. }J'ai emprunté
a la bibliothéque un livre qui passait en revue les sources bibliques,
patristiques ou théologiques'. Mais il se terminait... sur un chapitre
portant sur la supériorité du célibat et de la virginité sur le mariage. A
I'issue de cette lecture, crise et doute : ou bien le livre dit vrai, et il faut
en toute logique, pour suivre le Christ, que je renonce au projet de
mariage ; ou bien il faut revoir le discours sur le mariage chrétien.

J'ai opté pour la seconde solution, et cet épisode est resté 1'un des
motifs de mon orientation vers la théologie. Plus tard, j'eus 'occasion
de découvrir une perspective autrement plus riche dans les Eglises
orientales, et 'expérience concréte de la vie conjugale depuis quinze
ans, ainsi que l'observation des couples qui nous entourent — dont
certains échouent —, m’ont conduite & penser autrement.

Il y a en effet, inscrite dans la tradition théologique occidentale, la
conviction de la supériorité de 1'état de célibat sur celui du mariage. Je
I'ai rencontrée a toutes les époques chez les plus grands (les excep-
tions sont rares), méme chez les auteurs qui auraient pu avoir un
autre avis, ayant eux-mémes connu quelque chose de I'état conjugal
(Abélard ou Raymond Lulle, par exemple). La réelle ouverture de saint
Franc¢ois de Sales n’'a pas assez duré pour modifier les mentalités,
comblée qu’'elle fut par l'essor du jansénisme. Les auteurs s'appuient

1. Pierre Adnes, Le manage, Desclée, 1963

197



198

Enquéte sur la vie religieuse

surtout sur 1 Co 7,32-34, ou Paul semble opposer 'amour du
conjoint a 'amour de Dieu : « plaire au Seigneur » ou « plaire a sa
femme ou a son mari ».

Je suis sortie de la difficulté en jugeant impossible la concurrence
entre les deux. Opinion confirmée par Elie Mélia, théologien ortho-
doxe, dans ce passage que j'ai trouvé lumineux : « Célibat et mariage
répondent a deux vocations qui, toutes deux, viennent de Dieu. Or
Dieu appelle toujours 2 une plénitude, jamais 3 un minimum de vie,
ni méme a une vie diminuée »

Depuis, deux éléments ont renforcé cette conviction. D'une part,
dans la liturgie, plusieurs oraisons mettent sur la piste de la consécra-
tion baptismale comme source de toute vocation. Par exemple, au
samedi de la deuxi¢me semaine, dans la Liturgie des Heures : « Que nos
lévres, notre dme et toute notre vie proclament ta louange, Seigneur ; et
puisque tout notre étre est un don de ta grice, fais que notre existence te
soit consacrée. » La Liturgie des Heures étant pour tous les baptisés, il
apparait que cette consécration au service de Dieu ne concerne pas seu-
lement les prétres ou religieux. Il en va de méme dans la collecte de la
messe du troisiéme mardi de caréme : « Ne nous prive pas de ta grice,
Dieu fideéle ; qu'elle nous consacre a ton service et nous assiste toujours. »

D’autre part, la vie conjugale et familiale m’'a appris que le don de
so0i, 4 'exemple du Christ, nest pas naturel ; c'est un apprentissage exi-
geant, qui s'exerce dans le long terme (les enfants ne sont pas portés
spontanément a partager : ils ont a le découvrir), mais qui porte, 2 mes
yeux, le sens et 'objectif de la vie conjugale. 1l s'agit d’apprendre 2 se
donner totalement a son conjoint, a ses enfants et, au-dela, a ceux qu'il
nous est donné de rencontrer dans la vie quotidienne. Il y a 1a une
vocation a un amour absolu, « en plénitude », que nous n'atteignons
jamais mais qui reste I'horizon de toute vie humaine et chrétienne.

Par ailleurs, je pense que « plaire au Seigneur » n’entre pas en
concurrence avec le fait de « plaire a son époux(se) », dans la mesure
oil, « puisque 'amour vient de Dieu » (1 Jn 4,7), Famour pour 'un ne
peut s‘opposer a I'amour pour l'autre. Je suis méme intimement per-
suadée que j'aime d’autant mieux mon mari que j'avance dans
I'amour de Dieu, et vice-versa.

J'en reviens a ta citation : « N’avoir rien de plus cher que le Christ. »
En fait, je n'arrive pas a la comprendre. Le chapitre précédent compor-
te : « Ne rien préférer 3 I'amour du Christ. » L'une comme 'autre me

2. « Le hen matnmomal », in Hommes et Eglise, Strasbourg, 1970



Dialogue entre une femme mariée et un moine

parait s'opposer au double commandement du Christ (« Tu aimeras
Dieu de tout ton cceur... et voici le second qui lui est semblable : tu
aimeras ton prochain comme toi-méme », Mt 22,34-40) et a ce que je
vis dans le mariage. Personnellement, je suis incapable de dire si je
préfere le Christ ou mon mari. Cette question n’a pas de sens. Bref, je
butte sur ces phrases. Du coup, j'aimerais savoir, a 'occasion, com-
ment tu les comprends, a la lumiére de la vie monastique et de ta
vocation propre. Est-ce que ces citations sont faites uniquement pour
des moines ?

Hélene

Chere Hélene,

Merci pour cette lettre qui m’aide 3 mieux préciser ma pensée. Cela
m’a donné l'occasion de relire la Regle sous cet angle. Saint Benoit
attache une grande importance a ce motif, puisqu’il y revient au
moins trois fois et notamment a la fin de la Regle sous une forme
dont le libellé ressemble a une doxologie : « Qu'ils ne préferent abso-
lument rien au Christ, lequel daigne nous conduire tous ensemble i
la vie éternelle » (72,11).

Dans ma pensée, le rappel de cette formule voulait souligner une
visée, et méme un idéal de vie : selon la Regle, suivre le Christ implique
de faire passer au second plan d’autres considérations, éventuellement
légitimes, et qui ne sont pas a mépriser puisqu’elles peuvent aussi
devenir un lieu ol Dieu rejoint 'homme. Mais il y a une sorte de prin-
cipe inscrivant un certain ordre entre des réalités dont la vie quotidien-
ne nous montre sans cesse qu’elles peuvent se présenter — au moins
en apparence — comme contradictoires. Mais j'entends bien que la
formule peut préter a des incompréhensions si 'on considére que la
vie religieuse serait la maniére de vivre la préférence pour le Christ.

Evidemment, comme toi, je résiste au discours de la supériorité du
célibat sur le mariage. Je crois qu'il vient surtout d'un épisode histo-
rique assez obscur : I'opposition, au début du v* siécle, entre saint
Jérome et Jovinien®. Dans un contexte qui n’est évidemment plus le

3. Cf Enzo Bianchy, « Mariage et virgimité », Dictionnaire de la vie spirituelle, Cerf, 1983,
pp 111-112 Cependant, 2 la méme époque, Jean Chrysostome tient fortement que tous,
mariés ou célibataires, partagent une méme vocation a la perfection

799



200

Enquéte sur la vie religieuse

noétre, Jérome pour valoriser le célibat, forge une opposition entre le
mariage comme réalité de ce monde, alors que le célibat serait une
marque de la condition paradisiaque. L'autorité de son auteur donne-
ra a cette doctrine une force quasi contraignante par la suite, mais
nous mesurons combien elle est difficilement recevable pour le
monde contemporain. Ce dossier est donc éclairant au moins parce
que beaucoup aujourd'hui se sentiraient sans doute plus proches des
formules de Jovinien que de celles de Jérome...

Pour ma part, lorsque je considére les expressions : « N'avoir rien de
plus cher que le Christ » ou : « Ne rien préférer a 'amour du Christ », je
suis porté a les mettre en relation avec des textes de 'Evangile comme
Mc 10,28-31 et surtout Lc 14,25-27 : « De grandes foules faisaient route
avec Jésus. Il se retourna, et leur dit : “Si quelqu’un vient 42 moi, et s'il ne
hait pas son pére, sa mére, sa femme, ses enfants, ses fréres, et ses sceurs,
et méme sa propre vie, il ne peut étre mon disciple. Et quiconque ne
porte pas sa cToix, et ne me suit pas, ne peut étre mon disciple.” »

Mais pour comprendre ces textes, on ne doit jamais oublier que
lorsqu’on considére la relation a Dieu, le langage humain devient
analogique, c’est-a-dire qu'il exprime quelque chose de vrai mais qu'il
le fait avec un décalage, car Dieu échappe aux catégories de ce monde.
Ainsi, par exemple, lorsqu’on parle de la « présence » de Dieu, il est
essentiel de garder a l'esprit que cette « présence » dépasse de toute
part I'expérience d'une présence humaine.

Dés lors, 'amour du Christ ne fait pas nombre avec nos amours
humaines. Plus encore, et c’est comme cela que je comprends le sacre-
ment de mariage, la modalité pour une femme mariée de « ne rien
préférer a 'amour du Christ », C'est précisément d’aimer son mari.
Car dans ce monde-ci, nous ne pouvons aimer le Christ qu‘a travers
ses médiations. C'est bien ce que rappelle si fortement la Premiére
Epitre de Jean : « Si quelqu’un dit : “J"aime Dieu” et qu'il déteste son
frére, c'est un menteur : celui qui n'aime pas son frére qu'il voit ne
saurait aimer le Dieu qu'il ne voit pas » (4,20).

Nous avons tendance 2 comprendre ce passage dans un registre
éthique impliquant un schéma séquentiel : I'amour de Dieu com-
manderait la nécessité d’aimer le prochain. Il me semble préférable
d’entendre ce texte dans le registre ontologique. La maniére d’aimer
Dieu — et peut-étre méme faut-il préciser la « seule » maniére d'aimer
Dieu en ce monde —, cest d'aimer les femmes et les hommes qui
sont les médiations par lesquelles il nous fait le don de sa présence. Et
dans un couple, le conjoint est précisément cette médiation de la pré-



Dialogue entre une femme mariée et un moine

sence du Christ : le sacrement de mariage est une vocation au sens
d’un appel 4 ce que I'amour entre les époux devienne signe de la rela-
tion entre Dieu et 'humanité. Sur ce point, on se gardera de poser
trop rapidement l'union conjugale comme représentation concrete de
I'union du Christ et de I'Eglise. Le sacrement ne transforme pas auto-
matiquement I’amour humain en amour divin. Le respect du caracté-
re analogique est essentiel dans ce cas : 'amour humain est appelé a
une ressemblance de plus en plus grande avec 'amour divin, il n'est
pas absorbé d’emblée dans la sphére divine en perdant sa consistance
propre ; il est le résultat d'une coopération constante entre les époux
et 'Esprit qui leur est donné. Dans la forme initiale de 'analogie (cf.
Osée, Jérémie, Isaie, etc.), C'est le couple humain qui constitue la base
de la comparaison : 'amour de Dieu est comme 1'amour entre un
homme et une femme, et non l'inverse. Lap6tre Paul opére un retour-
nement en Ep 5, ce qui change le sens de I'analogie : 'amour manifes-
té par le Christ acceptant la croix devient exemple a suivre pour vivre
I'amour humain.

Il ne peut donc en aucun cas y avoir de concurrence entre 'amour
du Christ et I'amour d'un mari. Il en est de méme pour les enfants :
non seulement ils sont un don de Dieu au couple, mais ils sont ce par
quoi les époux, comme couple, découvrent et expérimentent I'amour
de Dieu. S'il en est bien ainsi, alors il m'apparait clair que la phrase :
« N'avoir rien de plus cher que le Christ » n’est pas réservée au moine.
Mais les époux et les parents la vivent a travers des médiations diffé-
rentes de celle du moine.

Frére Patrick

Cher frere,

La réflexion continue... L'idée de la supériorité du célibat sur l'état
conjugal semble étre antérieure au christianisme. Elle fait partie d'une
problématique plus large, celle de la supériorité du masculin sur le
féminin — pensée qui habite les courants préchrétiens comme le pla-
tonisme, l'aristotélisme ou le stoicisme. Ces courants tendent a poser
une séparation entre le féminin et le divin (ou le spirituel), et attri-
buent une supériorité indiscutable a la masculinité sur la féminité. Le
mariage, parce qu'il exige et opére un rapprochement entre les deux,

201



202

Enquéte sur la vie religieuse

est inférieur a l'état de célibat, qui permet au contraire un dégage-
ment par rapport au féminin, et donc au charnel®. Ces présupposés
étaient tellement ancrés que le christianisme n'a rien pu faire contre,
et cela d'autant moins que certains Péres de I'Eglise en étaient profon-
dément imprégnés et en partageaient les « évidences ».

Je préfere prendre comme point de départ que la vocation monas-
tique (et religieuse) comme le mariage sont des spécifications de la
vocation baptismale, chacune selon son mode propre. Et il se trouve
que les deux sont complémentaires. Le véritable enjeu de la vie conju-
gale, a mes yeux, est la construction continue de la « communauté de
vie et d'amour », comme le dit la cinquiéme bénédiction nuptiale :
« Qu'ils cherchent a s'aimer chaque jour davantage et suivent
’exemple du Christ, lui qui a aimé jusqu’a mourir sur une croix »®.

11 s’agit donc d’aimer son conjoint comme le Christ a aimé ses
fréres et sceurs en humanité, gratuitement, inconditionnellement,
sans calcul, ce qui est une des choses les plus difficiles a faire. Car il
est trés difficile d’apprendre a ne pas calculer : on a tellement vite fait
de placer les relations humaines sur le mode du donnant-donnant !
Du style : « Je me suis levée ces deux derniéres nuits pour tel enfant
qui faisait des cauchemars ; la nuit prochaine, c’'est a ton tour » ; « J'ai
fait tout le repassage, tu peux bien pendre le linge », etc. Dans un pre-
mier temps, cela peut répondre a une exigence de justice, parce qu'il
est vrai que le schéma de la femme qui s’occupe des enfants et de la
maison, tandis que le mari lit son journal a parfois la vie dure... Mais
ce stade doit étre dépassé pour que I'amour conjugal acceéde A un
autre niveau. Seuls des relations équilibrées, un amour profond et un
dialogue permanent peuvent construire une véritable complicité dans
laquelle la foi commune est primordiale ; elle peut faire dépasser, non
sans efforts, un fonctionnement profondément individualiste. Il n’est
pas str d'ailleurs que I'on sorte jamais de ce combat. Alors, comme tu
le dis, l'autre devient une médiation privilégiée de la présence du
Christ. Et la communauté conjugale devient le lieu d'une authentique
communion anticipant d'une certaine facon l'eschatologie, ol
I'amour entre les personnes se définit par la communion.

Les enfants se situent tout autrement, car bien que nous en soyons
responsables pour un temps, nous savons que notre mission est de les
amener a étre des hommes et des femmes autonomes, libres et res-
ponsables. Mais par I'énergie, le temps et le don de soi qu'ils exigent,

4. Cf Sylviane Agacinski, Métaphysique des sexes, Seuil, 2005
5. Rutuel romain de la célébration du manage, 2005, n 288, p 130



Dialogue entre une femme mariée et un moine

ils permettent de développer 'amour gratuit et en partie désintéressé :
ce sont avant tout des fréres et sceurs qui nous sont confiés, qui ne
nous appartiennent pas et dont nous n'avons rien a exiger en retour.
Heureusement, parce qu'il y a relation, il y a une certaine réciprocité
qui donne a la mission éducative, en général, motivation et méme
bonheur. Et cette mission est aussi une médiation de 'amour de Dieu
pour chacun : « que leur amour, semblable & ton amour, Seigneur,
devienne une source de vie »°.

Au-dela de la sphere familiale, les relations de quartier, de travail
ou de réseaux sont autant de médiations de la présence du Christ
pour le couple et la famille. Parmi elles, une modalité particuliére me
tient a coeur : 'amitié. Vécue en référence consciente au Christ, c’est
une des plus belles choses qui nous soit donnée de vivre, car elle
atteint a une véritable fraternité dans le Christ. Il y a 1a pour moi un
témoignage de vie chrétienne fondamental : une fraternité qui est
signe d'un remodelage des relations humaines, ol ce n'est plus la
parenté biologique qui prime — méme si celle-ci peut rester impor-
tante, bien évidemment — mais une parenté fondée dans le Christ. Ce
témoignage revient en propre aux baptisés, car j'ai acquis la convic-
tion que seul 'amour (et non l'institution comme telle) peut porter le
témoignage évangélique et montrer le chemin du Christ a tous. Peut-
étre y a-t-il quelque chose d'équivalent dans la vie monastique ?

Hélene

Chere Hélene,

Nous sommes d'accord sur un point essentiel : mettre mariage et
célibat en concurrence revient a s'éloigner d'une pensée de la relation
au Christ dans le cadre d'une économie des médiations. Mais la pre-
miere question reste entiére : les recherches psychologiques, mais
aussi la reconnaissance du sérieux de l'échange des époux, ont sans
doute contribué a rendre plus difficile le recours a un langage qui
semble risqué, voire impropre.

Toutefois, a la réflexion, il me semble que la figure de la relation
sponsale est intéressante, car elle aide non seulement a penser la vie

6.1bd, p 131

203



204

Enquéte sur la vie religieuse

religieuse sans supériorité a I'égard du mariage, mais elle permet de
penser la vie religieuse comme une maniére particuliere de vivre la
relation au Christ’.

Pour le moine, quelle est la médiation qui soit équivalente a celle
du conjoint dans le mariage ? On est tenté bien sir de penser a la
communauté... C'est en servant et en aimant la communauté que le
moine exprime et vit son amour du Christ. Mais si c’est en partie vrai,
il faut souligner que le lien avec une communauté n’a pas la méme
exclusivité que le lien conjugal... On peut penser aussi a 'Eglise. Mais
ceci vaut pour le ministére ordonné — notamment épiscopal comme
le signifie le symbole de 1'anneau pastoral —, et non pour le religieux
comme tel. En définitive, je me demande si saint Benoit ne donne pas
la réponse en demandant au moine d’« honorer tous les hommes »
(Regle 4,8). La médiation spécifique, c’est tout homme, et d’abord le
pauvre, en qui le moine essaie de voir un frére — ce qu’éclaire la
célebre formule d’Evagre le Pontique : « Séparé de tous, uni a tous. »
On retrouve par la également les grandes intuitions des fondateurs
d’ordre : Benoit, mais aussi Fran¢ois d’Assise, Ignace de Loyola ou,
plus pres de nous, Charles de Foucauld, le « frére universel ». Bien des
textes de Thérese de Lisieux pourraient également étre invoqués dans
le méme sens. Car pour pouvoir se donner a tous, il faut étre libre de
toute attache spécifique. La maniére propre pour le moine de « n'avoir
rien de plus cher que le Christ », c'est donc d’honorer tous les
hommes. Et ce projet est bien sir aussi difficile que le mariage... Une
tiche jamais achevée, un chemin sur lequel on peut dire : « Chaque
jour, je commence. »

Frere Patrick

7. Deux textes romains sur la vie contemplative ont adopté le terme sponsa dans leur titres
Pie XII, Constitution apostolique Sponsa Chnisti, du 21 novembre 1950 , Congrégation pour
les instituts de vie consacrée et les soaétés de vie apostolique, Instruction Verbt Sponsa sur la vie
contemplative et la cloture des momales, du 13 mai 1999 (cf site

Toutefoss, 1l est intéressant de noter que dans les prermiers mots des deux textes, c’est 'Eghse
qui est désignée comme « Epouse du Christ », méme st I'on vise la vie religieuse féminine


http://http.//www.vatican.va

« Pour I’amour exclusif
de Jésus-Christ »

Vocation de Madeleine Delbrél

Bernard Pitaup *

e 15 octobre 1933, jour de la féte de sainte Thérése d'Avila,

Madeleine Delbrél arrivait avec deux compagnes a Ivry-sur-

Seine. Elle devait y rester jusqu’a sa mort, en 1964. Le groupe
que ces jeunes filles avaient fondé s'appelait « la Charité de Jésus ».
Elles étaient guidées spirituellement par un prétre de Paris, Jacques
Lorenzo, vicaire a la paroisse Saint-Dominique, ot elles étaient enga-
gées dans le scoutisme. D'autres vinrent les rejoindre, ce qui leur per-
mit de s'implanter en plusieurs régions de France et méme plus tard
en Afrique, mais elles ne dépasserent jamais la vingtaine. Malgré cette
dimension modeste, le rayonnement spirituel de Madeleine Delbrél,
responsable du groupe, et la trace que les membres de I'équipe d'Ivry
ont laissée dans cette ville marquée par le communisme ont donné a
* Supérieur provincial de Saint-Sulpice, Pans Co-éditeur des (Euvres completes de Madeleine
Delbrél chez Nouvelle Cité (3 volumes parus, 2004-2005), 1l a publié aux mémes éditions
Prier 15 jours avec Madeleine Delbrél (1998) et Madeleine Delbrél connue et inconnue (avec

G Frangois et A Spycket, 2004) Dernier article paru dans Christus  « La sagesse, don du
Saint-Esprit » (n° 203, juillet 2004).

Christus n® 210 * 14, rue d’Assas, 75006 Paris

205



206

Enquéte sur la vie religieuse

leur expérience une ampleur considérable ; en témoignent aujour-
d’hui I'intérét grandissant pour les écrits de Madeleine, non seulement
en France, mais aussi a I'étranger, ainsi que les nombreuses études sur
la pensée spirituelle de cette mystique missionnaire et sur les liens de
cette entreprise avec le mouvement missionnaire qui animait la
France a cette époque.

C’est précisément dans ce cadre que se situent ces quelques pages.
Elles voudraient attirer l'attention sur ce que ces jeunes femmes,
laiques, ont voulu réaliser en vivant 'Evangile au milieu des incro-
yants et des pauvres. Quelle était I'intuition fondamentale qui inspi-
rait leur décision, et que signifiait-elle pour un laicat qui prenait de
plus en plus conscience de ses responsabilités dans I'Eglise ?

Laiques ou religieuses ?

Dans les mois qui précéderent le départ a Ivry, la question se posa
naturellement pour le petit groupe de définir son statut. Resteraient-
elles laiques, fonderaient-elles une nouvelle congrégation religieuse ?
A Rome, on soutenait le projet : le cardinal Lépicier, préfet de la
Congrégation des religieux qui en avait été informé, le regardait favo-
rablement. Le P. Lorenzo, dont les membres du groupe se moquaient
en le déclarant fondateur d'ordre, prit conseil auprés du P. Boisard,
vice-supérieur de la Compagnie des prétres de Saint-Sulpice qu'il
connaissait bien ; celui-ci encouragea |'entreprise mais dans un cadre
de vie laique ; le cardinal Verdier, archevéque de Paris, mit un terme a
toutes les hésitations : « Surtout pas de congrégation religieuse ; aide
au clergé, service de charité », déclara-t-il 4 la fin de I'année 1931.

L'affaire était entendue. Jamais cette orientation ne fut remise en
question, au moins pour ce qui concerne la premiére partie de la phra-
se. Elle prit la forme de petites équipes entre trois et cinq membres,
dispersées en France et en Afrique au gré des appels, le centre du grou-
pe demeurant toujours I'équipe de la rue Raspail a Ivry oi1 Madeleine
Delbrél résidait elle-méme. C'est cette configuration qui s'imposa peu
a peu, méme si, dans les débuts, on envisagea une autre modalité
d’'appartenance : des jeunes femmes vivant seules dans le méme esprit
que les équipes et se réunissant régulierement pour réfléchir et prier.
Mais cette seconde forme n’eut guére de réalisation concréte, sauf pour
tel ou tel cas précis. Lorsque, beaucoup plus tard, a partir des années
1955, le groupe, confronté a certaines ditficultés et a l'incertitude de
son avenir, envisagea de s'agréger a I'Institut Caritas Christi, on peut



Vocation de Madeleine Delbrél

penser que la pratique de la vie communautaire par Madeleine et ses
compagnes rendit, entre autres choses, le rapprochement difficile

Au cceur d'un monde marxiste

Plus largement, derriére cet élément de la vie communautaire,
apparaissait ce que Madeleine appelait « la vocation » de la Charité de
Jésus. Quelle était donc cette vocation ? Pour répondre a cette ques-
tion, les documents ne manquent pas. Madeleine, en effet, a di, a
plusieurs reprises, s'expliquer sur les objectifs et le mode de vie de
« la Charité », d'une maniere générale ou sur un point précis, soit
pour des jeunes femmes qui s'interrogeaient sur leur vocation, soit
pour des prétres ou tel ou tel évéque C'est essentiellement a ces lettres
que nous ferons référence. Souvent proches les unes des autres quant
a leur contenu, elles permettent aussi de percevoir les différences, les
évolutions qui s'échelonnérent sur trente-et-un ans de vie apostolique
a Ivry et ailleurs.

Il y a un point sur lequel convergent tous les documents que nous
possédons : Madeleine et ses compagnes ne sont pas venues a Ivry
d’abord pour y faire quelque chose au sens d'une ceuvre a accomplir.
Elles sont venues par amour exclusif de Jésus-Christ pour vivre cet
amour au milieu des incroyants et des pauvres, les privilégiés de Jésus-
Christ puisqu'ils ont le plus besoin de Dieu. Dans une lettre a I'abbé
Godin en 1943, donc dix ans apres leur installation a Ivry, Madeleine
déclare :

« Le service qui doit prendre toute notre vie, c'est 'amour du Christ, la
reproduction de lui en nous, “I'invasion de nous par lui”, son amour donné a
tous les étres que nous rencontrons quels que soient ces étres, sans que la
modalité de ce service soit fixée une fois pour toutes dans une profession ou
dans un type d'apostolat Cela est essentiel a la Charité »".

Le service que cherchent a rendre ces jeunes femmes consiste donc
d’abord en un travail sur elles-mémes, un travail d'accueil du Christ
par amour pour Lui, pour devenir Lui, Le reproduire en elles, et ainsi
Le donner de tout leur étre a tous ceux qu’elles rencontrent. Leur
démarche est, dans le méme mouvement, contemplative (il s'agit d'ac-
cueillir le Christ) et apostolique. Mais, on le voit, I'apostolat va de soi,
au sens ol il consiste 2 communiquer le Christ, recu par chacune et

1. Correspondance 1942-1952 ((Euvres Completes, t 2, p 59)

207



208

Enquéte sur la vie religieuse

que chacune est devenue. Dans une de ces formules trés concises dont
elle a le secret, Madeleine dit : « Nous ne cherchons pas I'apostolat,
c’est 'apostolat qui nous cherche » ; il faut comprendre : nous n’avons
pas a nous forcer a étre apOtres ; nous sommes apétres si 'amour du
Christ est en nous, s'il nous brile ; si nous sommes vraiment impré-
gnés de I'amour du Christ nous le communiquerons, car c’est le propre
de I'amour de se répandre, comme le feu qui envahit les chaumes.
Ainsi, c’est plutét I'apostolat qui nous cherche, au sens ol1 'amour du
Christ nous cherche et veut nous envahir, pour que nous le donnions,
dans une charité active. En 1950, elle écrira a 'abbé Lorenzo :

« Il me semble que notre vocation est de nous livrer entierement au Christ
pour que sa charité nous posséde, nous transperce, pénétre par nous dans
I'Eglise 4 la fagon d'une piqure qui, en demandant seulement a quelques cel-
lules de se laisser détruire, infuse dans tout le corps I'élément qui lui manque »2.

On comprend qu’elle ait toujours relativisé les différentes formes
d’apostolat, les méthodes, les organisations. Non pas qu’elle les tien-
drait pour inutiles. Mais elle a toujours donné i la vocation de la
Charité une dimension plus fondamentale. C'est comme si on enten-
dait de nouveau retentir, non plus pour une personne, mais pour un
groupe, la parole de la petite Thérese : « Au cceur de I'Eglise, ma mere,
je serai I'amour. »

Madeleine Delbrél n‘a pas d’autre ambition que de vivre la vie
chrétienne et de témoigner de I'amour de Dieu au cceur de la com-
mune d'lvry marquée par 'athéisme communiste. Ses références sont
la foi de I'Eglise, les sacrements de I'Eglise et I'Evangile recu de 1'Eglise.
Ses moyens sont : la présence aux hommes et aux femmes d'Ivry par
la profession et les associations ; 1'accueil toujours bienveillant ; le
dialogue sans concession mais qui sait se développer dans l'amitié ; 1a
disponibilité sans réserve pour tout service a détecter et a rendre ; la
porte toujours ouverte a toute détresse ; la vie communautaire exi-
geante et joyeuse ; la priére comme enracinement dans les profon-
deurs de 'amour. Spiritualité évangélique, a laquelle tout chrétien,
quel que soit son état de vie, est appelé sous des formes diverses ; spi-
ritualité qui convient bien a des laics puisqu’elle s’inscrit dans la vie
ordinaire, la vie des gens de la rue, ceux qui ont, comme le dit
Madeleine, un métier ordinaire, une maison ordinaire, des joies et des

peines ordinaires. .

2. Idem, p 188



Vocation de Madeleine Delbrél

Une vocation qui est celle de tous

Comme tous les grands spirituels en période de renouveau de
|'Eglise, Madeleine souligne que 1'appel a la sainteté ne s'adresse pas
seulement a quelques privilégiés, de préférence religieux ou prétres,
des gens hors du commun. En restant dans le laicat, elle et ses com-
pagnes montraient qu'une vie évangélique répondant a l'appel des
Béatitudes peut étre vécue par tous ; elles étaient la preuve vivante
qu'on peut prier dans le bruit des villes, vivre une foi vigoureuse et
joyeuse dans un environnement athée, dialoguer dans la charité sans
étre nécessairement d’accord avec l'autre sur le sens de l'existence.
Elles prouvaient que la séparation a laquelle invite I'Evangile peut se
traduire autrement que par la cloture religieuse. Elles montraient
qu’on peut aimer le monde sans se comporter comme lui.

11 y a un point sur lequel elles évoluerent de maniére considérable.
Le cardinal Verdier leur avait assigné comme tiche : « Aide au clergé,
service de charité. » Situées d'abord sur le plateau d'Ivry dans un petit
centre social dépendant de la paroisse, elles comprirent trés vite que
leur témoignage ne pourrait pas s'exprimer pleinement si elles res-
taient dans le cadre des ceuvres paroissiales. Non pas qu’elles aient
éprouvé un quelconque mépris pour ces ceuvres que les chrétiens
d’Ivry avaient su développer avec sagesse et dévouement. Mais elles
avaient l'intuition qu’elles témoigneraient plus librement et plus tota-
lement de 'Evangile par une présence au milieu des habitants d'Ivry, a
partir de leur maison de la rue Raspail, de leur compagnonnage quo-
tidien avec tant de personnes que la vie leur donnait de cotoyer.

C’est de cette prise de conscience que naquit cette expression
qu’on rencontre parfois dans les écrits de Madeleine : « paroissiennes
et non paroissiales ». Ce qui veut dire : nous sommes des « parois-
siennes », au sens ot la paroisse est le lieu ot nous vivons 1'Eucharis-
tie, ol1 nous rencontrons les autres chrétiens, oit nous retrouvons la
source ecclésiale indispensable 4 notre foi ; mais nous ne sommes pas
paroissiales, au sens oll nous nous définirions par le service de la
paroisse et de ses ceuvres. Madeleine estimait en effet que la paroisse
d’alors ne stimulait pas assez les chrétiens a témoigner de I'Evangile 1a
méme ol leur vie humaine était engagée, c'est-a-dire dans leur quar-
tier, dans leur métier. Lorsque, dés 1935, deux ans apres leur arrivée,
elles quittérent le plateau pour venir habiter au cceur d'Ivry, elles opé-
raient un déplacement symbolique de cette perception et du désir qui
la suscitait.

209



210

Enquéte sur la vie religieuse

Madeleine a revendiqué haut et fort le statut de laiques des
membres du groupe ; dans une lettre du 11 avril 1964, a quelques
mois de sa mort, elle déclare encore a une correspondante qui l'inter-
roge : « Ce que voudrait “la Charité”, c’est reconstruire en plein Xx*
siécle une communauté chrétienne analogue aux chrétientés primi-
tives, aussi simple, aussi ardente, au milieu du monde » ; et elle décrit
ainsi les caractéristiques de la vie qu’elles entendent mener : « Une vie
d’appartenance entiére, exclusive et définitive a Jésus-Christ notre
Dieu et notre Seigneur. Une appartenance aussi absolue que dans la
vie religieuse, mais vécue dans un autre état de vie », et ensuite : « Une
vie dont la seule raison d’étre et la régle supréme soit la charité, ses
deux commandements inséparables, ses préceptes, ses conseils. »

Son désir est donc de vivre la foi chrétienne dans sa pureté pre-
miére, telle qu'elle apparait dans le livre des Actes des Apétres, mais de
la vivre comme laique, alors que « depuis des siécles, la vie évangé-
lique parfaite a été codifiée dans la vie religieuse »>. Désir ambitieux et
humble a la fois : ambitieux, car il vise haut ; humble, car il ne se tra-
duit pas dans des réalisations exceptionnelles mais au contraire dans
le quotidien de la vie. Mais on ne peut vivre la foi chrétienne dans sa
pureté qu’en se livrant sans réserve a 'amour du Christ pour vivre cet
amour au service de ses fréres. Et pour Madeleine, vivre ’'amour,
C’était en méme temps prendre en charge toute détresse selon tous les
moyens possibles — du comité de chomeurs i l'aide directe — et
témoigner de 1'Evangile par la parole, puisqu’elle considérait que la
plus grande pauvreté était l'ignorance de Dieu. Les deux étaient indis-
sociables : 'annonce explicite de I'Evangile n’est que belles phrases
sans les gestes de la charité, et la charité doit un jour ou l'autre pou-
voir témoigner de son origine.

11 est clair que, pour vivre cet objectif, il n’aurait pas été opportun
de fonder une congrégation nouvelle qui aurait risqué de se fondre
dans le paysage des multiples congrégations, il fallait trouver dans le
laicat un mode de vie original qui permettrait 4 ces femmes de se rap-
procher le plus possible de cette radicalité évangélique qu’elles sou-
haitaient inscrire dans leur vie et qu’elles voulaient rendre accessible
aux autres.

3. Document de 1942, envoyé a la Mission de France comme réponse a des questions posées
sur le laicat dans 1’Eglise.



Vocation de Madeleine Delbrél

Pourtant, Madeleine s’est parfois interrogée. Dans une note adres-
sée a Mgr Veuillot, elle déclarait, avec une vive conscience du décalage
existant entre ce que les membres du groupe désiraient vivre et ce
qu'elles vivaient en fait :

« J'aurais voulu uniquement appartenir entiérement et seulement a Jésus-
Christ, notre Seigneur et notre Dieu , essayer de vivre son Evangile ; étre dis-
ponible sans restriction a sa volonté ; au plus intime de 1'Eglise et pour le
salut du monde ; (...) j'aurais voulu un amour non morcelé que le premier
commandement entraine jusqu’'au verre d’eau, en étant passé par les exi-
gences de la miséricorde et le grand appel apostolique, impossible 2 mettre en
morceauy, §'il est I'amour du Christ. »

Et elle termine ainsi sa note : « J'arrive mal a voir ce qui nous fait
laiques ; mais si le coeur y est, et le fond de nos actes, religieuses...
nous n'en avons pas la pelure humaine. » Paroles étonnantes :
Madeleine, se situant humblement devant I'absolu de 'amour qu’elle
aurait voulu vivre et qu'elle n'a vécu que petitement, ne parvient plus
a se définir. N'est-ce pas parce que cet absolu de l'amour qui était son
but est au-dela de toutes les vocations particuliéres ? Il est la vocation
méme de I'Eglise a laquelle participent tous les membres de 'Eglise,
quel que soit leur état de vie.

211



212

La beauté en partage

Marc LEBOUCHER *

orsqu’'a quelques encablures d’'Orléans s'étire la Loire sablon-

neuse, la basilique de Saint-Benoit dresse sa fleche un peu

massive, A sa maniére, la fleche romane témoigne d’emblée
de la beauté de la vie religieuse comme affirmation radicale, appel
qui s'impose a travers le temps et l'espace, défiant le fleuve et la plai-
ne. « La beauté, Dieu I'a partagée... », psalmodie un poéte berbére. A
sa maniére, la vie religieuse en a sa part qui donne chair a l'intuition
chrétienne.

Plus encore que de pierres, cette forme de beauté me parle d’abord
de visages. Dans mon parcours de laic engagé, des aumoneries de
lycée au Service national des Vocations, dans mon travail d'éditeur
religieux depuis prés de vingt ans, nombre de figures de religieux et de
religieuses m'ont marqué. A leur maniére, tous ces visages, ces sou-
rires, ces regards sont autant de contrepoints aux caricatures qu’on
donne généralement de cet état de vie. Visage de cette franciscaine

* Directeur des éditions Desclée de Brouwer, Paris Outre des entretiens avec Joseph Moingt,
René Rémond et Jean-Marie Rouart, 1] a publhié chez Desclée de Brouwer Les religieuses
(1993) et Viens et suis-mot ! (avec M Rondet, 1994), et chez Bayard . Y a-t-il une ne apres
apres la mort 2 (1997)

Christus n® 210 « 14, rue d’Assas, 75006 Paris



La beauté en partage

missionnaire de Marie en grand costume blanc qui, dans une France
qui se remet vaille que vaille de 1a guerre d’Algérie, emméne une
poignée de marmots parisiens, dont je suis, prier a la chapelle et les
invite a se prosterner comme les fideles d’'Allah... Sourires de ces reli-
gieuses dgées rencontrées au cours d'un livre enquéte et qui ont tra-
versé le siecle, des grands couvents aux cités HLM, du cadre rigide des
années 50 aux turbulences de l'aprés-Concile, des rives de la chrétien-
té au monde sécularisé d'aujourd’hui... Regards aussi de ces moines
bénédictins qui en quelques mots invitent a la paix et au silence, tout
en s'affrontant a la rugosité des psaumes. « Trace d’'un visage », aurait
dit le P. Bruno Chenu, traces de visages qui témoignent de la gratuité
dans un monde ot celle-ci n'a pas toute sa place.

ais quand on parle de beauté, comment se débarrasser d'une

Mvision par trop romantique ou idéalisée ? Méme si nous n'en
sommes plus a réécrire la Vie de Rancé, les images utopiques ou enjoli-
vées ont la vie dure. Alors, certains s'étonnent de constater que vie reli-
gieuse ne signifie pas pour autant perfection. Qui observe en effet de
prés le monde religieux, méme avec un a priori bienveillant, découvre
qu'il est traversé lui aussi par des conflits parfois tres durs. Conflits
ouverts ou plus larvés, luttes de pouvoir ou d'idéologie, accrocs a la vie
fraternelle... Simple preuve de I'humaine nature, pourrait-on rétor-
quer. Certes. Reste que les tiraillements du monde religieux illustrent
cette particularité que je dirais volontiers « catholique » de masquer les
oppositions internes ou de les cacher sous des considérations affec-
tives. Et puis, ce cadre de vie ne pousse-t-il pas parfois a ignorer les réa-
lités du monde, 2 travers une sorte de naiveté fausse ou inconsciente ?
On se surprend parfois 2 regretter un Pascal ou un Mauriac, prompts a
rappeler aux chrétiens la verdeur du sens évangélique.

Alors, pour trouver la beauté, il faut peut-étre décaper, faire comme
cette femme de ménage dont nous parle Bernanos dans son Journal
d'un curé de campagne et qui n'en finit pas d’astiquer. Il faut peut-étre
aussi accepter que l'expérience de la vie religieuse soit tout autant dans
le renoncement a un projet apostolique que dans le projet lui-méme.
Je relis le bel ouvrage d’Eloi Leclerc Sagesse d’'un pauvre. Dans cette
méditation, nous sommes loin de l'image écologiste ou pacifiste de
Frangois d’Assise que 'on a tant voulu accréditer jusqu'aujourd’hui :
c'est davantage le Frangois abattu, dérouté devant l'évolution dérou-
tante de son ordre, déprimé des siécles avant que nos modernes psys
ou nos gourous du développement personnel ne viennent a la

213



214

Enquéte sur la vie religieuse

rescousse. C'est que Frangois ne se remet pas de la nostalgie des com-
mencements :

« Tout était alors beau et lumineux, tel un printemps ombrien. Les fréres
formaient une véritable communauté d'amis. Entre eux, les rapports étaient
faciles, simples, transparents. Et c'était vraiment la transparence d’une source.
Chacun était soumis a tous et n‘avait qu'un seul désir : suivre la vie et la pau-
vreté du trés haut Seigneur Jésus-Christ. Et le Seigneur lui-méme avait béni
cette petite fraternité Elle s'était multipliée rapidement. Et 2 travers toute la
Chrétienté avaient fleuri de petites communautés de fréres. Mais a présent,
tout cela était menacé de ruines. C'en était fini de cette unanimité dans la
simplicité. Parmi les fréres, on discutait dprement et on s’entre-déchirait »'.

Peut-on oublier qu'il faut dépasser la nostalgie, affronter ces temps
de renoncement, pour éprouver une beauté plus humble et plus pro-
fonde ?

i le vivre ensemble parle de la beauté, il ne s’agit pas sans doute

exclusivement 1a encore d'un idéal utopique. Au moment ol
nos sociétés parlent de communautarisme, ol certains s'effraient de
repliements étroits et oll d'autres se réjouissent de pouvoir se regrou-
per par affinités intellectuelles, religieuses ou sexuelles, qu’en est-il
des communautés religieuses ? En quoi sont-elles signes d'une réalité
différente ? Comment peuvent-elles ne pas étre a elles-mémes leur
propre fin ? Car pour étre signe de beauté, il faut savoir s’ouvrir, com-
muniquer ou servir. Relisons en ce sens ce qu’écrit un Dietrich
Bonhoeffer dans De la vie communautaire®. Pour le théologien alle-
mand, la communauté n'est pas une réalité psychique, émotive, fruit
de nos projections et de nos simples désirs, c'est une réalité de foi
donnée par Dieu. Elle ne peut se réduire a la simple émotion ou a la
chaleur du groupe. Si elle veut manifester une présence, elle doit
nécessairement se décentrer.

Je vois pour ma part deux urgences a ce décentrement, deux pistes
pour que la vie religieuse soit davantage parlante aux yeux des laics. Si
I'on parle de beauté, encore faut-il qu’elle ne soit pas passivement
admirée mais comprise, qu’elle pousse chacun d’entre nous a aller
plus loin dans un travail de conversion.

Dans un monde du tout économique, qui avance quoi qu'il arrive
dans une visée de croissance et de profit au mépris des plus faibles, la

1. Desclée de Brouwer, 1991, p 17
2, Cerf/Labor et Fides, 1998



La beauté en partage

vie religieuse peut d'abord nous interroger davantage sur le choix
d’une certaine gratuité. Elle nous questionne par sa capacité a mettre
en place au cours des siecles, avec souplesse et inventivité, des initia-
tives de partage et de solidarité. Méme si, du fait de la sécularisation,
nombre de cadres religieux ont disparuy, si les hopitaux ou les colleges
sont désormais tenus par des laics, la vie religieuse doit indiquer des
directions nouvelles de justice et de promotion de 'homme. Les
pauvres ont peut-étre changé de visages, mais ils sont toujours parmi
nous. Sans devenir une « super ONG », une simple association huma-
nitaire a couleur chrétienne, la vie consacrée peut les rejoindre en
secouant en méme temps l'individualisme général.

Le second chemin est sans doute celui de l'intelligence et de la cul-
ture, 3 un moment ot la consommation et le divertissement envahis-
sent nos vies. Non que la foi se réduise bien sir a la culture ou aux
formes esthétiques. Mais, par excés de modestie peut-étre, nous mesu-
rons mal combien le christianisme est non seulement fondateur de
notre culture et de notre liberté, mais qu'il peut témoigner aussi d'une
fécondité intellectuelle toujours renouvelée. Dans cette grandeur de
l'intelligence croyante que beaucoup soulignent, et parmi eux nombre
de non-chrétiens, la place de la vie religieuse est éminente. Ce n’est
pas faire de la mauvaise apologétique que de le remarquer. Que serait
la musique sans le champ grégorien, la philosophie sans le thomisme
ou l'architecture sans 'univers cistercien ? Or aujourd'hui ol certains
philosophes affichent un mépris souverain et inculte a 'égard du
christianisme, la vie religieuse doit continuer d'investir dans le champ
de la pensée, se montrer curieuse et rigoureuse a la fois, au nom d'une
tradition qui doit pouvoir rendre raison de son espérance, forger les
outils offerts a la conscience de 'lhomme. Oublie-t-on que nombre de
nos penseurs chrétiens étaient des religieux ? La culture, en effet, n'a
rien d'un gadget ou d’'un luxe de nantis, elle est constitutive de liberté
et de dignité. Comme éditeur, je suis particulierement sensible a cette
dimension. Et pas seulement par déformation professionnelle...

On pourrait enfin, et cela a été bien fait ailleurs, parler de la vie
donnée a Dieu 2 partir des images évangéliques, de la perle et du
champ, des multiples figures du Royaume. N'est-ce pas reconnaitre
autrement que la vraie beauté de la vie religieuse réside dans sa capa-
cité a se faire parabole, dans un monde qui manque singuliérement
d'imagination, de générosité et de respiration spirituelle ?

215



216

D’une religieuse ordinaire
a un foyer comme les autres

Noélle HAUSMAN *

la fin de ce dossier ol les « autres baptisés » se sont large-

ment exprimés a notre sujet, je ne veux pas laisser passer

'occasion de vous dire personnellement tout ce que je vous
dois. Comment en effet parler abstraitement de la communion entre
laics et religieux sans faire mémoire de tant de visages ot elle se mani-
feste et, singuliérement, de votre foyer ?

Permettez-moi de vous le dire : je vous suis immensément rede-
vable, déja pour la priére, pour 'exemple et pour les recommence-
ments de la passion. Bien sar, nos vies sont différentes, et vous ne
trouvez pas, comme moi, I'occasion de ces célébrations fréquentes, ni
toutes ces heures de lecture ou d’'oraison, moins encore ces vacances
spirituelles répétées (éreintantes, mais chut !) que nous appelons
« retraites » et « récollections ». Mais qui peut, comme chacun de vous,
se rendre disponible a 1'autre sans reste, veiller jour et nuit au bien de

* Religieuse du Saint Coeur de Marie et professeur a I'Institut d’Etudes Théologiques (faculté
jésuite), Bruxelles Directrice de Vies consacrées, elle a notamment publié Vie religieuse aposto-
Iique et communion de I'Eglise (Cerf, 1987), Pour la formaton dans la vie religieuse apostohque
(Vie consacrée, 1993), Oit wa la vie consacrée ? (Lessius, 2004)

Christus n® 210 « 14, rue d'Assas, 75006 Paris



D’une religieuse ordinaire a un foyer comme les autres

vos enfants, recommencer sans fin a donner et a pardonner ?
Comment le pourrions-nous, de notre coté, sans regarder vers vous ?

Quand je pense a votre histoire sainte, dont je ne connais qu'une
part, j'évoque d’abord ce qu’a représenté pour vous, au temps béni de
notre jeunesse commurne, 'engagement dans le sacrement du mariage :
cette confiance que vous avez voulu faire au Christ, au-dela de vos
enthousiasmes et de vos peurs, dans I'assurance d'étre donnés a tui F'un
par l'autre. Et quand vous avez pu transmettre la vie a votre tour, n'ai-je
rien deviné de ce qu'il vous en a cofité pour qu’advienne dans la joie
votre premier enfant ? Que dire de ses premiers mois, ol tout s’est
approfondi de votre donation ? Chaque naissance fut ainsi 'occasion, a
mes yeux étonnés, d'un don plus ipre parfois, nouveau toujours. Vos
enfants écriront un jour I'histoire d'une passion qui se fit tendresse sans
cesser d’'étre amour ; je dois, en témoin bienheureux, en demeurer la.

La vie professionnelle, de plus en plus astreignante, vous a
conduits a ouvrir des voies dans le domaine social et politique ot je
n'ai pu vous suivre que de loin. J'ai aimé votre vaillance au travail, et
votre dévouement. J'ai vu vos efforts pour témoigner du Christ, avec
ou sans paroles, en des lieux difficiles, qui étaient parfois des lieux
ecclésiaux. Votre générosité dans l'accueil des pauvres m‘a souvent
confondue : vous avez ouvert votre cceur et parfois votre maison
quand nous étions, dans nos petites communautés confortables,
prises 4 nos jeux de clés — car le pouvoir des clés grandit, dans la vie
religieuse, avec la fermeture de toutes les issues par ot l'on pourrait
étre dérangg...

Vous avez gotité aux nouveaux mouvements d’Eglise, sans toujours
vous y retrouver. Votre dévotion craignait l'ostentatoire, et votre choix
s’est ancré dans 1'adoration silencieuse du Cceeur livré. Vous avez
affronté les médias, par la plume et parfois par I'image, sans toujours
vous faire comprendre d'adversaires fort bien préparés. Vous vous étes
longuement demandé comment aider vos parents 3 vieillir, et notre
pratique de séparer les plus jeunes des ainés ne vous a pas toujours
aidés a inventer de nouveaux espaces de convivialité.

Dans la désespérance ou l'exaltation de certains jours, je regarde
vers vous qui demeurez si tranquilles quand passe le temps et que
s’épuisent les ressources disponibles. Le rythme de vos dévouements,
qui ne connaissent pas le répit de nos heures creuses, ou, au contraire,
votre capacité de prendre distance, loin de nos prétentions a faire tou-
jours le bonheur de tous, me mettent a 1'école de votre humilité.
J'apprends que I'amour peut se dire sans paroles, dans I'engagement

217



218

Enquéte sur la vie religleuse

des corps livrés ; je comprends, a vous voir, le réalisme sacramentel de
I'Bucharistie, Présence toujours offerte, sans retour. Je vous sais un gré
infini de me rendre a Celui qui m’est donné.

Mais j'ai gardé a votre sujet deux ou trois questions. La premiére,
c'est de comprendre pourquoi vous étes si timides a croire en votre
foi. Vos enfants grandissent, vous interrogent, vous mettent devant
des échéances (ah, ces premiéres communions !) qui vous condui-
sent a pratiquer et 3 communiquer votre foi d’'un cceur différent. Mais
pourquoi, a certains jours, cette tristesse d'étre en retard sur 'Amour
qui vous unit davantage en vous purifiant ? Est-ce vrai, comme le
disent les réflexions savantes, que votre faiblesse devant les sages
paroles de notre Mére 1’Eglise sur 'amour et sur la vie pourrait vous
éloigner tant soit peu de la Miséricorde faite chair ? Mais c’est juste-
ment a cause de cette pauvreté qu'il faut boire 4 la Source, revenir au
Pardon de Jésus, lui répéter que vous voulez bien de sa Vie, malgré vos
résignations — et le montrer parfois par un peu de renoncement. Qui
d’entre nous ne connait ces infranchissables limites o1 le Seigneur
vient nous soigner, avec cet entétement qui finira par emporter notre
guérison — si pas en cette vie, dans l'autre ?

Tant que je suis 3 vous ouvrir mon cceur, je garde une autre inter-
rogation. Pourquoi nous demandez-vous si peu ? Vous pensez tou-
jours que nous avons tout donné, comme cela, d'un seul coup, le jour
de notre entrée ou de notre profession. Mais vous savez bien aussi
qu’'on reprend facilement ce qu'on a offert dans la joie d'un moment.
Je devine que vous pensez parfois que nous, religieuses ou religieux,
devrions étre comme ceci, mieux faire cela, et surtout ne pas étre ceci
ou ne pas faire cela. Pourquoi nous abandonnez-vous a nos maniéres
de vieilles filles (car nous vieillissons), comment supportez-vous tant
de sottises de certains religieux (devenus vieux garcons), qu’est-ce qui
vous retient de nous aider 4 mieux témoigner de notre Seigneur ? Est-
ce que le temps n’est pas venu de nous aider a la conversion ?

En tout cas, je ne vois pas comment nous pourrions avancer les uns
séparément des autres. Sans fonder de famille comme vous, nous
avons toujours soutenu, en fin de compte, votre « Eglise domestique »,
depuis nos écoles, créches, homes et hopitaux, mais aussi depuis les
rues et les terrains vagues ol beaucoup d’entre nous ont commencé,
voire sont envoyés encore. Vous avez toujours appuyé nos familles reli-
gieuses par votre estime, votre collaboration, votre argent et le consen-
tement a nos vocations. Le ferez-vous encore ? Nos « états de vie » sont
si semblables dans I'Alliance de Jésus avec son Eglise qu’ils sont insépa-



D’une religieuse ordinaire a un foyer comme les autres

rables aussi — de méme gque nous sommes, vous et moi, unis au sacer-
doce de nos amis prétres, sans lequel nous dépérissons. L'expérience de
Dieu nous est commune, ce Dieu que |'Ecriture inspirée et la mémoire
de I'Eglise nous aident a distinguer de nos vieilles illusions.

Qu'allons-nous devenir ? Ce « nous » vous concerne également.
Notre génération finira-t-elle euthanasiée, incinérée, clonée ? Ou
aboutira-t-elle, d'une maniére ou d'une autre, au suicide, pour éviter
la lente déchéance d'une mort indéfiniment retardée ? Plus grave
encore — car cela dépend absolument de nous —, allons-nous mou-
rir d'ennui, avant que de mourir repus ? Ces interrogations ne sont
pas de facade : I'Occident s'enferme dans sa forteresse de bien-étre
(inégalement partagé) et meurt (littéralement) de trop manger, tandis
que, plus au Sud, les peuples sont en marche vers 1'étrange paradis
que leur présentent nos moyens de communication. Que faisons-
nous, chrétiens, pour la dignité des hommes aimés de Dieu ?

Votre famille, mon institut ont a choisir la vie, jusqu’a I'heure de
notre mort. Vous avez mis des enfants au monde ; vous protégez
d’avance la vie qu'ils vont a leur tour donner. Nous aiderez-vous a
croire, jusqu’en notre dernier souffle, en la résurrection de la chair ? Et
si 'un des votres se trouvait appelé a notre genre de vie, vous en
réjouiriez-vous ? Il est vrai que nous connaissons trop de défections.
Clest que la vie est longue, et, comme dans votre cas, 'on peut étre
tenté d’additionner ce que 'on nomme pudiquement des « fidélités
successives ». Pour une part, nous qui sommes restés, nous serons tou-
jours un peu responsables de ces déchirures, que les motifs déclarés,
souvent insignifiants, n’expliquent pas. Il faudrait bien aussi que nous
demandions pardon d’afficher nos dissensions, d’exporter nos bles-
sures, de manquer de patience a supporter ces faiblesses humaines
qui sont cependant, elles aussi, une épiphanie de notre Dieu.

Que faire ? Avant d’étre la question de Lénine, ou méme d’Ignace de
Loyola, ce fut la toute premiére demande des néophytes a Pierre, le
jour de la PentecOte. La vie chrétienne commence toujours par une
question de quelquun i quelqu‘un. C'était déja la stratégie de Jésus :
« Qui dites-vous que je suis ? » ; « Que veux-tu que je fasse pour toi ? » ;
C'est la pratique sacramenteile de 'Eglise, au baptéme et ailleurs : « Que
demandes-tu ? » ; « Voulez-vous (vous marier, faire profession religieu-
se) 2 » En réponse, dans quel acte de liberté sommes-nous préts a nous
engager, pour 1'Eglise et le monde de ce temps ? Comment la vie reli-
gieuse pourrait-elle répondre, sans 1'accord, sans I'appui, sans la com-
munion, des autres vocations ?

219



220

Enquéte sur la vie religieuse

Mon petit mot est devenu beaucoup trop long. J'en reviens au
début, pour vous redire ma joie de vous savoir heureux et pour

demander au Seigneur de nous unir dans sa Bénédiction. J'espére
vous revoir bientot,

Noélle

Travail sur soi, éveil a 'autre
Samedi 20 mai a La Baume

Colloque animé par
Jean-Noél Aubras, sj, Bruno SAINTOT, sj (La Baume)
et Yves RouLLIERE (Christus)

A partir d'un panorama des discours et pratiques de « travail sur soi »
dans notre société et d'une réflexion sur les aspirations auxquelles répon-
dent ces pratiques, nous chercherons a saisir ce qui se joue dans les indi-
vidualités qui s'engagent dans ces parcours. Des ateliers donneront aux
participants d'entrer dans une pratique de travail sur soi, d'en « golter » la
dimension spirituelle, de I'évaluer (chant, lecture, écriture, expression artis-
tique, éveil philosophique ou point de départ scripturaire, etc.). Le discer-
nement mené sur les pratiques sera éclairé par le passage du « pour soi »
au « pour toi » dans les Exercices spirituels de saint Ignace de Loyola.

Renseignements et inscriptions :
La Baume - Chemin de la Blaque - 13090 Aix en Provence

Tél. : 04 42 16 10 41 - la.baume.programme@wanadoo.fr



mailto:la.baume.proQramme@wanadoo.fr

Services

221



222

Lectures spirituelles
pour notre temps

Les recensions de ce numéro hors
norme abordent toutes, d'une maniére
ou d'une autre, la vie consacrée et ses
acteurs : motnes, religieux et consacrés.
De nombreux colloques et articles sont
le signe parmi d’autres des importantes
mutations en cours. Outre le travail de
longue haleine réalisé par la revue Vies
consacrées de Sr Hausman, plusieurs
parutions abordent les grands « chan-
tiers » en cours. Les évolutions institu-
tionnelles, analysées par le P. Dortel-
Claudot — tout a la fois témoin et
expert —, dans les fusions et unions
des instituts religieux ; les relations
entre instituts et laics associés ; la
réflexion sur la maniere de vivre des
religieux menée dux Facultés jésuites
de Paris par le P. Lécrivain et Sr Sylvie
Robert, ou sur les fondements théolo-
giques par la revue Communio ;
enfin, les actes du dernier Congrés
international de la Vie consacrée, qui a
notamment mis en avant « une vie
religieuse samaritaine », a partir des
icones de la Samaritaine et du bon
Samaritain de I'Evangile.

® « La vie consacrée », Communio,
Paris, n° 175-176, septembre-
décembre 2004, 180 p., 16 €.

® Passion pour le Christ, passion
pour I'humanité (Congres internatio-
nal de la Vie consacrée, Rome, 23-
27 novembre 2004), Bayard, 2005,
319 p., 23 €.

¢ « Laiques et personnes consa-
crées : quel arrimage ? », Cahiers de
spiritualité  ignatienne, Québec,
n° 113, mai-aofit 2005, 156 p., 20 €.

® La maniere de vivre des religleux :
une provocation a vivre autrement (ses-
sion du 17-19 février 2004, Centre
Sévres-Facultés jésuites 'de Paris),
Médiaseévres, « Cahiers de vie reli-
gieuse », n° 130, 2005, 162 p., 12 €.

¢ Michel Dortel-Claudot, La vie
religieuse apostolique depuis Vatican I1.
Un  témoignage  (Mediaseévres,
« Cahiers de vie religieuse », n° 131,
2005, 76 p., 8 €) ; Union, fusion, fédé-
ration et réseaux d'instituts religieux.
Premizre évaluation et nouvelles perspec-
twes (idem, n° 134, 2006, 89 p., 8 €).

Christus n® 210 « 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Lectures spirituelles pour notre temps

—

L’abandon

a la Providence divine
Autrefois attribué 4 Jean-Pierre de
Caussade. Ed. et introd. D. Salin.

Desclée de Brouwer, coll. « Christus »,
2005, 202 p., 16,50 €.

L'histoire de L'abandon a la
Prowndence dwine, composé dans un
milieu religieux fortement marqué
par cette mystique laique qu’était
Madame Guyon, est extraordinaire
Le P. Dominique Salin, jésuite, his-
torien de la spiritualité et collabora-
teur assidu de Christus, en raconte
avec brio, dans son introduction,
les multiples péripéties. Comment
cet ouvrage du début du XVIII®
siécle, écrit juste apres la rupture
entre Bossuet et Fénelon qui scelle-
ra la fin du lien entre mystique et
théologie, a-t-il pu connaitre un
succés jamais démenti depuis sa
parution 2 la fin du XIx* siecle ?

D’abord, le style de L'Abandon
est résolument moderne et en par-
faite adéquation avec son propos :
on y voit précisément a I'ceuvre
I'abandon au moment présent
constamment renouvelé, presque
chaque paragraphe résumant a lui
seul tout le livre. Aprés une premie-
re affirmation, l'auteur a coutume
de laisser sa phrase s'écouler en de
longues périodes, comme s'il
I'abandonnait a I'inspiration divine
Par instants toutefois, l'insaisissable
semble se laisser saisir, et la phrase
alors s'écourte, se densifie.

Surtout, la perception de Dieu,
telle que la propose ce petit livre,
est trés actuelle. L'auteur valorise la
prévenance du Pére a l'égard de
I’'homme qui n'a rien a craindre

d'un quelconque chitiment divin .
mieux vaut suivre I'exemple de la
Sainte Famille dépendante du bon
plassir divin Sans doute, cinquante
ans auparavant, aurait-on davanta-
ge mis en avant l'exemple du Christ.
Déja perceptible chez Madame
Guyon, l'effacement du Christ
comme médiateur, et a fortior1 de
I'Eglise, est ici extréme, comme chez
nombre de nos contemporains.

A partir de 13, 'auteur n’emploie
le terme d'abandon qu’avec circons-
pection, car lui aussi est devenu sus-
pect. C'est pourquoi il ne I'applique
pour l'essentiel qu'a propos de la
moins suspecte des créatures
Marie. C'est a travers les mots du
Magnificat que Jésus parle avec le
plus d'aisance ; c’est par les seuls
yeux de Marie que nous voyons
Jésus dans la créche et sur la croix,
etc L'expénence intime de I'Esprit
Saint, acquise comme 2 l'aveugle
par ces saints cachés que sont, a
I'image de Marie, les ames les plus
simples « sanctifie et surnaturalise »
les temps que nous vivons. Ainsi,
ces 4mes complétent V'Ecriture sain-
te a travers « un livre de vie » ol
sont inscrits les plus beaux silences
de I'humanité, pour peu qu'ils relée-
vent de 1'ordre de Dieu, d'un « déja-
la » qui ne souffre plus de « pas-
encore ».

On devine aisément pourquoi
un Charles de Foucauld et toute
une foule de chrétiens anonymes
depuis plus d’un siécle ont marqué
la lecture de cet ouvrage d'une pier-
re blanche. Christus est heureuse
d’en offrir une nouvelle édition
entierement refondue.

Yves Roulliére &

223



224

EE—
Denis LEFEVRE

La fraternité au quotidien

Fréres missionnaires

et Sceurs des campagnes.

Lim. J. David. Préf. J.-M. Pelt.
Parole et Silence, 2005, 272 p., 23 €.

L'essor des Fréres missionnaires
et des Sceurs des campagnes, con-
grégations fondées en 1943-47, a
accompagné la « révolution silen-
cieuse » des années 1950-75 dans le
monde rural francais. Vivant en
petites communautés, unissant par-
tage du travail et témoignage de foi,
soucieux de progres technique et de
promotion humaine comme de la
défense des pauvres, ils ont été, a
leur échelle, levain dans la pate.
Dans le dernier quart du XX" siecle,
l'exode rural massif, I'effondrement
des effectifs paysans, la baisse des
vocations en font aujourd’hui des
communautés vieillissantes La rele-
ve vient d'ailleurs, essentiellement
d’Afrique depuis 1969, bientot
peut-étre du Brésil. Riche en détails
concrets, donnant largement la
parole aux fréres et aux sceurs, cette
enquéte est plus proche du reporta-
ge que de 1'étude historique. On y
respire un parfum d’Evangile.

Etienne Celier &

E—
Elisabeth GERMAIN
Tchad

Un appel, une aventure partagée.
L’'Harmattan, 2005, 218 p., 20 €.

Des lettres d'auxiliaires du
Sacerdoce, servent de trame a ce
livre, entremélées d'excellents com-

mentaires de sceur Elisabeth
Germain, longtemps professeur a
Vinstitut catholique de Paris et
récemment décédée.

Enserré au cceur de I'Afrique, le
Tchad était encore inconnu il y a
cent cinquante ans. Les missions ne
s'y sont aventurées qu’a 1'appel de
Fidei Donum. C’est en 1958 que
répondent quatre auxiliaires. Elles
arrivent dans un pays comprenant
une mosaique de peuples. Ce sont
leurs récits généreux, pleins de char-
me et de fraicheur, qui nous sont
livrés ici.

Durant toutes ces années, leur
travail missionnaire se fait en colla-
boration avec les peres jésuites, puis
avec les péres comboniens arrivés
en 1978. Ce qui est frappant, dans
des conditions plus que difficiles,
c'est I'enthousiasme, la continuelle
recherche missionnaire, que ce soit
pour la catéchése ou pour I'amélio-
ration des conditions de vie. Le pari
est gagné : I'Eglise du Tchad a son
visage propre : deux évéques, une
vingtaine de prétres. Grace au tra-
vail fécond des religieuses, notam-
ment des auxiliaires du Sacerdoce,
I'Eglise tchadienne est née, a gran-
di, se responsabilise, et marche
seule, le regard tourné vers les larges
horizons ou I'envoie I'Esprit Saint.

Mane de Tilly ®
—

Pierre TANGUY

Lettres a une moniale

Postf. G. Baudry.
La part commune, 2005, 95 p., 13 €.

On referme ce petit livre avec le
sentiment — rare entre tous —



Lectures spirituelles pour notre temps

d’avoir pénétré dans un territoire
jusqualors inexploré. Rien la d'ex-
traordinaire cependant : a travers de
courts poémes, Pierre Tanguy, jour-
naliste, écrit a sa tante moniale. Ou
plutét l'auteur procéde a une relec-
ture des lettres que depuis 1'enfance
il a regues de cette tante, découvrant
Peu a peu ces « moniales si proches,
si lointaines ». Pour autant, comme
I'écrit le frere Gilles Baudry, de
Landévennec, « I'épistolier, profon-
dément reconnaissant, ne céde pas
a la tentation du passéisme ou
d’idéalisation d'un état de vie bien
ancrée dans le concret du réel, bien
que hors de portée ».

Comme souvent dans ce genre
d’ouvrages, tout tient non d'abord
au style mais au ton qui s'impose
au poeéte. Ici, tout est étonnamment
juste, pudique. Ces poémes, fine-
ment cadencés, sont comme des
murmures, 3 mi-chemin entre la
voix intérieure et la psalmodie.
Peut-étre était-ce le seul mode
capable d’exprimer, a travers cette
autre irréductible qu’est une tante
moniale, la lente conversion de
Pierre Tanguy.

YR &
——

Bertrand LEBOUCHE et Anne LECU
Ou es-tu quand j’ai mal ?
Préf. M. Hillarret.

Cerf, coll. « Epiphanie »,
2005, 134 p., 15 €.

Dominicains et médecins tous
les deux, I'une en maison d’arrét,
l'autre aupres de sidéens, actifs éga-
lement auprés des pelerins de
Lourdes, Anne Lécu et Bertrand

Lebouché nous livrent une trés belle
méditation sur le cri universel - « Ou
es-tu quand j‘ai mal ? » Cn adressé
aux autres, crt adressé a Dieu, dans
la souffrance rencontrée sous toutes
ses formes . la maladie, la vieillesse,
la solitude, la mort.

Une écoute profonde et une
cormpassion vraie permettent aux
auteurs de donner acces, de facon
renouvelée et avec une grande sim-
plicité, a la révolte de Job et a ce
que sa plainte ouvre dans le corps a
corps avec un Dieu qui se tait. La
modestie réelle des propos, telle-
ment importante en ces lieux de
grandes souffrances, ouvre a la paix
qui vient de la foi au Ressuscité.
Nait une gratitude envers ces deux
religieux qui font si bien entendre
les chemins d’humanité qui peu-
vent surgir du matheur vécu comme
un exil. Une traversée est offerte,
elle invite le lecteur a donner I'hos-
pitalité a ce cri dérangeant, et a se
tenir lui aussi, en passeur, sur le
seuil. C'est la vocation de tout bap-
tisé, a laquelle la vie religieuse ren-
voie ici, en paroles et en actes.

Paul Legavre ®

—

Noélle HAusMAN

Ou va la vie consacrée ?

Essai sur son avenir en Occident.
Lessius, coll. « La part-Dieu »,
2004, 238 p., 22 €.

« Entrons dans le chant des
noces du Christ et de I'Eglise qui tra-
verse toute la Bible et la Liturgie. »
Cet extrait du commentaire du car-
dinal Daneels donne le ton et le fil
rouge de 'ensemble de I'étude de

225



226

Noelle Hausman. Du Cantique des
cantiques 2 la finale de I'Apocalypse,
la réflexion de I'auteur s‘appuie sur
la grande tradition spirituelle chré-
tienne, pour laquelle la « vie consa-
crée » — sous ses différentes formes
mais dont la porte d’entrée commu-
ne est le célibat consacré pour le
Royaume de Dieu — n’a de sens
qu'a l'intérieur du mysteére de
'Eglise-Epouse du Christ. Le propos
est clair : « La vie consacrée, plus
que jamais, a vu, dans les derniéres
décennies, son sort lié a celui de
I'Eglise, locale et universelle, au
point qu’'on ne peut plus parler du
devenir de l'une sans envisager la
situation de l'autre. »

Dés lors, nous ne sommes pas
étonnés que l'auteur prenne large-
ment appui sur les documents (fort
nombreux) de I'Eglise, dont la pen-
sée culmine dans l'exhortation
apostolique Vita Consecrata, qui
sera largement commentée.

Avec finesse et tout en nuances,
l'introduction nous invite a partir de
« quelques questions qui semblent
hanter les consacrés eux-mémes : oit
donc sera la vie consacrée demain ?
n’est-elle pas, au vu des statistiques,
une cause déja perdue dans certains
coins du monde ? ». Et finalement :
« L'Eglise a-t-elle d’ailleurs encore
besoin de nous ? » L'auteur reprend
une A une ces questions, les situant
d’emblée dans une ecclésiologie
renouvelée L'Eglise-Epouse du
Christ est aussi mystére de commu-
nion : « On peut voir dans le troisie-
me millénaire, plutot que le “temps
des laics” (...), une époque oi1
I'Eglise, et en elle la vie consacrée, se
manifestera comme un mystere de
communion. »

Suivent dix chapitres répartis en
trois grandes parties. La densité du
propos, qui s'exprime souvent par
petites touches « impressionnistes »,
laisse transparaitre le professeur,
avide de transmettre le fruit d'une
réflexion de longues années de
recherche, en méme temps que d'at-
tention aux signes des temps et aux
interrogations de ceux et celles qui
sont engagés concrétement dans
cette forme de vie. Mais le profes-
seur ne peut cacher son engagement
personnel, ce qui nous vaut de
belles pages qui sonnent comme le
fruit d'une expérience spirituelle
profonde et peuvent nourrir notre
méditation, contemplation et priére.

Une présentation du Jugement
de Luther sur les veeux monastiques
{1521} est particulierement bienve-
nue pour ouvrir, précisément, a une
« ecclésiologie de communion de
tous les états de vie ». C'est a la
lumiere de cette ecclésiologie que
I'auteur cherche a spécifier ce que
signifie 1’engagement au célibat
consacré, ausst bien en lui-méme
(comme expression de la sacramen-
talité de I'Eglise du ¢6té de sa
réponse a Dieu et de son retour vers
Dieu que suscite 1'Esprit) qu’au
regard des autres « états de vie ».
L'auteur n’hésite pas a prendre parti
dans le débat qui touche a la spéci-
ficité de la consécration religieuse
dans ses formes reconnues publi-
quement par l'Eglise, au regard de
la consécration baptismale.

Des questions se posent alors
quant au contenu de ce que trans-
met une congrégation religieuse
apostolique aux laics associés,
quant aux communautés nouvelles
mixtes, quant 3 la différence entre



Lectures spirituelles pour notre temps

célibat religieux et célibat sacerdo-
tal, quant a 'enracinement des reli-
gieux dans I'Eglise locale, etc.

Apres un chapitre en direction
de la vie religieuse apostolique, spé-
cialement féminine, sur les « nou-
veaux aréopages de la mission », le
dernier chapitre, sur la « vocation »
et la « sainteté » revient sur les fon-
dements de la vie consacrée, dont la
structure méme, de son principe a
son acheévement, est la louange de
Dieu

Au terme de cette lecture, c'est a
I'espérance que nous sommes invi-
tés : « L'avenir de la vie consacrée
n'importe gueére ; qu’elle demeure
sous ses formes présentes ou qu'elle
s'en adjoigne d‘autres (...) ne me
semble pas essentiel. Ce qui compte,
a mon sens, c'est que la vie consa-
crée d'aujourd’hui soit telle que
Dieu l'attend, ou encore, dans le cas
de la vie religieuse, que le demnier de
ses membres soit encore en plénitu-
de remis entiérement a Dieu. »

Marie-Améhe le Bourgeois &

——

Michelina TENACE

L’homme transfiguré
par I'Esprit

Lumiére de 'Orient sur la vie
consacrée. Préf. T. Spidlik.

Lessius, coll. « La part-Dieu »,
2005, 192 p., 22 €.

En Occident, la vie consacrée est
I'objet d'interrogations auxquelles la
collection « La part-Dieu » s'efforce
de répondre depuis quelques
années Un ouvrage sur la tradition
des moines d'Orient s'imposait, et le
défi a été relevé par un membre du
Centro Aletti de Rome, institut

consacré au dialogue entre les « deux
poumons » de I'Eglise. Déft, car en
la mauére poncifs et attendus sont
considérables.

Pourtant, lorsqu’on lit le petit
ouvrage de Michelina Tenace, la
tentation est fréquente de vénfier le
sous-titre porté sur la couverture,
tant il ne semble guére étre ques-
tion de la vie consacrée. Bien sr,
puisqu’il s’agit d'Orient, les lumie-
res d’Antoine. et du Mont Athos
sont convoquées, leurs fruits si
« catholiques » que sont la Philocalie
ou la défense des images sont
diment énumérés. Mais le doute ne
cesse de nous saisir * est-ce un livre
sur la vie monastique ou plus sim-
plement, et avec une rare générosi-
té, un livre sur la vie chrétienne ?

Une telle question justifie 1'exis-
tence de cet essai saisissant, débar-
rassé de toute « graisse spirituelle ».
'auteur — on le devine — a appris
a voyager léger, sachant d'un coup
d’aile amener son lecteur a l'incan-
descence chrétienne. Les chapitres
consacrés a la transfiguration de
I'homme par I'Esprit et a la tension
vive entre l'incarnation et la divini-
sation sont d'une intensité rare,
explicitant l'appel — adressé a tout
chrétien selon Athanase — a deve-
nir « fils de la Résurrection ».

En fait, pour montrer l'essence
du monachisme, Michelina Tenace
est remontée a sa racine . incarner
I'homme. Cet ouvrage, dont l'articu-
lation rigoureuse est dévoilée deés les
premiéres pages, forme un traité
d’anthropologie christique, de la
promesse de I'homme révélée en
Christ, car toute la vie du moine —
ce laic qui est monos, unifié ou en
voie d'unification — n'a de sens que

227



228

dans le rappel de cette anthropolo-
gie. L'Eglise et la tradition, dans ce
qui peut apparaitre comme le plus
étranger au monde, se révelent une
séve plus vivante que la vie, et les
sujets apparemment les mieux
connus (tels Antoine, le désert, I'asce-
se) nous surprennent ici a nouveau.
Michelina Tenace voit les lignes
de force de la tradition monacale
orientale dessiner a notre horizon
un monachisme intériorisé, une fra-
ternité monastique invisible. A la
question du sens de la vie consa-
crée, la réponse est ici évidente . la
promesse d'une « vie véritable ».

Franck Damour &

—

Bernard MENDIBOURE

Lire la Bible
avec Ignace de Loyola

Av.-pr. O. Artus. Préf. P. Gibert.
Editions de I’Atelier,

coll. « La Bible tout simplement »,
2005, 252 p., 23 €.

Il y a bien des maniéres de lire
la Bible, de contempler le Chmnst et
de comprendre a sa lumiére le sens
de l'existence. La maniére d’Ignace,
ou, si l'on veut, sa spiritualité, c'est
de se voir soi-méme inclus dans le
Mystere du Christ. Les mysteres de
'Evangile, aussi bien que les récits
de l'Ancien Testament, ne sont
jamais pour lui des événements
extérieurs qui se seraient déroulés
en dehors de lui Ce sont des ave-
nements 2 accueillir dans l'aujour-
d’hui de Dieu, des expressions dans
I'histoire — I'histoire vraie, comme
il aime dire — de 1'unique Mystere
du Christ qui, 2 travers sa vie, sa

mort et sa résurrection, nous porte
tous en lui et vient 4 notre ren-
contre.

C’est a cette lecture que nous
invite Bernard Mendiboure. Rompu
a la lecture ignatienne et a la trans-
mission des Exercices spirituels, il
met en perspective les grands textes
de [I'Ecriture et de I’Evangile
qu’lgnace propose a la méditation
du retraitant. Le commentaire qu'il
en donne n’est pas seulement d’'une
grande richesse Il est aussi proposé
selon une logique spirituelle que
I'on pourrait dire expérimentale :
celle de l'appropriation du texte
biblique par son lecteur, par celui
qui, saisi par la Parole de Dieu,
cherche 2 lui répondre en trouvant
sa place et sa mission dans le des-
sein divin L'auteur nous montre
ainsi comment Ignace était pétri de
l'esprit biblique dans la conception
des Exercices. Comme le souligne
Pierre Gibert dans sa préface, il
nous fait revenir, en deca de toutes
les interprétations allégorisantes, « &
la lettre du texte biblique, a I'histo-
na, et donc a son sens littéral qui
est tout uniment sens spirituel,
christique et mystique ».

Un ouvrage qui n’intéressera
pas seulement les théologiens du
récit, mais tous ceux qui, ayant fait
ou donné les Exercices, voudront
revisiter le chemin et découvrir son
inépuisable fécondité Les Exercices
ne sont-ils pas, en fin de compte,
une maniére de s'approprier la
Parole de Dieu, de la mettre en
perspective et de trouver ainsi la
voie par laquelle le Christ appelle
chacun a aimer et servir davantage ?

Claude Flipo &



Lectures spirituelles pour notre temps

—

Frangois MARTY

Sentir et goiiter

Les sens dans les Exercices
spirituels de saint Ignace.
Cerf, coll. « Cogitatio fidei »,
2005, 318 p., 30 €.

Ce livre prend le risque d'explo-
rer ce que peut apporter la pratique
des Exercices spirituels d'Ignace de
Loyola a notre culture qui attache
une importance grandissante au
« sentir » et a la dimension corpo-
relle de I'existence humaine. C'est
dire son importance mais aussi sa
difficulté. De nombreuses pistes
sont entrouvertes.

L'exercice des cinq sens du corps
est le point de départ et le pivot de
la réflexion du pére jésuite Frangois
Marty, philosophe longtemps pro-
fesseur au Centre Sévres ; cet exerci-
ce acheve le parcours de chaque
journée a partir de la seconde étape
de l'itinéraire appelée « seconde
semaine ». La prise au sérieux de cet
engagement du corps dans ce qu'il
a de plus apparemment extérieur
ouvre des perspectives qui éclairent
différentes directions de I'évolution
de notre culture . I'engagement de
I’'homme dans le cosmos (l'écolo-
gie), dans la vie artistique, dans une
liturgie engagée dans une rencontre
des langues et des cultures vivifiant
leurs différences

L'auteur attire efficacement l'at-
tention sur cet engagement et ce
respect des sens. « Sentir et gotter »
mobilisera toutes les ressources de
I'existence humaine, en établissant
I'importance non pas tant de ce qui
est visible, audible, palpable, que de
ce qui se donne 2a voir, entendre et

finalement sentir dans toute |'épais-
seur de 'humanité.

L'ouvrage est audacieux, sugges-
tif, dans son exploration de che-
mins ardus. Il commence en réalité
avec la deuxieme semaine aprés une
longue traversée de la premiére
semaine. Le fait est que cette pre-
miére étape est le point de départ,
mais aussi le socle sur lequel se
construit le chemin de la totalité de
'expérience jusqu’a son terme. La
réflexion prend en quelque sorte la
fin comme point de départ : 'appli-
cation des sens est le dernier exerci-
ce de chaque jour et n'intervient
qu’a partir de la seconde semaine.

Le danger serait de valoriser
I'exercice des sens en méconnais-
sant ce qu'il suppose de passage par
un engagement de l’activité menta-
le. La conversion de la premiére
semaine, fruit de la méditation,
autorise un juste jeu du sens et des
sens. L'application des sens suppose
d’avoir fait 'expérience proposée
par la méditation sur l'enfer qui ter-
mine la premiére semaine Cet exer-
cice demande de s'imaginer sentir
et d'en faire I'application a propos
de chacun des sens. « $'imaginer
sentir », n'est-ce pas verser du coté
du délire ? L'application des sens
suppose la conversion de leur usage
faussé par la maniere dont, subrep-
ticement, le plaisir/déplaisir se sub-
stitue a la réalité et tend a barrer
l'acces au réel de la rencontre.

La source de la perversion est
dans le vouloir propre de 'homme
imposant a la réalité d'étre confor-
me a ce que son activité mentale
(son intelligence) imagine.

Adnen Demoustier ®

229



SESSIONS DE FORMATION SPIRITUELLE

(Demandez le programme par téléphone Le n° est indiqué une fois par maison )

18-22 avr. Ecoute de l'autre et connaissance de soi
B. DESROSIERS — Manrése, Clamart — 01 45 29 98 60

9-12 mai De lajalousie a la louange
M. ROGER — Le Chatelard, Lyon — 04 72 16 22 33

13-14 mai L'initiateur de I'Ecole frangaise : Pierre de Bérulle
K. BEAUMONT — La Roche du Theil, Redon — 02 99 71 11 46

20 mai Travail sur soi, éveil a l'autre
(Voir p. 220 du présent numéro)

20-21 mai Séparation, divorce, vivre la traversée
F. RopARY, G. SALANOU, J.-L. MERMET
Biviers, Grenoble — 04 76 90 35 97

24-28 mai Bible et Exercices
S. ROBERT et une équipe (en collaboration avec le Centre Sévres)
Manrese, Clamart

25-28 mai Accompagner dans la vie quotidienne
M.-T. DerRECQ — Centre Sophie Barat, Joigny — 03 86 92 16 40

27 mai Psychanalyse et religions
M. ROMANENS (en partenariat avec I'ISTR, Toulouse)
Notre-Dame de Temniac, Sarlat — 05 53 59 44 96

3 juin Charles de Foucauld
C. CAVALLINI — Le Chitelard, Lyon

10-18 juin L'eucharistie au rythme de la messe en si mineur de J.-S. Bach
H. Dtcis-Larmicau — Biviers, Grenoble

12-16 juin La retraite professionnelle, un moment privilégié
C. CourToris, O. GARRIGUE — La Roche du Theil, Redon

26-28 juin Vie religieuse et réalités diocésaines

G CortTIN et une équipe (au Centre Saint-Amand, Albi)
Coteaux Pais — 05 62 71 65 39

230



Etudes
ignatiennes

Sur l‘ceuvre
d’Adrien Demoustier s.|.

231



232

Lecture et pratique
des Exercices spirituels

Bernard MENDIBOURE s.j. *

oici désormais accessibles en un seul volume les trois
cahiers sur « la proposition des Exercices » cours donné ces
derniéres années au Centre Sevres par le pére jésuite Adrien
Demoustier : Les Exercices spirituels de saint Ignace. Lecture et pratique
d'un texte (Editions Facultés jésuites de Paris, 500 p., 39 euros).
Comme l'indique le sous-titre de I'ouvrage, il s'agit d'une lecture
des Exercices spirituels tenant compte d'une pratique pour les donner.
Le P. Fessard a été le théoricien génial, en son ordre indépassable, de
la « dialectique des Exercices »'. Mais il aimait a dire que, de toute sa
vie, il n‘avait donné qu'une retraite selon les Exercices, i la suite de
laquelle son retraitant s’était fait dominicain. Adrien Demoustier
bénéficie quant a lui de sa longue expérience de 'accompagnement
personnel et du « métier » qu'il implique : en témoignent les nom-
breux articles qu'il a écrits pour Christus?, et sa fidéle collaboration

* Panis A pubhé a L'Atelier Lire la Bible avec Ignace de Loyola (2005) Dernier article publié
dans Chnistus  « La tentation sous couleur de bien » (n°® 194, avnl 2002)

1. Cf La dualectique des Exercices spintuels de saint Ignace de Loyola, 2 vol , Aubter, 1956-1963
2. Adrien Demoustier évoque son propre parcours intellectuel et spirituel dans « Le réle du
texte des Exercices spirituels » (Christus, n® 204, octobre 2004, pp 478-484)

Christus n® 210 » 14, rue d'Assas, 75006 Paris



Lecture et pratique des Exercices spirituels

aux Notes et Pratiques ignatiennes dont il fut I'un des fondateurs avec
Jean-Claude Dhotel dans les années 70-803.

Autour de l'internoviciat ignatien de Lyon et en compagnie de Jean
Dravet, il a aussi inventé plusieurs « applications » des Exercices,
comme ces retraites d'« approfondissement de la foi » pour des jeunes
de dix-huit a vingt-cinq ans, ou cet exercice de groupe désormais deve-
nu classique qu’est le « dialogue contemplatif ». Cette expérience de
terrain et, sur le plan de la réflexion, sa grande familiarité avec les
documents de la tradition spirituelle, associée a une fine connaissance
des approches contemporaines des sciences humaines (en particulier
de I'histoire et de la psychologie), prédisposaient le P. Demoustier a
rendre compte de facon originale et renouvelée de la pertinence tou-
jours actuelle de la démarche ignatienne des Exercices spirituels.

On ne saurait rendre compte de la richesse de 1'étude d’Adrien
Demoustier en quelques mots. Retenons seulement quatre points qui
nous paraissent les plus significatifs de sa pensée.

De la transmission a la réception des Exercices

Le premier point a trait a la relation entre celui qui « fait les
Exercices » et son « Créateur et Seigneur » : bien qu’intime et en un
sens incommunicable, cette relation s'inscrit dans le cadre d'une rela-
tion d’aide entre accompagnateur et accompagné, une relation qu'il
importe donc d'éclairer le mieux possible avec les ressources des
sciences humaines et sans avoir peur de recourir a quelques pratiques
modernes comme celle de la « supervision ». Cependant, par rapport
a d’autres types d'aide, la relation d’accompagnement en cours
d’Exercices a ceci de particulier que le milieu ot elle évolue est essen-
tiellement « théologal » et que « le sujet de la transmission » est la
communication entre celui qui fait les Exercices et son « Créateur et
Seigneur ».

Or le Seigneur est un sujet et non un objet, un Premier et non un
« tiers » : Il fonde la relation entre celui qui donne et celui qui recoit
les Exercices. C'est pourquoi Ignace n‘adresse pas son livre directe-
ment 3 l'accompagné — comme c'était encore le cas pour
I'Exercitatorio de Garcia de Cisneros dont il s'est pourtant inspiré —,
mais a 'accompagnateur. Pour autant, la mission de celui-ci n’est pas
avant tout de transmettre le contenu du livre : elle est de favoriser la

3. Lessentiel des travaux de ce groupe (1984-1993) a été réuni dans un hors série de Christus
« Pratiques ignatiennes » (n° 170HS, mai 1996, 320 p }

233



234

Etudes ignatiennes

relation de son « accompagné » avec son Créateur et Seigneur, « afin
qu'il cherche et trouve la volonté divine dans la disposition de sa vie ».

Ce n'est donc pas a son « savoir » des Exercices que 1'accompagna-
teur doit se référer, mais a l'expérience spirituelle qu'il a lui-méme
recue du « Créateur qui s'est communiqué a lui immédiatement » au
temps ol il faisait les Exercices. Cette « réception » 'autorise a « don-
ner les Exercices », c'est-a-dire a parler a son tour, quitte a se servir du
livret d'Ignace comme d'un « code de la route ». Mais il n'invente pas
la route. C'est dire que dans l'acte de transmettre les Exercices, « I'oral
précede l'écrit », et I'expérience de la Parole, la lettre. Quand bien
méme |'accompagnateur userait du contenu du livre, ce n’est pas son
contenu qu'il transmet, c’est plutdt une maniere de procéder pour que
'accompagné fasse a son tour sa propre expérience.

Cette transmission se vit non pas dans une relation duelle
(comme pourrait 1'étre la relation entre deux personnes dont l'une
posséderait la science et I'autre pas), mais « triangulaire » : celui qui a
fait les Exercices les a requs du « Maitre intérieur » ou du « Maitre
d’école », comme le dit Ignace décrivant sa propre expérience de
Manrese. 1l se risque alors 2 les « donner » A celui qu'il accompagne
sous la forme d’'une « bréve et sommaire explication de 'histoire pro-
posée a la méditation ou a la contemplation ». Car il y a une histoire a
raconter, non la sienne, mais celle que révele I'Evangile. De facon
sobre — ce qui ne veut pas dire « distante » — pour que celui qui fait
les Exercices en tire profit « selon le point ot il en est ».

En fin de compte, C'est son « Créateur et Seigneur » qui parle a celui
qui « fait les Exercices ». Ce dernier peut alors prendre a son tour la
parole, informant fidélement celui qui donne les Exercices des « agita-
tions et pensées » qui lui viennent des « divers esprits » i 'écoute de la
Parole. La Parole de Dieu est « vivante en effet et efficace comme une
épée a deux tranchants », séparant dans le cceur de 'homme la vérité
du mensonge, et le recréant pour qu'il puisse « choisir la vie ». C'est la
Parole de Dieu qui opére dans les Exercices, et sa réception n’est pas le
fruit d'un savoir transmis par I'accompagnateur. Certes, l'intelligence a
sa part dans le travail de réception des Exercices, mais comme en
second. C'est la mémoire qui tient le premier role.

« Mental et corporel »

« Par ce mot d’exercices spirituels, on entend toute maniére d'exa-
miner sa conscience, de méditer, de contempler, de prier vocalement et



Lecture et pratique des Exercices spirituels

mentalement, et d'autres opérations spirituelles comme il sera dit plus
loin » (Ex. sp. n° 1). La distinction et la mise en relation (non V'oppo-
sition) établies d'entrée de jeu par Ignace entre priére vocale et priére
mentale donnent a Adrien Demoustier 'occasion de se saisir de ces
deux catégories qui joueront par la suite un rdle fondamental dans son
interprétation de la « maniére de fonctionner » des Exercices spirituels.
Elle seront alors transformées dans le couple « mental et corporel ».

Le fait est que la Renaissance, avec l'arrivée de l'imprimerie, est
aussi 'époque de la diffusion du livre : la lecture autorise la priére
silencieuse ou « mentale », a la différence du Moyen”Age, ol prévaut
la priére vocale monastique et populaire. L'accession d'un plus grand
nombre 3 la lecture introduit a un progrés personnel et social, et ce
n’est pas un hasard si les Exercices dans leur intégralité sont proposés
a des gens ayant une certaine culture, c’est-a-dire pouvant lire, étudier
et progresser. Mais ce n’est pas de l'élitisme : une priére « mentale »
qui ne s'incarnerait pas en un langage corporel et social ne serait pas
une vraie priére, tant il est vrai que 'homme ne se réduit pas a un pur
« mental ». Il est un étre de chair, unité de mental et de corporel, de
corps et d'dme. Si dans un premier temps la priére est un exercice
mental (lecture, méditation, contemplation), il est de sa nature de
s'achever en une « parole vocale », un « colloque » ol l'orant ne se
contente plus de « réfléchir en lui-méme », aussi important que soit le
préalable de la réflexion, mais o1 il parle a son Interlocuteur « comme
un ami parle 4 son ami ». Le terme et le fruit de la priére ignatienne,
qu’on la qualifie de mentale, vocale, communautaire ou individuelle,
est donc le « colloque » (« parler avec »).

Si donc le couple mental/vocal se rapporte initialement a la
maniére de prier, Adrien Demoustier le transfere donc ensuite au
binéme mental/corporel en général : est-il identifiable au bindme spi-
rituel/corporel qu’on trouve aussi dans la comparaison ignatienne :
« Les Exercices spirituels sont comme les exercices corporels » ? Non : il
ne s’agit ici que d'une comparaison. Le « spirituel » n'est réductible ni
au « mental » ni au « corporel ». Son statut est singulier, il ne fait
nombre avec rien, car il englobe et unit tout : la priére mentale et la
priere vocale, le mental et le corporel, le corps et 'Ame, le somatique
et le psychologique. Sa source est 'Esprit Saint Lui-méme.

S'il est donc légitime de distinguer une dimension « mentale » et
une dimension « corporelle » dans l'activité de celui qui « fait les
Exercices », il faut affirmer avec force que seul leur exercice conjoint est a
méme de disposer le retraitant a recevoir le fruit des Exercices spirituels.

235
—



236

Etudes ignatiennes

L'homme est une histoire de « chair », indissociablement « psychique »
(mémoire, intelligence, volonté, dirait saint Ignace) et « corporel »
(dans sa maniére par exemple de se tenir dans la priere, de faire péni-
tence, etc.).

La spécificité ignatienne des Exercices spirituels

Comme on l'a depuis longtemps souligné, '« élection », le choix
de Dieu, se trouve au centre du dispositif ignatien des Exercices. « La
finalisation des Exercices par I'élection est un des deux traits absolu-
ment originaux d'Ignace par rapport 2 la tradition antérieure (1'autre
étant que les Exercices sont un livre destiné au maitre). »

Apres avoir décrit le fond en quoi consiste l1a démarche générale
des Exercices spirituels (par exemple toute maniére de prier vocale-
ment et mentalement), Ignace précise dés la 1*® annotation en quoi
consiste la finalité propre de sa démarche : « Chercher et trouver la
volonté de Dieu dans la disposition de sa vie. » Le but des Exercices
est « de se disposer pour un choix décisif (ou élection) engageant l'in-
dividu dans la société et lui permettant de trouver son salut », résume
Adrien Demoustier.

On a souvent dit que la mystique ignatienne était une mystique
d’action et que l'expérience mystique ne s’y exprimait pas dans le lan-
gage nuptial. Ce n’est pas contestable, 2 condition de prendre
conscience que l'action dont il est question n’est pas l'action pour
elle-méme, ou activisme, mais une maniére concrete de s'unir a Dieu
et i son travail pour le salut du monde. Il est vrai que pour Ignace,
dans les Exercices, cette union s’effectue par le moyen terme de la
mise a « disposition de sa vie », C'est-a-dire le choix (ou élection)
d’'une maniére concréte et personnelle de participer activement a
l'ceuvre de Dieu dans le monde, et de contribuer ainsi a sa plus gran-
de gloire. Avec 'auteur, il est éclairant de distinguer centre et terme des
Exercices. Une partie plus ascétique (1*/2¢ semaine) conduit 2 I'élec-
tion (le centre) ; une deuxiéme partie plus « mystique » (3¢/4° semai-
ne) nous conduit au terme : I'union a Dieu en aimant et servant en
tout. Ainsi devient-on « contemplatif dans F'action » 4 1a manieére dont
I'explicite l'auteur : selon la tradition, 1'action est '« ascése » qui
conduit au repos et A la joie de la contemplation.



Lecture et pratique des Exercices spirituels

La contemplation des Mysteres de la vie du Christ

Dans la contemplation de la vie du Christ, a partir de la deuxieme
semaine, l'activité mentale (c'est-a-dire I'exercice de la mémoire, de
l'intelligence et de la volonté) se fait moins forte. Elle s'oriente vers
une attitude plus passive, plus « corporelle » Elle se convertit : si le
retraitant est invité a « réfléchir en lui-méme » ce n'est plus sous la
forme d'une réflexion mentale, mais en tirant profit d'une « applica-
tion des sens » (voir, entendre, sentir, gotiter, toucher) a un Mystére
donné de la vie du « Verbe fait chair » : « réfléchir et tirer profit ». C'est
de la contemplation des Mysteres de la vie du Christ que nait concre-
tement le discernement des esprits, et 1'élection qui s'ensuit. L'élection
n’est pas le résultat d'un exercice de la « raison pure », si tant est qu'el-
le existe en 'homme, ni de 'examen des avantages ou inconvénients
qui résulteraient des deux cOtés d'une alternative, méme si un tel exa-
men peut aider a confirmer ou mirir un choix. C'est son désir de
suivre et d'imiter le Christ contemplé selon tel ou tel point de son
Mystere qui va donner au retraitant la grice de « choisir » de vivre
selon son Esprit en se décidant sans aucun attachement désordonné.

Les contemplations évangéliques répétées permettent une conver-
sion des effets trop volontaristes que peut entrainer I'usage de 'activi-
té mentale au cours des méditations de premiére semaine. Regarder le
Christ, épouser ses sentiments permet de guérir des images, positives
ou négatives, que nous nous faisons de nous-mémes. La contempla-
tion ouvre a une élection « libre » (qui vient de Dieu), s'ajustant a la
personnalité et a l'histoire de chacun : ni trop (exces de justice), ni
trop peu (excés d’humilité) : « Le Christ en humble place, beau et gra-
cieux » (144).

L'ouvrage d’Adrien Demoustier, croyons-nous, fera date. 1l est de
ceux qui doivent se lire la plume (ou le clavier) a portée de main, et
plus encore le livret auquel il se réfere sans cesse, les Exercices spirituels.
Moyennant quoi, la peine qu'il exige parfois de son lecteur ne sera pas
perdue.

237



238

Salut a ’historien !

Pierre-Antoine FABRE *

epuis ses premiers travaux sur la Province jésuite de Lyon

aux XVI° et XVII* siecles, et dans |'ensemble du parcours qui

I'a conduit de I'histoire des colleges vers la théorie et la
pratique des techniques spirituelles promues par la Compagnie de
Jésus a I'époque moderne et aujourd’hui, Adrien Demoustier est pro-
fondément resté un historien. Un historien, c’est-a-dire, bien siir, celui
qui trace la voie d’'une insertion des Exercices spirituels, comme acteur
et comme éclaireur, au titre donc d’une sorte de discerneur de société,
dans le monde moderne, un monde que la pratique différenciée des
Exercices (une semaine seulement ou davantage, etc.) unifie et reclasse
en méme temps. Mais Demoustier est historien d'abord et surtout
parce qu'il est contemporain : confronté aux Exercices, dans une inter-
rogation obstinée de leur signification (comment les comprendre,
mais aussi comment les interpréter, cette interprétation étant déja elle-
méme une forme d’exercice), il renonce a vouloir retrouver un texte
originel, 4 remonter du multiple vers I'un perdu. 1l fait avec ce qui,
aujourd’hui, pour nous, constitue ce texte : ses versions espagnoles et

* Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS), Paris A notamment publié Ignace
de Loyola, le ieu de 1'tmage (Vrin/EHESS, 1992).

Christus n°® 210 « 14, rue d°'Assas, 75006 Paris



Salut a historien !

latines successives, mais pour nous simultanées, contemporaines les
unes des autres dans le regard que nous portons sur elles. Plus pro-
fondément, il renonce aussi a poser la premiére source orale (les
« exercices », comme on l'écrit dans les premiéres lettres jésuites)
d’une écriture (les Exercices) ou, au contraire, la source textuelle d'une
interlocution orale ; il réfléchit 1'une avec l'autre, en historien, ces
deux instances continuellement adossées 1'une a l'autre et imbriquées
'une dans l'autre.

Mais Adrien Demoustier, pour la premiere fois je crois dans la
longue et riche tradition des commentaires des Exercices, accede par la
voie de cette rigueur historienne 3 la possibilité de penser I'écart per-
manent de la pratique des « exercices » par rapport au
témoignage/projet du texte ignatien, et de penser cet écart comme un
trait central. C'est par lui qu’est atteinte une compréhension profonde
de la « composition de lieu », a laquelle il consacre de fortes pages,
cette « composition » qui, au-dela de la lettre des Exercices, est « le lieu
ol le retraitant se trouve lui-méme engagé », comme l'a écrit Maurice
Giuliani, qui aurait certainement été le meilleur lecteur du grand livre
de son compagnon.

Le méme mouvement, 1 encore dans un émouvant relais de
Giuliani, dont ce fut l'une des derniéres méditations, conduit Adrien
Demoustier a de trés amples développements sur les « Mysteres de la
vie du Christ », ce supplément incandescent des Exercices, dans lequel
non seulement celui qui fait les « exercices » est appelé a prendre la
parole dans le prolongement et dans le souffle du récit évangélique,
mais dans lequel aussi le texte ignatien réinvente celui de 1'Ecriture,
dans une transmission affranchie (ou encore libre) de toute exactitude
littérale, qui transmet une parole léguée au « retraitant ».

Une interrogation obstinée des Exercices, ai-je dit plus haut : oui,
celle qui découvre, révele, fortifie la résistance d'un texte, dans le
double sens o1 d'une part ce texte oppose une résistance, ne se laisse
pas facilement saisi, comme Demoustier 'a montré en soulignant sa
trame trouée, son incomplétude essentielle, le feuilletage de ses ver-
sions aussi, et oil d'autre part ce petit livret résiste au débordement
des pratiques ou des gloses auxquelles il a donné lieu. Il faut y revenir
pour en repartir, toujours a nouveau, toujours autrement, vers ce que
justement les Exercices eux-mémes aident a concevoir comme un hori-
zon irréductiblement ouvert, celui du rapport, dans l'exercice de vivre,
de la mémoire, de I'intelligence et de la volonté.

239



La revue Christus
est heureuse de s’associer
au 150° anniversaire de la revue Etudes

revue de culture contemporaine
éditée par des jésuites

La grande inquiétude
JEAN-CLAUDE GUILLEBAUD
L'homme d'un moment

Craupkt Fuiro

Repenser l'inculturation en Afrique
Lupovic Lapo

Eucharistie, Assemblée, Dimanche
PATRICK PRETOT

Questions d’actualité sur saint Paul
JEAN-NOEL ALETTI

l ‘

Thédtre, Cinéma, Médias, Expositions
Musique, Notes de lecture, Revue des livres

REDACTEUR EN CHEF

MENSUEL (144 PAGES) : 10 €
PIERRE DE CHARENTENAY S.J.

ABONNEMENT (11 N°* PAR AN) : 92 €

EN VENTE DANS TOUTES LES LIBRAIRIES

www.revne-etues.fr


http://www.revne-etudes.fr

~ Chroniques

241



242

Nouveaux visages
de la mission

Moines, religteux et consacrés sont, dans I'Eglise de ce temps, confrontés a de
nouveaux défis, dans leur désir de vivre I'Annonce et de rendre témoignage au Christ
ressuscité. Dans cette chronique a plusieurs voix, certains d'entre eux racontent ce
qut change, dans la visée de la mission comme dans la mameére de l'entreprendre, en
lien étroit avec les membres d'autres instituts ou avec des laics vivant d‘une méme
spinitualité.

Les sceurs des cités

mons une petite communauté religieuse installée dans
deux appartements. Nous sommes simplement 13, présence
fraternelle au cceur d'une cité dont le taux de HLM est important.
Notre présence est d'abord présence de priére, avec une particulari-
té : elle est visible. Le matin, le midi, le soir, nous vivons la priére com-
munautaire dans l'église de la ville, comme un espace ouvert a tous.
Des le début, des gens nous ont rejointes, aussi bien pour les offices
que pour les temps d’oraison silencieuse. Signe que le besoin d'une
vie de priére, d'un endroit ou se poser, d'un espace de silence et de
recueillement est autant nécessaire dans nos vertes campagnes que
dans I'anonymat des villes. Signe aussi d'un besoin d’étre ensemble

3 Hérouville Saint Clair, dans la banlieue de Caen, nous for-

Christus n® 210 + 14, rue d’Assas, 75006 Paris



Nouveaux visages de la mission

pour se tourner vers un Autre. Combien de ceux qui viennent nous ont
dit leur joie de pouvoir disposer au cceur de la ville d'un tel espace !
Nous ne sommes pas engagées dans une initiation ou une formation a
la priére : simplement, nous assurons une présence au long des jours.
Ceux qui viennent, réguliérement ou non, sont divers : péres et
méres de famille au travail, personnes seules dont ]a solitude est sou-
vent lourde a porter, personnes souffrant de maladies psychiques et
dont la vie sociale est difficile... Ensemble, nous prions, nous portons
devant le Seigneur nos vies, la vie de la ville et du monde, la vie de ceux
que nous rencontrons. Ensemble, nous nous abreuvons 2 la source des
Psaumes dont 'humanité exposée peut patler a la nétre aujourd’hui.
C'est un espace gratuit qui appartient a la vie de 1'Eglise.

u ceeur de la ville, notre présence se veut aussi fraternelle.

Comme communauté religieuse, nous tentons d’ouvrir des
chemins de fraternité : nous sommes seeurs. Dans la vie urbaine
contemporaine, ce que nous tentons de vivre est une attente pour
beaucoup. Notre communauté se veut ainsi espace ouvert au partage,
a I'amitié, a la fraternité. A Hérouville, comme dans tant d’autres ban-
lieues ou villes, la solitude est grande, les itinéraires souvent chao-
tiques, les vies parfois douloureuses a porter. Le besoin d’amitié
simple, de chemin fraternel, de lieu ol parler et partager est fort. Et les
propositions plus formelles en ce sens peuvent faire peur ou mettre
mal a l'aise.

Nous avons donc assez souvent du monde a notre table, ou bien
nous sommes invitées, toutes ensemble, comme communauté. Et il
n’est pas rare qu'au cours du repas on en vienne a parler de poids, de
douleurs, de questions, mais aussi de joies discretes qui traversent la
vie de tel ou telle. Je me souviens ainsi de notre premiére rencontre
avec Martine’. C'était un soir, elle n’allait pas trés bien, et a la fin de
I'office nous l'avons invitée a venir manger chez nous. La soirée s'est
prolongée tard, Martine nous faisant le récit d’'une vie chaotique et de
ses angoisses aujourd’hui, de sa solitude... Moment unique o1 nous
n'avions rien de précis a offrir, mais surtout beaucoup a recevoir.
Martine est devenue une amie : elle n'hésite pas a s'inviter quand ¢a
ne va pas trop bien, mais aussi quand elle a quelque chose a raconter
sans personne a qui le dire. Notre communauté est pour elle un repe-
re, un lieu d’amitié : c'est 1a qu’elle vient exprimer ses questions et ses

1. Par discréuon, je ne mentionne pas le vrai prénom des personnes

243



244

Chroniques

angoisses. Je me souviens aussi de Francine traversant une crise qui
remettait sa foi en cause. Elle n’avait plus gott aux relations ecclé-
siales et fuyait un peu ses relations sociales habituelles. Mais elle avait
besoin de parler, d'étre entendue. C'est chez nous qu’elle est venue
frapper. Et combien d’autres encore, dans 'anonymat et la solitude
des villes !

| y a aujourd’hui, pour nombre de nos contemporains, un

besoin de fraternité, d’amitié simple et gratuite, un besoin de
dire autrement sa quéte de vie et d’Esprit, un besoin de cheminer avec
d’autres. Notre mission, au cceur de la ville, n’est alors rien d’autre
que d’étre ce que nous sommes, simplement, mais de maniére ouver-
te, d’offrir notre vie fraternelle, que ce soit dans la priére ou dans la vie
courante, comme un espace ou chercher ensemble le Dieu qui se dit
entre nous, qui nous fait enfants et fréres, sceurs.

Adeline Marc
Carmel Saint-Joseph

Animer un Centre spirituel

I'école de saint Jean Eudes et des grandes figures des

<< Ainstituts présents dans le Centre spirituel, nous croyons

que Dieu s'intéresse plus 4 notre personne qu'a notre

fonction ; nous sommes appelés a porter ce méme regard sur les

autres et a considérer notre vie dans le Centre spirituel comme une
école de sainteté. »

Ces mots concluent la charte de I'équipe d’animation du Centre
spirituel de La Roche du Theil (prés de Redon en lle-et-Vilaine), selon
la derniére mouture rédigée il y a quelques mois. Le texte a déja évo-
lué a plusieurs reprises, en raison des nouveaux membres, des matu-
rations et approfondissements, et sans aucun doute, pour nous, en
raison de I'Esprit de Dieu, poussant toujours plus vers une vie évangé-
lique. L'équipe d’animation est composée de trois laics salariés du
Centre, dont un couple, quatre religieuses en communauté inter-
congrégations' et trois eudistes. Cette équipe est comme le dispositif

1. Notre Dame de Charité, Bon Pasteur, Bon Sauveur, Saints Coeur de Jésus et Marne



Nouveaux visages de la mission

central de I'utopie qui anime le Centre spirituel : hommes et femmes,
prétres et religieuses, cing instituts, consacrés et laics... Le point com-
mun entre tous est la quéte spirituelle dans le service des retraitants et
groupes qui viennent au Centre, et plus précisément cette quéte prend
le chemin particulier de la spiritualité de saint Jean Eudes. En effet, les
instituts féminins ont en commun un lien a la fois historique et spiri-
tuel avec lui ; les laics sont quant a eux engagés dans une démarche
d’association a la congrégation des eudistes.

Ce trait commun lié a la quéte de Dieu selon un chemin spirituel
défini est ce qui affleure en permanence ; autrement dit, ce qui nous
tient ensemble dans le partage de la méme mission, c’est explicite-
ment et visiblement 'appartenance a la méme tradition. Lorsque les
bénévoles se réunissent, c'est aussi pour se nourrir de ce courant spiri-
tuel, et ainsi entrer dans le méme mouvement qui anime le Centre.
Cette résurgence permanente de la source spirituelle dans les activités
ordinaires du Centre, ou dans les temps plus spécifiques d'animation
et de célébration, oblige a travailler sur plusieurs plans : 'actualité de
la pédagogie proposée aux retraitants, la recherche de la mise en ceuvre
du chemin dans tous les domaines d’action d'un Centre spirituel, la
participation 4 une réflexion plus large qui affirme l'actualité des iti-
néraires hérités de saint Jean Eudes. C'est ceuvre commune, ou1 chacun
apporte sa contribution, aussi bien celle liée aux expériences des per-
sonnes et des instituts que celle liée plus spécifiquement a l'état de
vie. C'est une recherche de complémentarité a tous les niveaux, en
jouant avec tous les aspects de la diversité. Dans la mise en place du
programme de retraites, la méme attention nous habite : des reli-
gieuses et des laics associés sont sollicités pour apporter leurs contri-
butions, pour partager leurs maniéres particuliéres d’habiter une
méme tradition.

En harmonie avec cet aspect de réflexion, il y a ce qui est vécu en
commun comme apprentissage d'une spiritualité, dans la relecture de
vie et dans les temps de priere et de célébration. Le Centre spirituel est
une entreprise en construction, jamais achevée, sans cesse dans l'at-
tente de la grice qui est comme un trésor caché ou la pierre philoso-
phale qui posséde le pouvoir d'une invention de la vie commune.

Car cette forme nouvelle de vie commune fait son apprentissage et
connait aussi des moments de crise... La encore, nous prenons le parti
de les vivre selon la source, non pour étouffer les crises a coup d’argu-
ments violemment dérobés au cheminement spirituel, mais pour se
soumettre ensemble A ce qui nous tient et nous abreuve. La vie dans le

245



246

Chroniques

Centre spirituel posséde cette vertu heureuse et terrible de mettre en
lumiéere les faiblesses et les limites des uns et des autres. Au cceur de
I'héritage eudiste, il y a I'expérience de la miséricorde, du Cceur donné
et célébré... C'est aussi ce que nous essayons de vivre, et nous savons
que c’est le lieu le plus important de notre expérience humaine et spi-
rituelle. Quel bel apprentissage de la liberté !

Jean-Michel AMOURIAUX
Eudiste

Aumonier de centre anti-cancéreux

n vieil aumdnier avait pris sa retraite deux ans auparavant.

Un laic dévoué apportait la communion a quelques

malades qu'il visitait. Parfois, sur l'insistance des familles,
il était fait appel au prétre d'une paroisse voisine pour une onction
« extréme », Le prieur de mon couvent me fait part d'une demande
adressée par la pastorale de la santé du diocése. La grande disponibili-
té laissée par ma communauté m’a permis une présence quotidienne
(parfois aussi la nuit), tissant des liens patients tant avec les malades
et ceux qui les accompagnent qu’avec les soignants. Souvent, j'ai visité
les malades sans avoir au premier abord d’approche confessionnelle,
afin d'étre témoin d’humanité. Cela a changé progressivement I'image
traditionnelle de 'aumoénier dans un lieu ou il est trop facilement
assimilé au ministre de la mort ou associé aux pompes funébres.

tre aumonier des vivants et tenter de partager angoisses,

détresses, et aussi joies et espoirs ; s’efforcer d’entendre le poids
des vies pour y chercher un sens, participer a la réconciliation d’exis-
tences parfois disloquées et les porter ensemble dans la priére ou me
retrouver seul dans le silence de 1'oratoire.

Entendre cette dame presque centenaire, en soins intensifs, dire
qu’elle souhaitait une coupe de champagne, transmettre aux soi-
gnants cette demande inhabituelle et les convaincre, organiser une
réunion des enfants aux arriére-petits-enfants, faire sauter le bouchon
d’une bouteille, puis réciter calmement ensemble un « Je vous salue,
Marie »... Et, quelques instants plus tard, la voir mourir avec le sourire.



Nouveaux visages de la mission

Partager en silence la révolte de parents dont 'unique fils de sept
ans s'en va. N'avoir rien d’autre a offrir qu'une présence priante, bles-
sée, muette et respectueuse.

Accompagner dans la priére et I'indignation maitrisée un malade
transféré dans un autre hopital ot sa demande d’euthanasie a été
acceptée. Continuer a croire en la Résurrection.

Entendre un jeune pére de famille qui, conscient d’étre au bout de
sa route, souhaite que soit célébré dans sa chambre d’héopital le bap-
téme de sa fille de quelques mois ; tenter de garder la sérénité et le
sourire, malgré I'imminence de la mort. Revenir le surlendemain me
recueillir devant la dépouille de cet homme jeune et dire a sa petite
fille, méme si elle est trop bébé pour comprendre, qu'elle peut étre
fiere de son pére qui a tenu a lui faire le cadeau du Christ avant de
MOUrir.

Etre interrogé sur ma foi par des personnes désorientées : « Et
vous, comment vous faites ? »

En chimiothérapie ol les patients défilent, rire ou pleurer avec eux
des premiers cheveux qui tombent et apprendre a regarder demain
avec un ceceur ouvert malgré une téte chauve.

Présider des obséques civiles alors que mon identité religieuse est
parfaitement connue.

Jai rencontré de trés nombreuses personnes jeunes et agées, en
début de maladie ou a des stades avancés, chrétiennes, prati-
quant d’autres religions ou athées. Apres les premiers contacts souvent
a simple niveau humain, j'ai été étonné de constater que mon statut
d’aumonier favorisait une parole d'une liberté ailleurs empéchée. Des
culpabilités trainées des années durant se libérent soudain a la percep-
tion d'un Dieu de miséricorde, alors que le souvenir des catéchismes
de l'enfance l'avait limité a un juge brandissant des menaces d’enfer.
Des soignants m’ont demandé ce que j'avais fait 2 un patient et ils
constataient : « Il est mieux », alors que son état physique se dégradait.
Apprendre l'impuissance, renoncer a toute manifestation tangible
d‘utilité et accepter d'étre 1a dépouillé de tout projet sur I'histoire de
'autre pour que le Christ se révele en dehors de mes mots ou de mes
silences.

Découvrir que le rassemblement dans une chambre au nom du
Christ le rend exceptionnellement présent et discret. Lauménier
regoit aussi de ceux qu'il visite. S’accepter prochain du malade qui se
révele parfois le Samaritain de ma quéte de Dieu.

247



248

) Chroniques

e fait d'étre religieux donnait-il un caractére particulier a ma
mission d'aumonier ? Pendant ces années, je me suis senti tota-
lement libre et fidéle a la tradition dominicaine. J'ai trouvé la du sens,
peut-étre a cause du charisme de compassion et de la spiritualité de
I'Incarnation qui ont nourri saint Dominique dans le regard sur son
époque et dans son engagement soucieux de présence aux frontiéres
ou I'Eglise n’est pas ou n'est plus. J'ai essayé de témoigner, avec mes
limites, de la présence du Christ au milieu de son peuple souffrant.
La chance, aux cOtés des bénévoles, d'une disponibilité totale sans
étre pris par d'autres tiches, la chance aussi d'étre soutenu par une com-
munauté de fréres, de pouvoir parler ou « me défouler » avec eux, d'étre
porté par leur priére et d'y retrouver des forces ; toutes ces chances m’ont
donné de vivre au Centre Oscar Lambret, i Lille, six années parmi les
plus heureuses de mon apostolat dominicain.

Emmanuel DoOLLE
Dominicain

{n monastere en Guinée

e monastere Sainte Croix est situé en pleine brousse, a cing

kilometres de Friguiabé, en Guinée. A la petite communauté

de cinq sceurs francaises venues de Maumont, en Charente,
se sont ajoutées, pour un temps plus ou moins long, des sceurs afri-
caines des monasteres de 'Afrique de I'Ouest (actuellement deux
sceurs de Koubri au Burkina Faso). Ensembile, en filles de saint Benoit,
nous tracons le sillon de la vie monastique, inconnue jusqu’alors en
Guinée. Nous commencons notre dixiéme année de présence ici, en
réponse a l'appel de Mgr Sarah, archevéque de Conakry, qui désirait
ardemment pour son pays et son Eglise un lieu de priére, une source
vive comme le torrent de Kérit, ol chacun peut venir boire et refaire
ses forces, approfondir sa foi.

Apres les premieres années trés riches en contact avec l'extérieur,
au cours de tournées monastiques notamment, a la rencontre des
communautés chrétiennes des trois diocéses de Guinée, nous vivons
une étape nouvelle, plus stabilisée, fondée sur les valeurs de notre vie :

* Ora. Les jeunes qui passent entrent facilement dans notre liturgie
toute simple, malgré I'absence de chants ou de psaumes rythmés



Nouveaux visages de la mission

(pour l'instant !). En plein milieu musulman, notre présence est bien
accueillie : il y a un grand respect pour les « femmes de priére » que
I'on voit en nous.

® Labora. Dans un contexte économique de plus en plus difficile,
au cceur d'un peuple pauvre et qui souffre, il n’est pas simple de réus-
sir un projet de travail. Ainsi, nous sommes obligées de fermer le pou-
lailler qui nous faisait vivre, avec une dizaine de familles, et de
chercher une autre orientation : développer le maraichage, l'artisa-
nat ? De plus, la difficulté de trouver des personnes de confiance rend
plus délicate la gestion de I'économie globale du monastere.

Les hotes ne manquent jamais au monastere, qui devient peu a
peu un lieu de référence pour la vie de I'Eglise locale : retraites, ses-
sions, liens avec le petit séminaire et le juvénat de Kindia, les chrétiens
de Friguiabé... La simplicité de vie de ceux qui nous entourent, avec
des moyens pauvres, fait résonner en nous la Parole de Dieu, dans ses
deux Testaments, de facon concreéte, vivante. La situation de précarité
ol nous sommes, la rudesse du climat, le choc des cultures nous invi-
tent a étre modestes, a découvrir ce paradoxe de I'Evangile d'une force
cachée dans la faiblesse, a vivre une vie fraternelle vraie dans I'écoute
réciproque et la joie de louer Dieu, notre Pére a tous. Lentrée d'une
jeune Guinéenne dans notre communauté et la présence a proximité
de nos fréres moines, venus de Keur Moussa au Sénégal depuis deux
ans, nous remplissent d’espérance.

Frangoise COUSIN
Bénédictine

Les missions d’évangélisation

a Cote d’Azur en plein été, une plage bondée. Sr D., jeune et

jolie, la parcourt de long en large, en habit de la Commu-

nauté des Béatitudes, accompagnée d'une jeune célibataire,
pour distribuer des invitations a la veillée de priére de ce soir autour
du Saint-Suaire dans une paroisse proche. L'accueil est trés variable de
la part des estivants, cependant tous enfants chéris du Bon Dieu. Tout
a coup, uhe vacanciére bronzée, a moitié nue, se léve de son transat et
tance la sceur d’un : « Vous n'avez pas honte d’étre sur une plage dans
une tenue pareille 2 »

249



250

Chroniques

Une station de sport d’hiver prisée en Suisse. Sr O., la soixantaine
bien affirmée, en habit aussi, est assise a la table de plusieurs jeunes
dans cette « disco » ol elle vient réguliérement, les samedis soirs apres
les vépres de la Résurrection — accompagnée de jeunes fréres —,
annoncer I'amour du Christ. Un jeune arrive, la voit et lui lance : « Eh,
la bonne sceur, qu'est-ce que tu f... 1a 7 »

L'une comme l'autre ne faisaient que suivre les Actes : « La multitu-
de des croyants n‘avait qu'un cceur et qu'une seule ime. (...) Avec
beaucoup de puissance, les apdtres rendaient témoignage a la résur-
rection du Seigneur Jésus, et ils jouissaient tous d’'une grande faveur »
(4.32). Notre Livre de Vie dit dans le méme sens : « Chacun se sentira
invité a témoigner de I'amour du Christ en tout lieu et en tout temps,
a étre porteur de la bienheureuse espérance du Royaume en toute cir-
constance ; (...) la communauté organisera des missions d'évangélisa-
tion ponctuelle ayant pour but d’annoncer la Bonne Nouvelle dans
des milieux divers. »

Appelés comme tout baptisé a partager notre joie d'étre sauvés,
nous avons, dés les débuts de la communauté, été attirés par les « bella
brigata » de sainte Catherine de Sienne qui les voulait composées
« aussi bien d’'adolescents que de religieux, de gens mariés que de
prétres » — ce qu‘on appellerait aujourd’hui « la communion des états
de vie ». Le pape Jean-Paul I, dans Vita Consecrata, parlera de cette
« originalité des communautés nouvelles (...) dans le fait qu'il s'agit de
groupes d’hommes et de femmes, de clercs et de laics, de personnes
mariées et de célibataires, qui suivent un mode de vie particulier ».

Au long de I'année et des appels, nous partons ainsi, tous états de
vie confondus, représentatifs de tout le « peuple de Dieu », pour « por-
ter 'Amour », comme disait Marthe Robin 4 un communautaire. Nous
savons que bien des formes concrétes d'évangélisation ou de mission
ne peuvent étre assumées par des individus seuls, et le principe cher a
FAction catholique selon lequel « le semblable influence plus facile-
ment le semblable » se vérifie aussi dans une communauté comme la
noétre : parce que tous les états de vie sont présents, tous les « sem-
blables » sont potentiellement interpellés par un témoignage qui leur
correspond.

Notre rayon d’action étant « les extrémités de la terre » (Ac 1,8),
plusieurs d’entre nous sont allés (et certains, restés ') en Nouvelle-
Calédonie, Amazonie et Gaspésie, au Kazakhstan, en Chine... Sur
place aussi : une de nos maisons accueille pour des retraites spiri-
tuelles et la communion des états de vie apparait 1a comme une



Nouveaux visages de la mission

richesse pour l'animation et l'accompagnement spirituels. Bien de nos
prétres — mais on pourrait dire de méme chose pour les religieux,
célibataires ou couples — savent et peuvent témoigner a quel point
I'enracinement communautaire de leur mission pastorale est un
remeéde précieux contre les virus paralysant de l'individualisme et de
l'isolement.

Saint Jean Chrysostome, au IV siécle, disait a propos de la com-
munauté chrétienne primitive : « Combien il serait plus facile d"avoir
le courage aujourd’hui d'une expérience de vie commune, puisque les
fideles sont dispersés dans le monde entier ! Croyez-vous qu'il reste-
rait un seul paien ? Je pense qu’il n'en resterait aucun, que nous
serions capables de les attirer tous, de les gagner tous. » La force de
témoignage et de rayonnement missionnaire de la koinonia des états
de vie est grande.

Madame Cathy BRENTI
Communauté des Béatitudes

Laics associés :
quand du neuf nait du vieux

ertains vieux arbres se mettent a3 bourgeonner de maniere
inattendue Telle est la situation des fréres des Ecoles
Chrétiennes en ce début de XXI° siécle. Le bourgeon qui nait
et se fortifie porte un nom : association. Une association qui ne concer-
ne pas seulement les fréres, mais des laics qui se veulent partie pre-
nante et méme moteurs. De quoi s'agit-il ? Quel chemin nouveau est
en train de se tracer ? |
La notion d’association est au fondement de 1'aventure lasallienne.
Son initiateur, Jean-Baptiste de La Salle, comprend que l'école « pour
les fils des artisans et des pauvres » n'est possible qu’assurée par une
communauté d’hommes solidaires, capables d'inscrire leur action dans
la durée. C'est pourquoi, en 1691, a un moment ol son ceuvre est
compromise, il s'engage irrévocablement avec deux fréres a travers un
« voeu d’association et d'union ». II ne s’agit donc pas alors de s'inscrire
dans la forme classique de la vie religieuse par les trois voeux . pauvre-
té, chasteté, obéissance. En 1694, cette fois avec douze fréres, il réitére
son veeu. Désormais, les fréres des Ecoles Chrétiennes se définissent

251



252

Chroniques

comime ceux « qui se sont associés pour tenir ensemble et par associa-
tion les écoles gratuites ». Méme s'ils entreront au fil du temps dans un
cadre classique de vie religieuse, les fréres gardent, sinon le veeu, du
moins la conviction que 1'association est une ligne de force de leur vie
et de leur action. IIs n'imaginent pas encore que ce type d'association
puisse en concerner d'autres que des fréres.

Peu a peu, cependant, des laics travaillent a leurs cotés. D’abord
considérés comme une force d'appoint, ils prennent de plus en plus
de responsabilités jusqu'a occuper la quasi-totalité des postes de
direction. C'est aujourd’hui une association essentiellement animée
par des laics qui assure pour les freres le fonctionnement de la tutelle
sur les 150 établissements du réseau lasallien francais.

La question des origines resurgit alors sous un jour nouveau : suf-
fit-il d’étre de bons professionnels pour que I'école chrétienne réalise
sa mission d'éducation et d'évangélisation selon \'esprit du fondateur ?
Ne faut-il pas des hommes et des femmes enracinés dans une spiritua-
lité adaptée a leur mission et soucieux d’ceuvrer solidairement, surtout
face a des jeunes déboussolés ? D'ou I'interpellation lancée aux fréres
par les laics : « Partagez-nous vos richesses, non seulement pédago-
giques et éducatives, mais spirituelles. Votre charisme n’est pas une
propriété privée. Nous y participons de fait. Nous voulons ceuvrer avec
vous, non comme des collaborateurs, mais comme des partenaires, et
méme des associés. »

Les premiers étonnés furent les fréres. Force est de constater qu'au-
jourd’hui cette demande s’incarne dans des types d'association extré-
mement variés selon les secteurs de I'Institut : volontariat national et
international, mouvements lasalliens (Signum fidei en Amérique lati-
ne, en Asie, au Proche-Orient) ; Fraternité lasallienne et Groupe d’as-
sociés en France ; communautés composées de fréres et de laics en
Espagne et aux Etats-Unis ; engagements permanents au service du
réseau lasallien... Elle provient principalement d'éducateurs, mais pas
uniquement : des andens éléves, des parents, des amis, y trouvent un
chemin de vie fondée sur la foi, la fraternité et le service.

Jacques p’Hurreau
Frere des Ecoles Chrétiennes



Nouveaux visages de la mission

L’itinérance apostolique

arais et Mignon, Beauvoir-Frontenay, Prahecq-Fors... En

juillet dernier, avec d’autres membres de 1'équipe ITER

(ITinERance apostohique), j'ai été envoyée pour trois
semaines dans ces secteurs situés au sud du diocese de Poitiers.
Jacques et Boris (franciscains) ont vécu cette itinérance sur les routes,
au gré des rencontres, mendiant de quoi manger et un endroit pour
dormir ; Frédéric et Xavier (jésuites), Loic (dominicain), Elzbieta
(franciscaine missionnaire de Marie) et moi-méme étions pareille-
ment en itinérance sur les routes, mais en privilégiant davantage le
compagnonnage avec les communautés chrétiennes. Si nous avons
fait I'expérience de nos différences dans la maniere de prier, de rendre
compte de la foi, de nous situer dans ce monde, nous avons aussi pu
reconnaitre combien un méme désir de vivre I'Evangile nous anime et
constitue 1'équipe.

Les personnes nous demandent souvent : « Qu'est-ce que vous
venez faire ? » Et la réponse : « Simplement vous rencontrer » fait sou-
rire, mais aussi intrigue ; des sourcils ou des épaules se lévent légere-
ment. L'événement de la rencontre comme lieu de révélation, non
programmabile, sur les « routes de Galilée » est pourtant bien au coeur
de I'Evangile. Cette conviction anime chacun des membres de I'équi-
pe apostolique, et le don de la joie vient régulierement confirmer sa
justesse. Joie qui surgit lorsque la rencontre advient au plus profond
de notre humanité, a I'occasion de ce qui tisse notre vie quotidienne,
dans cet essentiel rejoignant ce qui nous fait vivre et mourir. Il nous
est alors donné de faire I'expérience de I'Evangile.

C'est cette femme qui nous partage une situation familiale morti-
fere. Probablement parce que nous ne faisons que passer et qu’elle ne
nous reverra plus, elle finit par dire comme libérée par le poids de sa
parole : « C'est la premiére fois que j'en parle & quelqu'un. » Qu enco-
re Michel qui ayant « repéré des curés » sur la route, nous prend en
stop, méme s'il « ne croit plus en toutes ces choses-la ». Il est heureux
de nous raconter ses retrouvailles avec sa mere aprés des années de
séparation, « elle qui est croyante ». Sans oublier I'enfant assis a c6té
de moi un dimanche et qui communia « en secret » pour la premiére
fois et dont les grands-parents m’invitérent 3 leur table. Ainsi, c'est a
travers ces rencontres toutes simples et imprévues, sur la route, ou
dans les maisons, lors de repas ou de propositions, qu'émerge cette

253



254

Chroniques

« heureuse nouvelle ». Cela suppose une certaine pauvreté effective
vécue dans les petites choses. Pour tous, il s’agit de consentir a étre
vulnérables et a entrer dans une attitude de discernement.

ITER, c'est une allure, celle de la marche et du stop sous le soleil
d’'été d'un début d’aprés-midi.

ITER, c'est aussi la joie d'étre témoin de la naissance d’une autre
manieére de rassembler la communauté chrétienne, de vivre I'Eglise, de
faire nétre la « nouvelle évangélisation ». Le prétre lui-méme peut
entendre un appel A devenir itinérant. C'est un lieu heureux de colla-
boration entre hommes et femmes. Plusieurs personnes nous disent
combien notre style de vie est un beau témoignage de respect, d'at-
tention réciproque, d’accueil mutuel. Quand 1'équipe ITER reste pré-
sente sur un méme secteur pastoral, elle ne propose pas de vivre des
temps extraordinaires, elle ne vient pas créer d'événements ponctuels,
mais elle veut soutenir celles et ceux qui localement sont déja investis
au service de 1'Eglise. Par exemple, nous rencontrons systématique-
ment les prétres du secteur, les membres des différentes équipes pas-
torales, les catéchistes, les responsables du catéchuménat, de la
liturgie, etc. Loin des centres de formation de leur diocése, ces per-
sonnes ou ces équipes veulent étre aidées. Ecoutant leur demande,
nous faisons alors des propositions de parcours biblique, d'intelligen-
ce de la foi, de halte de priére, de relecture en équipe pastorale, d'ac-
compagnement spirituel. En compagnie de ces chrétiens, nous avons
aussi l'occasion d'aller 2 la rencontre des acteurs sociaux et des autres
membres de la population locale, notamment les personnes igées ou
isolées.

Litinérance apostolique nous fait ainsi vivre comme religieuses et
religieux, avec des laics, dans la fidélité créatrice 2 nos propres tradi-
tions spirituelles. Vécue ponctuellement parmi d'autres engagements
apostoliques, l'itinérance demeure en moi comme un ferment de
transformation, une invitation renouvelée a bien vouloir en toutes
choses me laisser affecter, déplacer, rencontrer.

Vanessa MicouLAuD
Religieuse du Cénacle



Henri Bremond

HISTOIRE LITTERAIRE

SENTIMENT RELIGIEUX
EN FRANCE

DEPUIS LA FIN DES GUERRES DE RELIGION
JUSQU’A NOS JOURS

Nouvelle édition sous la direction de Francois Trémoliéres,
augmentée de textes inédits et de I Introduction & la philo-
sophie de la priere. Etudes par Alain Cantillon, Pierre-
Antoine Fabre, Patrick Goujon, Sophie Houdard, Jacques
Le Brun, Frangois Marxer, Dominique Salin, Frangois
Trémolieres. Précédé de « Henri Bremond : un historien
de la faim de Dieu » par Emile Goichot.

Index, table analytique, bibliographie bremondienne,
traduction des citations.

5 volumes reliés sous emboitage
4700 pages ; format 17/25 — I1SBN  2-84137-188-3

Ouvrage publié avec le concours du CENTRE NATIONAL DU LIVRE

PARUTION : 29 MARS 2006

PRIX DE LANCEMENT
du 29 mars au 31 octobre 2006 : 200 €
250 € aprés cette date

EDITIONS JEROME MILLON
3 place Vaucanson — 38000 Grenoble
www millon com

DIFFUSION HARMONIA MUNDI



Annege jubilaire
ignatienne

LCAbandon ala
Nowews tomoy | Lrovidence divine
par Dominique Salin Autrefois astribué 2
208 p. [ environ 17 € Jean-Pierre de Caussade
Saint Francois Xavier
528 p. [ 45 €
le
SAINT FRANGOIS XAVIER
Correspondance
1535-1552
Lemcsctdocmncms
oo el o
ol
T ®

A paraitre en mai 2006

Réédition du Mémorial de Pierre Favre

DescléDBBouwer
; ML AT

www.descleedebrouwer.com



http://www.desdeedebrouwer.com

