
christus 
Enquête 

sur la vie religieuse 

Les interrogations des laïcs 
Une manière propre de choisir le Christ ? 

Engagés avec qui ? 
Des paraboles du Royaume 

NOUVEAUX VISAGES DE LA MISSION 

SUR L'ŒUVRE D'ADRIEN DEMOUSTIER S.J. 

ms N°210- 10 € f 1/17 Avril 2006 



L'EXPÉRIENCE 

SPIRITUELLE 

D'UN AIDE-SOIGNANT 

CONFRONTÉ 

À LA MALADIE 

ET À LA MORT 
Disponible chez votre libraire 
à partir du 30 mars • 19.80 € 

« La rencontre de malades et de mourants me révéla une figure insoutenable de l'homme 
souffrant, arraché a son lieu, livré seul à sa propre angoisse, pauvre d'avenir. Ma santé, 

mes activités, mes projets dressaient une barrière entre eux et moi. Je me trouvais sans voix, 
démuni pour communiquer- ce qui pour moi est une " bonne nouvelle ". Je ne pouvais plus 

éviter de me livrer tout entier à l'affrontement d'une relation réelle, au risque de perdre 
mes repères. Je pris la livrée de l'agent de service hospitalier: Depuis ce jour, le malade 

est devenu mon maîti-e, d'autant plus exigeant et efficace qu'il ne le sait pas. » 
René-Claude Baud 

René-Claude Baud, jésuite, fut pendant près de vingt ans aide-soignant de nuit 
dans un hôpital. Il est le fondateur de l'association « Albatros » à Lyon, 
pionnière dans la formation des accompagnateurs en soins palliatifs. 

Récemment parus dans la même collection — 

www.editions-bayard.com 

http://www.editions-bayard.com


cbrîstus 
Revue déformation spirituelle 
fondée par des pères jésuites en 1954 

TOME 53, N° 210, AVRIL 2006 

RÉDACTEUR EN CHEF 

PAUL LEGAVRE 

RÉDACTEUR EN CHEF ADJOINT 

YVES ROULLIÈRE 

COMITÉ DE RÉDACTION 

MARIE GUILLET - NATALIE HÉRON - MARGUERITE LENA 

FRANÇOISE MUCKENSTURM - BRIGITTE PICQ - BRUNO RÉGENT - JEAN-PIERRE ROSA 

SERVICE COMMERCIAL : ANTOINE CORMAN - RÉDACTION GRAPHIQUE : ANNE POMMATAU 

FABRICATION : MARION CHEVALLIER - COMMUNICATION : LAETITIA DE MONTSABERT 

PUBLICITÉ : MARTINE COHEN (01 44 35 49 33) 

14, RUE D'ASSAS - 75006 PARIS 
TÉL. ABONNEMENTS 01 44 39 48 04 

TEL RÉDACTION 01 44 39 48 48 - FAX • 01 44 39 48 17 
INTERNET (site) http://www revue-chnstus com , (adresse). rédaction chnstus@ser-sa com 

T R I M E S T R I E L 
Le numéro . 10 € (étranger . 11,5 €) 

Abonnements : voir encadré en dernière page 
Publié avec le concours du Centre National du Livre 

a s s a s 

éditions 
Revue d'Assas Editions, association loi 1901 

Editée par la SER-SA (principaux actionnaires • Assas-EdiUons, Bayard Presse) 
Président du conseil d'administration et directeur de la publication Bruno RÉGENT S J 

Direction générale Antoine CORMAN 

http://www


Enquête 
sur la vie religieuse 

Éditorial 

QUI Enquête sur la vie religieuse 

136 Paul LEGAVRE, s.j., et Yves ROULLIËRE, Chnstus 

Les résultats de notre enquête 

147 COMMISSION THÉOLOGIQUE DES SUPÉRIEURES MAIEUR(E)S 

Une expérience de rencontre 

152 Jacques ARÈNES, psychanalyste, Paris 

Accompagner l'hotno viator 

158 Barbara BEAUMONT, o.p., Herne (Belgique) 

Typologie historique de la vie consacrée 

166 Philippe LÉCRTVAIN, s.j., Centre Sèvres, Paris 

Une histoire ouverte 

173 Texte de sainte THÉRÈSE DE LISIEUX 

La goutte de rosée 

176 Jean CLAPIER, carme déchaux, Montpellier 

La vie contemplative selon Thérèse de Lisieux 

181 Marie GUILLET, xavière, La Rochelle 

Itinéraires de vocation 

187 Sylvie ROBERT, auxiliatrice, Centre Sèvres 

En notre terre, une parabole du Royaume 

196 Hélène BRICOUT et Patrick PRÉTOT, Institut catholique de Paris 

Dialogue entre une femme mariée et un moine 



Christus 210 • Avril 2006 

205 Bernard PITAUD, provincial des sulpiciens, Paris 

Vocation de Madeleine Delbrêl 

212 Marc LEBOUCHER, éditeur, Paris 

La beauté en partage 

216 Noëlle HAUSMAN, s.c.m, directrice de Vies consaaées, Namur 

Lettre d'une religieuse à un foyer 

Q | Services 

222 Lectures spirituelles pour notre temps 

230 Sessions de formation pour le semestre à venir 

m Études ignatiennes (sur l'œuvre d'Adrien Demoustier) 

232 Bernard MENDIBOURE, S j , Paris 

Lecture et pratique des Exercices spirituels 

238 Pierre-Antoine FABRE, EHESS, Paris 

Salut à l'historien ! 

^ Q H Chroniques 

242 Adeline MARC, Jean-Michel AMOURIAUX, 

Emmanuel DOLLÉ, Françoise COUSIN, Cathy BRENTI, 

Jacques D'HUITEAU, Vanessa MICOULAUD 

Nouveaux visages de la mission 

^ Prochains numéros : 

• Psychologie et vie spirituelle (hors série, mai 2006) 
• Art et gratuité (juillet 2006) 
• La peur traversée (octobre 2006) 

Trois encarts sont posés sur ce numéro 



Éditorial 

P 
J . lus que jamais la vie religieuse, au sens 

large, est un point d'interrogation au sein de l'Eglise et de la 

société. Sans doute est-ce d'abord dû à l'ignorance ou à l'indif­

férence de notre monde. Mais des « brouillages » sont égale­

ment nés des grands changements qu'ont connus ces quarante 

dernières années moines, religieux et consacrés. Cela n'em­

pêche nullement l'estime ou la gratitude de beaucoup à l'égard 

des membres de tous ces instituts. L'enquête que nous avons 

réalisée en vue de ce numéro en témoigne. De leur côté, les reli­

gieux, à cause des crises traversées, acceptent désormais, sans 

doute mieux qu'auparavant, d'être interrogés par les autres bap­

tisés sur ce qu'ils sont et ce qu'ils font. Significatif à cet égard est 

le fait que plusieurs aient ici choisi le genre épistolaire pour 

exprimer à des laïcs le sens de leur vie. 

D'où ce numéro, exceptionnel, qui aborde la vie 

consacrée à partir de la façon dont elle est perçue au sein du 

peuple de Dieu. Il ne s'agit certes pas de s'en tenir à des images 

extérieures, avec ce que cela pourrait avoir d'illusoire ou de 

réducteur. Car l'Eglise est un corps vivant, fondé sur des rela­

tions vivantes. Ce que perçoivent les baptisés, les attentes qu'ils 

manifestent à l'égard des consacrés, rejaillit sur tous, religieux, 

prêtres et laïcs eux-mêmes. En situant mieux la vocation reli­

gieuse au sein du peuple de Dieu, chacun peut être aidé et sou­

tenu dans sa propre recherche de Dieu dans le monde. 



Le dernier Congrès mondial de la vie consacrée 

a mis en avant deux belles icônes bibliques pour dire la vie reli­

gieuse : la Samaritaine rencontre Jésus au bord du puits, et sa 

soif d'eau se révèle soif de Dieu : « Donne-moi à boire... Si tu 

savais le don de Dieu. » Et la femme aux relations blessées va 

annoncer le Christ à tous. Le Samaritain, lui, ne se détourne 

pas de l'homme à terre, sur le chemin, il le soigne jusqu'au 

bout. « Et qui est mon prochain ?... Lequel s'est rendu proche ? 

Va et fais de même. » L'homme de Samarie nous apprend ce 

qu'est l'amour en actes. La passion contemplative et la compas­

sion sont les deux grandes dimensions où les religieuses et les 

religieux peuvent aujourd'hui se perdre et se trouver, dans la 

rencontre de Dieu et des êtres. 

La vie religieuse, point d'interrogation et signe 

de contradiction dans notre société ? Elle est plutôt une énigme 

pour la plupart de nos contemporains, y compris les chrétiens. 

Et sans doute doit-elle s'assumer comme telle. Pour parler du 

Royaume de son Père, Jésus ne parlait-il pas en paraboles ? La 

vie religieuse, comme une parabole vivante, peut inviter à se 

tourner vers le Mystère et sa lumière. 

Christus 

N.B.1 Christus se réjouit de ce que le P Albert Vanhoye, jésuite, 
vienne d'être créé cardinal. Nous avons édité il y a quelques mois le 
dernier ouvrage de cet éminent bibliste : Le don du Christ. Lecture spiri­
tuelle (Bayard, collection « Christus »). 

N.B.2 L'année jubilaire ignatienne est bien lancée. Rendez-vous aux 
abonnés et aux lecteurs de Christus au rassemblement de Lourdes, 
notamment à la grande veillée animée par la revue le 29 juillet (voir 
amisdansleseigneur.com). 

http://amisdansleseigneur.com


« Nous découvrons dans le récit de la Samaritaine l'icône de notre vocation 
religieuse, en tant qu'expérience d'une rencontre avec Jésus et engagement à 

annoncer l'Evangile. A l'endroit de la rencontre - absolument dépourvu de tout 
signe sacré -, le dialogue ouvre le cœur à la vérité : il révèle et guérit. » 



Enquête 
sur la vie religieuse 

135 



Enquête sur la vie religieuse 
Nos lecteurs répondent 

Paul LEGAVRE s.j. et Yves ROULUÈRE 

C
hristus a vu son lectorat changer en profondeur depuis une 
quinzaine d'années : les laïcs forment désormais la majori­
té des abonnés, même si religieuses et religieux représen­

tent un bon tiers d'entre eux. Si l'on peut s'inquiéter d'une telle 
diminution des consacrés parmi nos lecteurs, on peut aussi se réjouir 
de ce qu'une revue comme Christus, fortement marquée par la tradi­
tion et la spiritualité jésuites, touche à ce point des lecteurs laïcs dont 
on verra par la suite qu'ils ne sont pas forcément tous « ignatiens » '. 

Forte de cette confiance à son égard, la rédaction de Christus a jugé 
important d'interroger en particulier les laïcs et les prêtres diocésains 
sur ce qu'ils perçoivent de la vie des religieux et religieuses, ainsi que 
sur leurs attentes les concernant. Cette enquête — à tous égards origi­
nale — a été lancée au premier trimestre 2005. 

1. La composition de l'équipe rédactionnelle de la revue reflète elle-même cette étroite colla-
boraUon entre religieux et laïcs le rédacteur en chef est jésuite, le rédacteur en chef adjoint, 
mané , le comité de rédaction comprend à l'heure actuelle un jésuite, une religieuse xavière, 
une consacrée de la communauté saint François-Xavier, trois femmes et un homme mariés 

Christus n° 210 • 14, rue d'Assas. 75006 Paris 



Les résultats de notre enquête 

Nous avons suggéré à ceux qui répondraient positivement à notre 
sollicitation de vivre ce temps comme un « exercice spirituel », avec ce 
que cela signifie de calme réflexion devant Dieu. Nous avons ainsi 
invité nos lecteurs à d'abord faire retour sur leurs rencontres avec des 
religieux et religieuses, avant de nous faire part de leurs convictions et 
interrogations à leur sujet. Nous pensions que, selon qu'ils seraient 
eux-mêmes laïc(que), prêtre diocésain ou religieux(se), ils seraient 
davantage sensibles à tel ou tel aspect. Le pari a été gagné, et nous 
avons éprouvé à quel point la grande majorité de celles et ceux qui 
ont répondu ont su tirer profit de cette réflexion pour eux-mêmes. 

A une écrasante majorité, les lecteurs (220 environ) sont très bien­
veillants, parce que souvent très reconnaissants, à l'égard des reli-
gieux(ses). Ils émettent tous le souhait, plus ou moins explicitement, 
que les religieux restent ce qu'ils sont pour construire le présent et l'ave­
nir de l'Eglise. Un certain nombre ont aussi manifesté leur surprise 
d'être interrogés sur un tel thème : « Pour moi les religieux et les religieuses 
sont un grand point d'interrogation, et en même temps leur action ou leur pré­
sence me sont essentiels pour suivre ma route d'Emmaûs » (une femme de 
57 ans). On peut déduire de cette remarque que beaucoup, ne se sen­
tant pas directement concernés, en sont restés au point d'interrogation... 

Grande est notre gratitude envers celles et ceux qui, en répondant, 
nous ont permis de mieux saisir comment la vie religieuse est perçue 
au sein du peuple de Dieu, et, à partir de là, de tracer l'itinéraire de ce 
dossier. Dans les pages qui suivent, nous donnerons à lire les résultats 
en les ponctuant de courts commentaires et d'un certain nombre de 
citations. Une interprétation sur le fond est proposée à la fin de l'ar­
ticle. Nous avons également tenu à demander à la Commission théo­
logique des Supérieur(e)s majeur(e)s de nous livrer son propre 
regard, que l'on trouvera à la suite de cet article. 

Origine des réponses 

• 118 femmes / 102 hommes. Moyenne d'âge : 62 ans. 
N'ont pas seulement répondu « ceux qui ont du temps » : 60 ont entre 

70 et 79 ans ; 50 ont entre 60 et 69 ans ; 30 ont entre 50 et 59 ans ; 25 
ont entre 40 et 49 ans ; 25 ont 80 ans ou plus. 

• 161 laïcs, 27 prêtres diocésains, 29 religieux(ses). 
Le petit nombre de prêtres est décevant, au regard de la grande qualité 

de leurs réponses. Apparaît en outre une population très variée (45 per­
sonnes environ) ayant comme dénominateur commun de se situer elle-

137 



Enquête sur la vie religieuse 

même à l'intersection de la vie laïque ou sacerdotale et de la vie religieuse : 
laïcs consacrés, laïcs associés, oblat(e)s, diacres, prêtres appartenant à un 
institut (GEM, Jésus Caritas, etc.), aspirants à la vie religieuse, voire 
ancien(ne)s religieux(ses)... 

• 185 abonnés, 17 non-abonnés. 30 % des réponses viennent 
d'Ile-de-France ; 30 % Lyon, Alpes, Sud ; 15 % du Nord et de l'Est ; 
10 % de l'Ouest ; 8 % de l'Etranger ; 5 % du Sud-Ouest. 

Près de 20% ont conçu leur réponse comme un véritable « exercice spi­
rituel » consistant à relire leur vie à travers un autre type de population, ce 
qui est digne de considération... 65 % ont pris le temps de répondre ample­
ment. Seulement 15% ont répondu rapidement et 5% faiblement. 

Des rencontres précieuses 

Pouvez-vous évoquer ici en quelques mots un(e) ou deux religieux(ses) 
ou communautés que vous avez personnellement connu(e)s et qui ont 
compté dans votre vocation de baptisé(e) ? 

• « Les pères » (295 mentions) 
Les jésuites sont cités 180 fois : formateurs, orientateurs de vie. Ils 

arrivent plutôt pendant un deuxième temps dans la vie des personnes 
(aumônerie, mariage, accompagnement, etc.). Les pères missionnaires 
sont mentionnés 35 fois ; les dominicains 30 ; les franciscains 20 ; 
autres : 40. 

• « Les sœurs » (205) 
Sœurs enseignantes : 100 fois ; sœurs missionnaires dans la ville : 

60 ; sœurs formatrices : 40 (xavières, Cénacle, auxiliatrices...). 
Pour les femmes notamment, insistance sur le rôle « initiatique » de ces 

trois figures prises comme un tout à chaque étape de leur vie. Pour les sœurs 
enseignantes et missionnaires, 1/3 des lecteurs ne spécifient pas le nom de la 
congrégation. 

• Les contemplatifs (140) 
Carmes, carmélites, clarisses : 50 fois ; bénédictin(e)s : 45 ; cister­

ciens : 25 ; trappistes : 10 ; autres : 10. « J'aime bien, année après année, 
retrouver tous les moines et sœurs des abbayes dans lesquelles je fais des 
retraites, au même endroit dans le chœur, avec un visage toujours aussi 
serein et une perception et une écoute toujours aussi attentive » (une 
femme de 63 ans, Saône-et-Loire). 

• Les prêtres diocésains (25) 
7/ s'agit surtout de prêtres enseignants en collège et lycée. 



Les résultats de notre enquête 

• Les communautés nouvelles (30 fois) 
Les Béatitudes (20 fois) ; 10 chacun pour le Puits de Jacob, 

l'Emmanuel, le Chemin neuf, les Foyers de Charité, la congrégation 
Saint-Jean, Fraternités monastiques de Jérusalem. 

Ces communautés sont perçues avec autant d'admiration que de circons­
pection. Admiration devant leur joie, la beauté et la chaleur de leurs célé­
brations (Béatitudes et Fraternités de Jérusalem, surtout), ainsi que devant 
leur zèle pastoral (congrégation Saint-Jean notamment)... Circonspection 
devant leur possible fermeture communautaire. 

De même pour une ou deux figures ou communautés religieuses 
contemporaines dont l'action ou le charisme ont marqué et marquent 
toujours votre itinéraire de foi î 

• Jésuites . 70 fois (Varillon, Ceyrac, Domergue), les dominicains 
15 (Carré, Gouze) ; franciscains 10, etc. 

• MèreTeresa (10), Sœur Emmanuelle (10), puis 5 chacun : Pierre 
Ceyrac, Charles de Foucauld, René Voillaume, Madeleine Delbrêl, 
l'Abbé Pierre, Jean Vanier... « pour leur spiritualité et leur profond enga­
gement dans le siècle » (un homme de 45 ans, Vichy). 

• Le Carmel (20 fois), les abbayes et monastères (20) ; 10 chacun : 
le Chemin neuf, les Béatitudes, Fraternités de Jérusalem, frères et les 
sœurs de Saint-Jean, Frère Roger et Taizé. 

De même pour une ou deux figures ou communautés du passé ? 

• Thérèse d'Avila (23 fois) ; Ignace de Loyola (20) ; François 
d'Assise (17) ; Thérèse de Lisieux (11), Charles de Foucauld (11) , 
Augustin (9) ; saint Dominique (6), Bernard de Clairvaux (6) ; Jean 
de la Croix (5), Teilhard de Chardin (5) ; Vincent de Paul (4)... 

On le voit, dans l'esprit des lecteurs, la notion de vie religieuse est éten­
due à des réalités qui, du point de vue du droit de l'Eglise, n'appartiennent 
pas à la vie consacrée proprement dite. Il en va ainsi de la mention, à côté 
des nouveaux instituts religieux, de prêtres diocésains ou de grandes figures 
laïques comme Jean Vanier, mais aussi des associations de fidèles laïcs que 
sont plusieurs des plus importantes communautés nouvelles. Davantage 
qu'une ignorance, cette extension du terme de « religieux » dit les formi­
dables évolutions que connaît la vie consacrée et ecclésiale depuis le Concile. 

139 
\ 



Enquête sur la vie religieuse 

D'autre part, si Christus est une revue de spiritualité ignatienne, on 
découvre qu'elle est lue bien au-delà des limites de la famille ignatienne, ce 
qui est réjouissant pour la rédaction. Relevons l'influence essentielle des 
grandes figures du Carmel, et notamment de la première femme instituée doc­
teur de l'Eglise : « Thérèse d'Avila a beaucoup compté dans ma vocation de 
baptisé et dans la compréhension que j'ai eue de ma propre vocation. (...) 
Pourquoi ? Parce qu'au milieu de mille difficultés à surmonter Thérèse "tient 
la route", et sa compréhension des situations lui permet d'accepter l'Eglise 
telle qu'elle est autour d'elle, tout en témoignant sans compromission de sa 
propre foi, réalisant ainsi une admirable synthèse entre l'être et le faire » (un 
homme de 76 ans, Saint-Etienne). 

L'écoute et la prière, lieux de relations vivifiantes 

Etes-vous actuellement en relation avec des religieux ou religieuses ? 
Si oui, pourriez-vous nous indiquer dans quel contexte : Accompagne­
ment spirituel ; caritatif ; éducation ; formation ; pastorale ; prière et 
contemplation ; retraites et ressourcement ; santé ; autres... ? 

Accompagnement spirituel : 100 mentions ; retraites et ressourcement : 
100 ; prière et contemplation : 75 ; formation : 60 ; pastorale : 60 ; caritatif: 
25 ; éducation : 25 ; santé : 15. 

Comment appréciez-vous leur action ou leur présence dans le monde 
et la société ? 

Les lecteurs mettent en avant Uois caractéristiques des religieux : 
• La prière (160 mentions), reliée parfois à la contemplation (60). 
• Vécoute (100), reliée à la présence (100), au témoignage de vie 

(100), à l'exemplarité (30), à la proximité (90). L'écoute est aussi reliée, 
dans un second temps, à la joie et au rayonnement (60), à l'accueil 
(80), à la simplicité (40), à la liberté (40), à l'ouverture spirituelle et 
intellectuelle (80). Par exemple, une femme de 54 ans nous écrit de 
Mulhouse-: « J'apprécie leur écoute des besoins des hommes et leur façon de 
se mettre au service des autres sans discrimination ; les jésuites m'ont appris 
la relecture, ils m'ont aidé à discerner et à résister dans le combat spirituel. 
Les moines trappistes m'ont appris la prière des psaumes ; les frères et les 
jésuites, la prière et l'oraison, la méditation. » 

• L'action (65) reliée à la formation (60), à la qualité relationnelle 
ou à l'approfondissement (45), à l'efficacité (20). 



Les résultats de notre enquête 

Une radicalité évangélique spécifique ? 

Etes-vous témoin d'une radicalité évangélique spécifique dans la vie 
des religieux(ses) ? Si oui, dans quel domaine, à quel niveau ? 

C'est la question qui a posé le plus de problème aux lecteurs. Un 
tiers ne répond pas. Ceux qui répondent associent la radicalité (plus 
ou moins bien vécue) à : 

• La communauté (120 mentions) : vie et mise en commun, témoi­
gnage ; reliée au service (80) au sein de la communauté, dans le servi­
ce paroissial et auprès des pauvres ; puis, à un degré moindre, au 
respect (25), à la fraternité (30). La qualité de la vie fraternelle est 
interrogée, des « contre-témoignages » critiqués. 

• Le don (90) : vie donnée, don total, sacrifice (notamment pour 
les contemplatifs) ; il est relié à l'appel missionnaire (60) et à la mis­
sion dans le monde (70). Ses principaux fruits sont l'abandon (10), la 
gratuité (10) et l'abnégation (10). Le don est synonyme d'amour (70), 
d'engagement (85) dans la société, dans la cité, par les vœux (surtout 
pour les contemplatifs), de suite du Christ (30). 

• La pauvreté (80), singulièrement pour les contemplatifs. Moins 
mise en avant à propos de la vie des religieux apostoliques, sauf pour 
les communautés « enfouies » comme les Petites sœurs de Jésus (très 
populaires), etc. Accueillir le pauvre en tant que pauvre, pauvreté 
matérielle dans une société de riches, avec l'exigence (10) que cela 
signifie, l'ascèse (10), « tout quitter » (10). On peut associer à ces 
termes « la liberté des enfants de Dieu » (40) dont témoignent les reli­
gieux, porteurs d'espérance (10), avec une certaine radicalité de pensée 
(10). La chasteté (25) et l'obéissance (30) sont simplement mention­
nées, sans commentaire approfondi. 

On notera la valorisation du don, qui est une façon de reprendre sous 
un terme unifié la totalité de l'engagement religieux, perçu notamment dans 
sa dimension d'une vie communautaire et de la pauvreté. 

Faites-vous des distinctions entre les familles ou les congrégations 
dont dépendent les religieux(ses) que vous connaissez de près ou de loin î 
Si oui, lesquelles ? 

Un tiers esquive la question en répondant simplement oui ou non 
sans commentaire. 

141 



Enquête sur la vie religieuse 

Les jésuites sont nommés 65 fois, comme point de repère ou de 
différenciation d'avec les autres religieux. On souligne leur attache­
ment à une formation humaine, à la réflexion, à la dimension d'inté­
riorité. Leur sont associées xavières, auxiliatrices et religieuses du 
Cénacle. On caractérise les jésuites comme des religieux plus person­
nels et plus indépendants que les autres, tandis que, par contraste, les 
dominicains sont dits plus communautaires et plus théologiens, et les 
moines, plutôt tournés vers la liturgie et la conservation des traditions. 
Quelqu'un fait la distinction entre « les religieux qui ont une vie dans le 
monde (sj, xavières), les communautés vivant à l'écart (monastères) et ceux 
qui sont engagés dans l'action (santé, social) ». 

Cette demande de distinguer entre les familles religieuses provoque un 
malaise. On perçoit chez les lecteurs comme l'obsession de conserver l'équi­
libre existant entre différentes dimensions de la vie religieuse : ils ne veulent 
surtout pas diviser (se diviser eux-mêmes ?). Ainsi, une femme de 73 ans 
nous écrit de Lyon : « Avec les dominicains, j'ai découvert plus spécialement 
le Christ engagé dans l'histoire, m'incitant à faire appel à ma volonté pour 
m'engager à mon tour ; avec les jésuites, j'ai découvert toute une dimension 
intérieure, l'immensité de mes limites, le reflet du volontarisme, la nécessité 
de l'abandon. Les bienfaits de l'accompagnement pour discerner. » 

Des guides spirituels et des témoins du Christ 

Vous sentez-vous concerné(e) dans votre vie personnelle par ce que 
vivent les religieux î 

• 1/4 ne répond pas. 
• Ceux qui sont concernés par ce que vivent les religieux le sont 

parce que ces derniers sont des guides spirituels (40 fois) : « fîs nous 
rappellent à la vie intérieure », « ils sont un appel à la présence discrète, res­
saisie dans la prière communautaire ». 

• Ce sont des témoins du Christ (35), vivant une vigilance par rap­
port au monde, aux pauvres. Ce sont des édaireurs. Il y a une certaine 
insistance sur le fait qu'ils sont ou doivent être des exemples (20), dans 
le cadre notamment de la vie intellectuelle (10), mais aussi de la vie 
quotidienne : « La fidélité dans le mariage est liée à la fidélité dans la vie 
religieuse et la vie de foi tout court : c'est un peu un défi aujourd'hui où l'en­
vironnement privilégie le tout, tout de suite » (une femme de 62 ans, Paris). 



Les résultats de notre enquête 

• Ce sont des partenaires (20), écrivent les plus jeunes • réciprocité, 
soutien mutuel entre baptisés. 15 mentionnent le lien réel que les 
religieux et les laïcs vivent dans la prière, « manifestation de la commu­
nion des saints ». 

• La crainte de la disparition des religieux(ses) revient régulière­
ment (15 fois clairement) : « D'eux dépend en partie la vie de l'Eglise. » 

A quels appels, attentes ou besoins, dans la société et dans l'Eglise, les 
religieux pourraient selon vous le mieux répondre ? Ecoute î Initiation à 
la prière ? Service paroissial ou diocésain ? Transmission de la foi î 
Autres ? 

• La formation à la vie spirituelle, l'initiation à la prière, revient 80 
fois (avec une nette insistance sur les lieux de prière à maintenir) : 
« Accueil, écoute, retraites, initiation à la prière, particulièrement pour ceux 
qui ont du mal dans nos paroisses. C'est un bon complément, en tout cas un 
autre lieu d'Eglise » (un prêtre de 70 ans, Hauts-de-Seine). Lui sont 
reliés l'écoute (90) et le service auprès des pauvres (15). 

• La transmission de la foi, plutôt entendue comme transmission 
de la Parole (70) : on attend des religieux qu'ils forment à l'intelligen­
ce des Ecritures. 

• L'évangélisation au sein de la culture, la beauté (20). 
C'est un point à remarquer, car notre question ne mentionnait pas 

cet élément. « Il y a aujourd'hui une recherche, une "faim" de Dieu qui ne 
sait pas se dire ; souvent les jeunes générations sont devenues (en peu de 
temps) analphabètes, mais non sans désir. Je ne crois pas que le service parois­
sial ou diocésain réponde à cette faim» (une femme de 55 ans, Paris). 

• Témoins du Christ (35), témoins d'humanité, vie fraternelle, joie. 
Même remarque que précédemment. 

• Le service pastoral, paroissial, est cité 20 fois, de façon tranchée 
(pour ou contre). 

Même s'ils étaient aussi invités à répondre, les lecteurs religieux (un tiers 
des abonnés à la revue) ont perçu combien l'enquête visait prioritairement les 
autres baptisés. Leur silence, aussi respectueux que massif, peut être compris 
comme une façon d'entrer en dialogue avec les laïcs sur la vie religieuse : il 
s'agit d'abord d'écouter des perceptions avant de prendre la parole à leur 
tour ! N'est-il pas significatif que les quelques religieuses et religieux qui 
répondent à l'enquête mettent en avant l'écoute, la prière et la communauté, 
comme chemins d'expression de leur consécration et de l'union à Dieu qu'ils 

143 



Enquête sur la vie religieuse 

sont appelés à vivre, en témoins de la fidélité de Dieu î... Une enquête a été 
réalisée en 2004 par le Service National des Vocations auprès de 307 novices 
français (33 ans en moyenne), hommes et femmes. Les dimensions qu'ils 
soulignent consonnent avec les réponses apportées par nos lecteurs : les 
aspects les plus déterminants sont, au-delà de la spécificité de l'institut choi­
si (18 %), la vie communautaire et fraternelle (19 %), la vie de prière et 
d'oraison (18 %), l'équilibre ou l'unité de vie (14 %), le silence et la solitu­
de (12 %), de belles liturgies (9 %), le don total et la radicalité (9 %). 

L'estime des prêtres diocésains 

Au sein des résultats généraux, les réponses des prêtres diocésains 
se particularisent de la sorte : 

• Moyenne d'âge : 62 ans (toutes les catégories d'âge représentées 
après 40 ans). Ils proviennent de toute la France et de l'étranger. 
Seulement 27 ont répondu. 

• Jugement est d'abord porté sur l'engagement pastoral des reli-
gieux(ses). Grande estime pour leur esprit de partage, de complémen­
tarité ou de compagnonnage avec eux, prêtres diocésains : « Ils ne 
tiennent jamais [leur engagement] dans le même esprit que nous autres ou 
que les laïcs, quoiqu'il soit difficile de distinguer ce qui vient de leur person­
nalité ou de l'esprit, de la vocation de leur congrégation ». 

• La plupart reconnaissent que les religieux « peuvent le mieux répondre 
à un ministère d'écoute et d'initiation à la vie spirituelle et à la prière ». 
Rappel de l'unique nécessaire par leur vie simple, leur disponibilité. 

• La plupart reconnaissent aussi aux religieux(ses) une grande 
faculté d'adaptation au monde contemporain à travers tous ses chan­
gements, et donc une compréhension aiguë des problèmes de société : 
« Aider à une approche plus simple de l'Evangile qui soit découverte de Jésus 
Christ ; relecture de vie ; attention aux grandes pauvretés ; attention à la 
culture d'aujourd'hui. » 

• De façon plus nette que chez les laïcs, les prêtres insistent sur le 
rappel à la contemplation, à la prière, au silence, à la vie fraternelle, que 
la présence des moines et moniales (« poumons du diocèse ») assure 
dans leur vie. 

• Revient souvent la tristesse de voir des maisons religieuses fer­
mer, tant elles sont un stimulant et un soutien précieux pour la pasto­
rale d'un diocèse. 



Les résultats de notre enquête 

Quelques impressions d'ensemble 

• Une reconnaissance pour les femmes et les hommes consacrés 
De la lecture des quelque deux cents réponses à l'enquête, demeu­

re le sentiment de gratitude exprimée par beaucoup à l'égard de reli­
gieuses ou religieux qui ont compté dans leur histoire. Des dizaines 
de noms émergent, comme une façon de dire une dette à l'égard de 
ces hommes et de ces femmes qui ont joué un rôle décisif par leur 
influence dans l'enfance, à l'école, ou plus tard, à un tournant de la 
vie. D'autre part, ceux et celles qui éprouvent le besoin de répondre 
sont en relation avec des religieux : la réponse à la deuxième question 
le confirme. Ce ttavail de mémoire a pu permettre de parler de la vie 
religieuse en des termes concrets, chargés d'histoires personnelles et 
universelles, des histoires de rencontre. 

• Témoigner de l'essentiel 
Reviennent sous la plume des lecteurs les mots de « témoignage », 

« appel », « signe », « aide ». Les religieux « sont témoins d'un essentiel 
absolument dynamisant pour ma propre vie de laïque », « "un signe" que 
d'autres regards sont à porter sur notre vie », « signes de la prière et de la 
parole de Jésus le Fils du Père par l'Esprit ». Car ils sont « habités, dociles à 
la vie de l'Esprit, capables de partager un combat avec moi et de me ren­
voyer au monde en ayant repris contact avec l'essentiel ». 

Au fil des réponses, il est frappant de constater combien le rapport 
des religieux au monde renvoie chaque baptisé à ce qu'il désirerait 
vivre à la suite de Jésus : « être du monde sans être du monde », « croire en 
Dieu malgré le monde, dans le monde. Ce n'est pas spécifiquement le fait 
des religieux, mais leur vie communautaire invite à la prière comme une 
présence de Dieu tous les jours à tout instant dans notre ville et dans nos 
vies. Ces hommes en vivent, on le voit ». Enfin : « Je ne conçois pas un 
monde sans les ordres religieux qui par leur seule présence nous rappellent à 
l'essentiel. » 

• Radicalité vécue par le peuple de Dieu 
Quand bien même ceux qui connaissent de près les religieux peu­

vent questionner la « radicalité » effectivement vécue, une attente forte 
se manifeste : « Ils témoignent que l'on peut vivre de pauvreté, chasteté, 
obéissance dans ce monde d'argent, de sexe, de pouvoir ; c'est dire que le 
Royaume existe, ici et maintenant. Sans cela, où irions-nous ? » Plus pro­
fondément : « Signe de la radicalité de l'appel du Christ, ils me rappellent 

145 



Enquête sur la vie religieuse 

constamment que cet appel est aussi appel pour moi, que j'ai à discerner la 
manière de l'incarner dans ma vie de laïque professionnelle, familiale, dans 
ma vie spirituelle. » Dans le même sens, un prêtre écrit : « Vision contem­
plative de la réalité, contact avec le réel moins pragmatique : c'est l'occasion 
d'une complémentarité avec les prêtres. Clausura : rappel à l'essentialité de 
la vie chrétienne. Rappel à la contemplation, à la vie fraternelle, au silence. » 

*** 

Une précédente enquête de Christus (1998) soulignait l'importance 
croissante de la prière pour les laïcs depuis une vingtaine d'années — la 
prière comme porte d'entrée dans la vie spirituelle. Cette nouvelle 
enquête montre que beaucoup de laïcs recherchent, avec une même 
intensité que les religieux, mais à leur manière, les moyens d'une vie 
spirituelle authentique à la fois dans la prière et l'action. Leurs joies 
comme leurs combats se lisent « en creux » dans les requêtes qu'ils 
expriment à l'égard de la vie religieuse. En mettant l'accent sur la vie 
communautaire et la pauvreté choisies par les religieux, les laïcs parlent 
de l'idéal de vie chrétienne qui les anime : comme baptisés, ils veulent 
être dans le monde sans en être, ils cherchent à être davantage libres, 
face aux pressions de tous ordres de la société, au milieu des formes 
actuelles de déliaison sociale, d'anonymat, de relativisme jusque dans 
l'Eglise. Ils demandent à ces consacrés, en qui ils reconnaissent des 
exemples de la fidélité au Christ, de les écouter et de les former à la vie 
dans l'Esprit. Car ils ont conscience que l'expérience de Dieu, désor­
mais au centre de leur vie, a besoin d'être éduquée. Ils découvrent alors 
une sensibilité ecclésiale et spirituelle qu'ils partagent avec d'autres2. 

2. Nous tenons à remercier vivement ceux qui nous ont aidé à préparer l'enquête, puis, par 
leurs réacuons, le présent dossier 
• Tout d'abord le groupe de laïcs et de prêtres diocésains que nous avons réunis par deux fois 
Agnès Antoine, Franck Damour, Antoine Exelmans, Natahe Héron, Françoise Muckensturm, 
Brigitte Picq, Jean-Pierre Rosa et Robert Scholtus 
• Ensuite, le groupe de consacrés réunis pour réagir à l'enquête sœur Anne-Cathenne, Luc 
Crepy, Hélène Daccord, Anneth Cillet, Etienne Gneu, Marguerite Lena, Adeline Marc, sœur 
Marie-Madeleine, Edouard O'Neill, Patrick Prétot, Bruno Régent et Etienne Veto 
• Enfin, le groupe d'enseignants du Centre Sèvres réunis aussi pour réagir à l'enquête Marie-
Emmanuel Crahay, Adrien Demoustier, Alain Feuvner, Marie-Françoise Gérard, Philippe 
Lécnvain et Dominique Salin 



Une expérience de rencontre 
Un autre regard sur l'enquête 

COMMISSION THEOLOGIQUE DE LA CSM-CSMF * 

La revue Christus, à l'occasion de l'enquête qu'elle a faite sur la 
perception de la vie religieuse par ses lecteurs, a sollicité la 
Commission théologique de la CSM-CSMF pour un libre 

commentaire inspiré de ses résultats. 
Nous avons travaillé sur le premier dépouillement de l'enquête 

fournie par la rédaction de Christus, qui nous a précisé que les 221 
réponses reçues correspondaient peu ou prou au lectorat de la revue 
— familier de la spiritualité ignatienne —, et nous avons tenté de 
mettre les intuitions perceptibles dans ce dépouillement en corréla­
tion avec notre propre expérience et réflexion. Nous n'avons donc 
aucunement la prétention de juger de l'enquête, mais plutôt d'y réagir, 
assez spontanément. 

* CSM Conférence des Supéneures majeures (femmes), CSMF Conférence des Supérieurs 
majeurs de France (hommes) Une commission theologique a été créée en 2003 a la demande 
de ces deux Conférences, pour donner un avis face à certaines questions théologiques, pour 
préparer ou approfondir tel ou tel thème, et éventuellement pour faire des proposiuons aux 
Conférences Elle est composée de anq religieux et religieuses théologiens intéresses par ces 
quesuons loelle Ferry (xavière), Anne Lécu (dominicaine de la Présentauon), Jean-Bapuste 
Lecuit (carme déchaux), Sylvie Robert (auxiliatnce) et Olivier Robin (salésien de Don Bosco) 

Christus n° 210 • 14 rue d Assas 7S006 Paris 



Enquête sur la vie religieuse 

Des liens d'amitié 

La question posée par l'enquête mérite qu'on s'y arrête : les reli­
gieux, vus par d'autres, ce n'est pas la même chose que les religieux 
vus par eux-mêmes. L'approche a l'avantage d'offrir un changement 
de point de vue par rapport à ce que des religieux peuvent dire. 
L'enjeu, très actuel, est celui de la communication. On devine derrière 
cela qu'une clé de compréhension de la vie religieuse, au-delà de la 
simple image, sera justement la rencontre. 

En effet, un des fils conducteurs parcourant la lecture qui nous a été 
proposée des résultats de l'enquête est l'expérience de la rencontre, que 
l'on peut décliner sous deux formes : comme soutien spirituel ou comme 
simple amitié (les plus jeunes évoquant les religieux en termes de parte­
nariat). La diversité des instituts et des charismes, qui semble parfois 
difficilement lisible, pourrait être éclairée par cette expérience. Tel ou 
telle, au contact de telle famille religieuse, va se sentir « chez lui ». Et 
cette rencontre peut réveiller en lui une façon de croire, d'aimer et d'es­
pérer, qu'il portait mais ignorait. La rencontre, alors, a comme une 
fonction d'engendrement. Quant à l'amitié avec des religieux, elle est 
un cadeau partagé où s'inscrit en filigrane la figure du Christ ami des 
hommes. Or, en un temps où la solitude fait du mal à ceux qui la subis­
sent, il se pourrait qu'en cultivant l'amitié le religieux aide à croire que 
c'est du côté de l'agapê que la vie de chacun prend sa source et sa force. 

La vie spirituelle : gratuité et radicalité 

L'enquête est très fortement marquée par la vie spirituelle : on 
attend beaucoup des religieux en ce sens. C'est intéressant, car il n'est 
pas certain que l'on aurait dit la même chose il y a cinquante ans. 
Peut-être alors aurait-on insisté sur les « œuvres », d'enseignement ou 
de soin. Ce temps est révolu, nous le savons tous, et l'enquête vient le 
confirmer. La conséquence, c'est que le religieux ne peut plus se défi­
nir par ce qu'il fait, mais par ce qui a déterminé son geste : la gratuité 
et la radicalité. Il ne s'agit donc pas tant de penser le religieux comme 
un modèle, mais comme un maillon de transmission d'une expérien­
ce spirituelle. La crainte de voir disparaître certains instituts ne serait-
elle pas à comprendre comme la crainte de perdre ce maillon, inutile 
et nécessaire tout à la fois ? Cependant, cette crainte doit être relativi­
sée : que des instituts meurent et que d'autres naissent fait partie de la 
vie de l'Eglise. L'inquiétant serait la disparition totale de la vie reli-



Une expérience de rencontre 

gieuse dans une Eglise locale, par exemple. Surtout, cette insistance sur 
la vie spirituelle n'est-elle pas d'abord le reflet de l'attente et de la soif 
de nos contemporains, attente et soif aussi de gratuité et de radicalité ? 

• Gratuité. Car, fondamentalement, la vie religieuse ne sert à rien, 
de même que tout ce qui a de l'importance dans la vie d'un homme. 
L'amour et l'amitié ne servent à rien, la confiance, la foi et l'espérance 
ne sont pas utiles. Cette gratuité peut renforcer l'énigme que porte en 
elle la vie religieuse. Cette énigme est bien souvent vécue par les reli­
gieux eux-mêmes. Aussi n'est-il pas étonnant que l'attente quant à la 
vie spirituelle soit aussi rencontrée chez les religieux. Quand un insti­
tut n'a plus d'oeuvres alors qu'il a fondé son charisme sur elles, que 
reste-t-il à ses membres si ce n'est la gratuité de leur vie, posée pas à 
pas dans la suite du Christ ? Douloureuse expérience pour nombre 
d'entte nous. 

La question de la gratuité est peut-être à mettre en lien avec celle 
des vœux ; dans l'enquête, la pauvreté est citée bien davantage que la 
chasteté et l'obéissance. Si les trois vœux sont traces de cette gratuité, 
il est possible que l'on attende essentiellement des religieux un témoi­
gnage de pauvreté. 

• Radicalité. Car la vie religieuse est un choix. Peut-être cela induit-
il un malaise, suggéré par l'observation faite du petit nombre de 
réponses apportées à la question : Etes-vous témoin d'une radicalité 
évangélique dans la vie des religiewc(ses) ? « C'est la question qui pose le 
plus de problèmes aux lecteurs, un tiers ne répond pas. » 

Question centrale de l'enquête, relayée en cela par la question : 
Vous sentez-vous concernés dans votre vie personnelle par ce que vivent les 
religieux ? Ce que suggère Chnsfus en formulant la question de la sorte, 
c'est qu'il se pourrait bien que le choix de la vie religieuse soit perçu 
par ceux qui fréquentent les religieux comme une interrogation : « Et 
moi, qu'ai-je fait comme choix ?» Or y répondre exige de l'humilité, 
et le religieux n'y répond pas « mieux » que d'auttes. Simplement, sa 
vie doit pouvoir permettre à chacun d'entendre ce que le Christ lui-
même demande aux siens : « Pour vous, qui suis-je ? » D'une certaine 
façon, l'évolution de l'Eglise, qui devient aujourd'hui minoritaire en 
France, invite chaque croyant à répondre par son choix de vie. La radi­
calité de la vie religieuse, parce qu'elle est visible, n'est qu'une façon 
parmi d'autres d'inviter chacun à se demander ce qu'il fait de la radi­
calité de l'Evangile et de sa liberté de choix. 

Il semble que l'enquête indique en particulier la communauté 
comme lieu de radicalité évangélique, et la rédaction de Christus 

149 



Enquête sur la vie religieuse 

commente : « La qualité de la vie fraternelle est interrogée, des 
"contre-témoignages" critiqués. » Il est fort intéressant que l'enquête, 
plutôt bienveillante vis-à-vis des religieux, esquisse ici une critique sur 
ce qui est un des lieux d'incarnation du religieux et de vérification de 
sa quête évangélique, bref de rapport au réel : la vie commune. C'est 
dire que la radicalité évangélique, dans chacune de nos existences, et 
pas seulement dans la vie religieuse, n'est pas une radicalité théorique 
mais bien pratique, bien embourbée dans nos contradictions, nos 
peurs, nos péchés, et dans nos joies, nos affections, notre capacité 
d'invention, pétrie de nos étroitesses et de notre génie. 

Quelques étonnements 

Pour conclure, une remarque et quelques interrogations : 
La remarque, c'est que l'enquête de Christus est forcément parcellai­

re : elle ne reflète qu'un lectorat spécifique, chrétien, plutôt intellec­
tuel. Les moins de 40 ans (c'est-à-dire la génération JM1) n'ont pas 
répondu. Or, la perception des religieux par cette génération sera 
peut-être différente, elle qui n'a pas, sauf exception, été façonnée dans 
sa jeunesse par des religieux enseignants, au contraire d'une partie de 
ses aînées. Et puis, bien sûr, pour nombre de nos contemporains, la 
vie religieuse est non seulement énigmatique, mais parfaitement 
inconnue. 

Pour autant, trois interrogations peuvent être formulées pour ouvrir 
le débat : 

• D'une part, l'enquête suggère une image un brin idéale des reli­
gieux, qui « sauraient » quelque chose de la façon de chercher Dieu, 
voire qui auraient « trouvé » quelque chose. D'où l'insistance sur la 
demande de formation. Mais comment transmettre une expérience qui 
est justement l'expérience d'un non-savoir ? Difficile question posée 
aux catéchistes, enseignants et prédicateurs. Comment transmettre l'ex­
périence d'une rencontre ? Peut-être par la rencontre, justement ? 

• La mission n'est pas très présente dans l'enquête. La mission, 
c'est-à-dire la dimension politique de la vie religieuse, en tant qu'elle 
est un engagement public. La relative absence des vœux de chasteté et 
d'obéissance pourrait s'inscrire là, car l'engagement religieux reste un 
geste de contradiction qui signifie qu'un homme, une femme, choisit 
la dépendance et le manque comme lieu d'éclosion de son bonheur 
et de sa liberté. Or cette liberté n'a pas pour fin elle-même, mais elle 
permet un certain détachement et, du coup, une vigilance pour ne 



Une expérience de rencontre 

pas accepter l'injustice qui peut affecter tel aspect de noue vie sociale 
et défigurer des personnes. 

• Enfin, et pour reprendre une question posée au début de cet 
article, le sujet est-il épuisé par ce que la vie religieuse donne à voir et 
ce qu'on en perçoit ? De quelle vérité sur la vie religieuse sont por­
teurs ceux qui côtoient des religieux ? Le sens de la vie religieuse se 
résume-t-il à ce qui se perçoit ? Comment le visible est-il lisible ? Le 
religieux n'est-il pas toujours en tension, emre des pôles qu'il faut 
toujours quitter pour en retrouver d'autres (quitter la solitude pour la 
communauté et quitter la communauté pour la solitude ; quitter l'étu­
de pour l'annonce et quitter l'annonce pour le silence ; quitter l'orai­
son pour le service du frère...), et en même temps invité à demeurer 
auprès du Maître ? Il y a un secret, non seulement de l'histoire per­
sonnelle, mais de l'histoire d'un institut, de ses combats, de ses souf­
frances, de ses bonheurs. La dimension eschatologique de la vie 
religieuse est sans doute à creuser là, dans cette histoire discrète, où 
des hommes et des femmes ont donné de leur temps, de leur amitié, 
de leurs forces, de leur intelligence, en ignorant souvent le poids (en 
langage biblique, la « gloire ») de ce qu'ils donnaient, et aussi en ne 
donnant pas ce qui aurait pu l'être, invitant d'autres à leur suite, ou 
plutôt à la suite du Christ, à déposer leur vie dans les mains d'un 
autre — parce que c'est cela seul qui compte, au fond. 

151 



Accompagner Vhomo viator 

Jacques ARÈNES * 

La culture européenne est traversée par l'évidence de la non-
existence de Dieu. Si la quête spirituelle est encore vivante, la 
lisibilité sociale des religions est en perte de vitesse. Dans ce 

contexte, la subjectivité de la foi n'a rien à voir avec ce qu'elle fut. La 
formule du philosophe Georg Simmel évoquant l'univers de 
Rembrandt, premier peintre à figurer, selon lui, la modernité sans 
Dieu, récapitule la condition croyante contemporaine : « Les gens ne 
sont plus dans un monde religieux objectif ; ils sont subjectivement 
religieux dans un monde objectivement indifférent » '. 

Le narcissisme du croyant est provoqué par l'agnosticisme com­
mun. La religion n'étant qu'une perspective parmi d'autres, l'univers 
de la religion est rapatrié dans le for interne de chaque aoyant, avec 
un clivage de plus en plus marqué entre ce for interne et la culture 
extérieure vide de symbolique religieuse explicite. Le chrétien vivra au 

* Psychanalyste, Pans A récemment publié Pourquoi tant d'échecs en amour ? (avec P Salomon 
et S Schlumberger, L'Atelier, 2004), Lettre ouverte aux femmes de ces hommes (pas encore) parfaits 
(collab V Villemot, Fleurus, 2005), La défaite de la volonté (avec N Sarthou-Lajus, Seuil, 2005) 
Dernier article paru dans Chnstus « Peut-on éduquer à la loyauté ? » (n° 204, octobre 2004) 

1. Rembrandt, Circé, 1998, p 173 

Chnstus n° 210 • 14. rue d'Assas. 75006 Pans 



Accompagner Vhomo viator 

sein de sa paroisse, s'il en a une, des temps d'affiliation communau­
taire de sa foi, mais le quotidien des jours est affronté à l'évidence de 
la « non-foi ». La foi se déploie de moins en moins dans le cadre de 
croyances partagées, mais surtout dans l'affirmation vitale d'un trajet 
personnel, recherchant sa validation dans des rencontres singulières 
avec des accompagnants en qui le sujet a mis sa confiance. 

La réassurance de la rencontre 

Il faut situer dans cette ambiance l'attente d'accompagnement à 
laquelle font face ceux qui sont engagés dans la vie religieuse. Des 
jeunes gens accordent une importance essentielle à leur accompagna­
teur spirituel (« mon père spi », disent-ils quand il s'agit d'un prêtre). 
Plus que les enseignements de l'Eglise, la transmission par la parole 
d'une personne devient indispensable, car la singularité de la ren­
contre répond à la singularité de la foi Le religieux est, dans l'esprit 
des accompagnés, celui qui fait exister, par son cheminement, par sa 
vie communautaire et son engagement, une unité entre vie sociale et 
spirituelle. La vie se doit d'être en lien avec le discours, et le discours 
ne peut alors se dire qu'à travers une vie. Si le sens de l'existence n'est 
plus donné d'emblée par la culture, il est conçu comme un chemin 
suivi par la personne dans une incertitude, en partie compensée par le 
fait que d'autres le suivent aussi. 

La recherche de Vhomo viator, formulée par le philosophe Gabriel 
Marcel, devient la règle. Les membres des communautés religieuses 
manifestent dans leurs existences les étapes de ce chemin, central dans 
la théologie spirituelle classique. Mais le modèle du cheminement 
devient aujourd'hui le seul lieu d'expression et de réception de la tradi­
tion. La trajectoire du religieux révèle, aux yeux de celui qui le consulte, 
qu'il est possible de parcourir un itinéraire tout en conservant une 
unité. Sa vie est jalonnée d'étapes d'engagement et se trouve parfois 
sollicitée, pour un religieux apostolique, par des missions le mettant en 
mouvement. Le témoignage de cette vie, rassemblée dans une dyna­
mique communautaire, est une réassurance pour le chrétien exposé à 
l'impératif postmoderne d'une mobilité perçue comme dispersante. 

Le fait communautaire est essentiel en nos temps erratiques. Régis 
Debray avoue ainsi son admiration envers ces communautés reli­
gieuses se perpétuant depuis des siècles, alors que les utopies commu­
nautaires laïques n'ont pas produit de surgeons durables. Il évoque le 
mystère d'unification du christianisme — justifié dans la personne du 

153 



Enquête sur la vie religieuse 

Christ —, résultat d'une sorte d'« inconscient organique », dynamique 
intérieure poussant chacun à « faire corps »2. Le fait communautaire 
est le signe d'une possibilité concrète de déploiement du corps ecclé-
sial. Alors que les réalités paroissiales sont diverses et soumises aux 
tensions sociétales, les communautés religieuses mettent en avant un 
souci de filiation et d'enracinement (envers la règle, envers le fonda­
teur, envers une spiritualité ou envers un lieu stable) faisant encore 
exister « le monde d'avant » où la vie de foi était une évidence, monde 
qui a tendance à se perdre en d'autres sphères de la vie des croyants. 
De plus, l'écoute proposée dans l'accompagnement spirituel est un 
des seuls aspects de la vie contemporaine où est rendue possible l'in­
tersection de la subjectivité la plus grande avec la présence — fût-elle 
discrète — du fait communautaire. Les psychothérapies, autre lieu 
d'écoute valorisé par la culture, échouent sur la question communau­
taire, dans la mesure où elles sont hautement individualisantes. 

La recherche de guides 

Beaucoup ne recherchent pas un gardien du dogme, mais un guide 
dont la vie témoigne d'elle-même. C'est dans la rencontre singulière 
que le croyant « répare » le manque de fiabilité du « matériel » spiri­
tuel disponible dans la culture. Le croyant, sorti, comme l'écrit 
Charles Taylor, de « la grande chaîne de l'être et de l'ordre de réfé­
rences publiquement établies », ne peut plus s'adosser aux évidences 
communes, aussi réelles pour l'homme de la tradition que l'est le sol 
sur lequel il pose le pied. Dans la vie publique, jadis saturée de réfé­
rences religieuses, le chrétien prenait appui sur l'existence de Dieu, 
comme un pivot de ses actes, « de la même façon que je compte 
implicitement sur l'escalier et la main courante lorsque je descends à 
la cuisine pour me préparer à manger »3. 

Il ne reste plus rien aujourd'hui, dans les domaines spirituel, théo­
logique ou religieux, qui posséderait ce trait d'existence publique. Ces 
domaines n'ont pas disparu, mais ils ne perdurent plus dans l'espace 
commun et doivent faire l'objet d'une visée personnelle. Le croyant, 
dans sa « tâche » de cheminement, se doit de « créer » un espace spiri­
tuel, de type « transitionnel »4, que la culture ne lui propose pas d'em-

2. Critique de la raison politique ou l'inconscient religieux, Gallimard, 1981 
3. Les sources du mot. Seuil, 1998, p 612 
4. Dans le jargon psychanalytique, l'espace transitionnel est un lieu psychique qui joue le rôle 
d'« interface », de « tampon », entre la vie intérieure et la réalité extérieure 



Accompagner Vhomo viator 

blée. Cet espace transitionnel permet de supporter le contraste entre 
l'intériorité spirituelle et l'extérieur vide de Dieu. Il donne un statut 
d'existence fragile à l'insertion du croyant dans une « enveloppe » de 
foi commune, dont la survie dépend de l'effort de chacun : les divers 
lieux religieux ou spirituels fréquentés, et surtout les rencontres expé­
rimentées sont les supports d'existence de cet espace. 

Dans le clair-obscur à la Rembrandt d'une culture où la tremblan­
te lumière spirituelle ne se nourrit, pour une grande part, que de l'in­
tériorité de chacun, les contemplatifs donnent plus que d'autres une 
consistance à ces lambeaux de chrétienté poursuivant leur vie, presque 
comme jadis, dans le désert de la foi. Dans le monde désenchanté, la 
vie religieuse est survivance de l'enchantement initial. Si certaines per­
sonnes à la personnalité peu structurée écument les hôtelleries des 
monastères, d'autres à la foi et/ou à la personnalité beaucoup plus 
solides s'arriment aussi à des séjours chez les contemplatifs. 
L'existence « quelque part » de l'univers des communautés religieuses 
donne un horizon d'unité intérieure. Même si une unité comblée 
n'est pas de ce monde, la possibilité d'un tel horizon s'avère une libé­
ration. A ce titre, les contemplatifs ne sont pas les seuls sollicités. Des 
ordres tournés vers une anthropologie de l'unité intérieure, comme 
les jésuites (avec les congrégations ignatiennes), le sont tout autant, 
car il s'agit bien de chercher l'unité ici et maintenant, dans la vie telle 
qu'elle est. 

Les limites du tout « psy » 

La fin du « tout psy » a aussi suscité une attente plus nette vis-à-vis 
des religieux Les psychothérapies ne se sont pas, dans leur diversité, 
constituées en religion, mais elles ont pu « fonctionner », en particulier 
dans leur ritualité, comme des religions. En résumant la culture « psy » 
d'une manière schématique, à la place de la confession, s'est mise en 
place l'obligation de tout dire à son « psy » Dans les mêmes zones que 
l'appel à la conversion s'est instituée l'obligation du développement 
personnel. En lieu et place du péché et de la culpabilité s'est édifié 
Yethos de la blessure. Progressivement, le modèle de l'homme blessé 
s'est substitué à celui de l'homme coupable. Les courants « psy », dans 
la mouvance du développement personnel, ont pris, à leur extrême, 
l'allure d'une religion du « soi » favorisant l'inflation narcissique. 

Michel Houellebecq décrit ainsi avec cynisme ces personnes écu-
mant les stages d'expression et tentant de combler leur misère affective 

ISS 



Enquête sur la vie religieuse 

par des systèmes de croyances portatifs où la réalisation de soi a bien 
du mal à rencontrer l'autre. Les mouvements issus de ce courant, que 
l'on peut regrouper sous le terme de « potentiel humain », sont traver­
sés par une sacralisation romantique de l'expression personnelle et 
fondés sur une psychologie postfreudienne escamotant le tragique de 
la pensée de Freud. Cette recherche de soi a suscité une perte d'auto­
nomie par la valorisation de recettes pour « aller bien ». D'autres 
démarches, plus rigoureuses, mais pessimistes, comme les diverses 
tendances de la psychanalyse, au fond assez stoïcienne, ont proposé 
une ritualité sans religion. Une partie de la clientèle des psychana­
lystes a participé à une ascèse culturelle où la pratique de l'incons­
cient devait donner accès au mystère de la vie. 

L'échec relatif des théories ayant souhaité liquider la religion a 
entraîné un réexamen de l'entreprise de « désenchantement », qui s'est 
retournée contre elle-même : l'idéal de liquidation du mythe, reli­
gieux par exemple, est lui-même reconnu comme un mythe5. Le 
désenchantement du désenchantement rend à nouveau possible une 
expression plus socialisée de la foi. En revanche, il ruine l'espérance 
qu'à l'intérieur de notre culture puisse se donner une réponse globale 
à la question du sens. En raison de leur prétention excessive, les 
aspects utopiques de la diffusion du savoir « psy » se sont aujourd'hui 
atténués. Les diverses écoutes « psy » ne peuvent ni ne doivent donner 
un accès satisfaisant aux sources communes du sens6. 

Mais ce sont dans l'affrontement à l'épreuve, à la souffrance — une 
grande difficulté contemporaine —, que l'attente vis-à-vis de l'écoute 
des religieux est peut-être la plus spécifique. Si les psychothérapies, et 
en particulier la psychanalyse, se constituent en science des limites du 
désir, les religions ont à voir avec les limites particulières où le sujet se 
heurte au néant de la souffrance. La souffrance, le deuil, sont des temps 
où surgit la question spirituelle. La demande adressée aux religieux se 
configure à ces questions, avec une attente des fins — une téléologie — 
que les « psy » se refusent, bien heureusement, de donner. 

Les psychothérapies, la psychanalyse, ont longtemps joué le rôle 
d'un « hors texte » de la religion, remettant en question les non-dits de 
celle-ci. Nous abordons une autre époque où la spiritualité et un 
accompagnement de type religieux sont amenés à jouer leur rôle de 
« hors texte » originaire du discours « psy », dans lequel ce dernier fut 
enfanté. L'histoire de la psychologie et de la psychanalyse fut celle d'une 

5. Cf Gianni Vattimo, Espérer croire, Seuil, 1998, p 19. 
6. Il est possible de noter, dans un autre domaine, la désaffection vis-à-vis du politique 



Accompagner Vhomo viator 

lutte de laïcisation de l'espace interne, autrefois décrit uniquement 
comme champ des forces spirituelles7. Le aoyant est confronté aujour­
d'hui à deux discours, non complètement conciliables, sur l'intériorité 
inventoriée, d'une part, par la rationalité psychologique et approchée, 
et d'autre part par le discours spirituel tel qu'il se déploie dans la tradi­
tion ; d'où un clivage dans sa perception de son espace interne. 

Beaucoup de religieux ont connaissance aujourd'hui de l'approche 
psychologique et l'intègrent dans leur écoute, ce qui permet ainsi de 
viser un horizon d'unité. Un style effacé d'accompagnement spirituel, 
qui a parfois imité l'écoute « psy », se confronte à des personnes beau­
coup moins strutturées qu'avant, pour lesquels l'écoute désengagée 
n'est plus possible. C'est une des raisons de l'échec relatif du « tout 
psy », tel qu'il fut diffusé aussi dans le monde religieux, et qui s'épuise 
à répondre à la demande sans fond de l'homme blessé. Un certain 
type d'écoute, très neutre, se configure à des sujets struaurés, mais il a 
bien du mal à accompagner celui qui se perd dans la « diffusion du 
soi »8. D'où cette demande aoissante, de la part notamment des plus 
jeunes, d'une guidance par des personnes qui joindraient l'écoute au 
témoignage, la compréhension à des « méthodes » pour cheminer. 
L'enjeu est immense, car il est, encore et toujours, d'acquérir un sem­
blant d'unité, d'utiliser un langage sur sa propre histoire, sur ses 
attentes, ses conflits intérieurs et extérieurs, qui fasse lien entre ce qui 
se dit au jour le jour dans la langue « laïque » de l'intériorité et les 
paroles de la spiritualité. 

* * * 

Une jeune analysante affirmait : « La psychothérapie, ça m'a beau­
coup aidée, mais j'en ai fait le tour. Dans la vie spirituelle, et l'accom­
pagnement, c'est plus global. » Il s'agit de faire la part, dans de tels 
propos, de la défense par laquelle le sujet cherche à échapper à la 
finalisation de son travail thérapeutique. Mais cette affirmation signi­
fiait aussi, pour cette jeune femme, qu'un cheminement se déployait 
pour elle en d'autres lieux. Un cheminement plus large qui ne renie­
rait pas les éclaircissements du travail sur soi, mais ouvrirait une res­
piration, une perspective d'unité. 

7. Ian Hacking, L'âme réécrite, Les Empêcheurs de penser en rond, 1998 
8. C Taylor, op eu, p 599 

157 



Typologie historique 
de la vie consacrée 

Barbara BEAUMONT * 

Comment ne pas faire mémoire avec reconnaissance 
envers l'Esprit de l'abondance des formes historiques 
de vie consaaée suscitées par lui et présentes aujour­

d'hui dans le tissu ecclésial ? Ces formes ont l'aspect d'une plante aux 
multiples rameaux, qui plonge ses racines dans l'Evangile et produit 
des fruits abondants à tous les âges de l'Eglise » '. Puisque « l'histoire 
est autant explication que description et reconstitution »2, il peut être 
opportun de considérer les origines de certains types de vie consaaée3, 
depuis les ermites du désert égyptien jusqu'aux nouvelles « commu­
nautés plurielles ». Cette évolution n'étant certainement pas terminée, 
la connaissance du passé permet de mieux affronter les problèmes pré-

• Dominicaine, historienne, Herne (Belgique) A publié La restauration des monastères de 
dominicaines en France au XIX' siècle (Angelicum, Rome, 2002) 

1. Vita consecrata, n° 5 
2. René Remond, préface à Claude Langlois, Le catholicisme au féminin, Cerf, 1984, p 10 
3. Tout en prenant en considération l'évolution de la vie religieuse en général, cette étude 
puise la plupart de ses exemples dans l'histoire de la France, qui se trouve condiuonnée par 
certains événements qui lui sont particuliers, notamment la Révolution de 1789, la législa­
tion de 1903 et l'importance du renouveau charismatique à partir de la moitié du XX' siècle 

158 
I 

Chnstus n* 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Pons 



Typologie historique de la vie consacrée 

sents et de préparer l'avenir. En effet, certaines étiquettes affichées de 
nos jours témoignent d'un flou dans les définitions : par exemple, le 
label « moniale » est employé assez librement par des femmes qui 
font de l'évangélisation des plages, l'été, ou bien qui travaillent à mi-
temps en entreprise. 

Au commencement était la vie monastique 

Au commencement était la vie monastique • elle est en fait présen­
te dans toutes les grandes religions. Des hommes ou des femmes se 
séparent du groupe ethnique ou social pour vivre sous la direction 
d'un maître, menant une forme de vie austère, caractérisée par des 
veilles, des jeûnes et des mortifications corporelles Ce phénomène 
monastique est différent de l'institution sacerdotale, qui est nécessai­
rement plus intégrée à la structure même de la société4. 

Les premiers moines chrétiens s'installèrent dans les déserts du 
Moyen Orient pour pousser à l'extrême l'imitation du Christ et des 
apôtres dans leur recherche de Dieu Antoine est considéré comme 
leur père, et pour Athanase (cf. sa Vie de saint Antoine, composée en 
357) c'est sa séparation radicale d'avec le monde qui le distinguait 
des autres chrétiens. L'histoire personnelle d'Antoine est aussi un 
reflet de l'évolution générale du monachisme • de l'érémitisme vers le 
cénobitisme. Après une vingtaine d'années passées dans un isolement 
extrême, il sortit de sa solitude et accepta des disciples. 

De manière générale, le groupe informel évolue vers une commu­
nauté structurée ; c'est le résultat de l'expérience et l'expression d'une 
prudence. Lorsqu'un mouvement prend de l'ampleur, il faut organiser 
et accepter des compromis, voire des compromissions. Ces difficultés, 
cette tension existentielle, donnent naissance à des règles de vie dans 
les communautés et à un corpus législatif dans l'Eglise. Ce même phé­
nomène explique les réformes, parfois violentes, qui ont jalonné l'his­
toire de la plupart des Ordres, comme celle du Carmel, entreprise par 
Thérèse d'Avila et Jean de la Croix au XVIe siècle. 

Quand ils s'installeront en Europe au IVe siècle, les moines éliront 
domicile dans des forêts à défricher ou des marais à assécher, choix 
dirté par le désir de solitude. Après les règles empiriques des Pères du 
désert, et en passant par Pacôme, Basile et Augustin, la législation 
monastique atteint son apogée en Occident au milieu du VI" siècle 

4. Cf Pierre Miquel, préface à Vincent Desprez, Le monachisme primitif, Bellefontaine, 1998, p 7 

159 



Enquête sur la vie religieuse 

avec la Règle de saint Benoît. Benoît avait conçu ses abbayes sur le 
modèle des villas romaines, ces grands domaines qui vivaient en 
autarcie économique. Toujours en vigueur après bientôt quinze 
siècles, sans avoir été réformée ou changée, sa règle est suivie indiffé­
remment par des hommes et des femmes. C'est une règle très précise 
et formelle qui pèse même la part de pain donnée à chaque moine. 
Par contre, bien que monastique au départ, la règle de saint Augustin, 
composée vers 397, « avait sur toute autre l'avantage inappréciable de 
n'être qu'un simple exposé des devoirs fondamentaux de la vie reli­
gieuse. Aucune forme de gouvernement n'y était tracée ; aucune obser­
vance n'y était prescrite, sauf la communauté des biens, la prière, la 
frugalité (...), l'obéissance au supérieur du monastère, et par-dessus 
tout la charité»5. 

Tel fut l'avis de Lacordaire, qui, en tant que dominicain, la suivait. 
La redécouverte de cette règle fut un des grands événements de la fin 
du XIe siècle : elle allait fournir la base formelle de plusieurs grandes 
institutions, notamment les chanoines réguliers et l'Ordre de Prémon­
tré. Pendant que les chartreux perpétuaient spirituellement en 
Occident l'expérience du désert, ces nouveaux « moines cléricaux » 
s'inspiraient d'un autre modèle tiré de l'antiquité chrétienne : la vita 
apostolica, c'est-à-dire l'imitation active des apôtres. 

Du Moyen Age à l'ère moderne 

Après les chanoines, la nouveauté des franciscains, dominicains et 
autres Ordres mendiants, qui firent leur apparition au XIIIe siècle, rési­
de non seulement dans un style de vie, mais dans leur conception 
même de la vie religieuse. La tradition monastique visait essentielle­
ment une forme de sanaification personnelle, mais le désir de « sau­
ver les âmes » conféra une dimension missionnaire à l'aaivité des 
frères mendiants. Tout en conservant la vie conventuelle centrée sur 
les conseils évangéliques et l'office choral, ils remplacèrent la stabilité 
dans le monastère par la stabilité dans l'Ordre, car ils devaient néces­
sairement sortir pour aller vers les âmes à sauver par la prédication, la 
célébration des sacrements ou l'enseignement. Par désir de proximité, 
les mendiants construisirent leurs couvents dans le centre des villes, 
en pleine expansion à la fin du Moyen Age. 

5. Henri-Dominique Lacordaire (restaurateur de l'Ordre de saint Dominique en France au 
XIX' siècle), Vie de saint Dominique, Cerf, 2004, p 140 



Typologie historique de la vie consacrée 

Mais les choses n'allaient pas en rester là : au XVIe siècle, Ignace de 
Loyola, en osant dégager la Compagnie de Jésus de l'obligation de 
l'office choral, put mettre à la disposition du Saint-Siège une milice 
très efficace, notamment pour le service des missions. Poursuivant la 
lutte contre l'hérésie, il développa aussi un réseau d'enseignement 
secondaire, qui « a pratiquement formé l'élite intelleauelle de toute 
l'Europe humaniste »6. Ignace introduisit les vœux simples pour les 
prêtres, coadjuteurs spirituels et temporels de la Compagnie. Il est 
important de saisir ce que représentaient les vœux solennels dans le 
développement de la vie consaaée. Sous l'Ancien Régime, les vœux 
solennels étaient applicables en droit civil (par exemple, la police 
pouvait arrêter et emprisonner un moine fugitif) ; ces vœux repo­
saient donc sur une conception officielle et rigide de la conséaation. 

Dans ce contexte, certaines formes hybrides de vie consaaée virent 
le jour à l'époque moderne. Les sociétés de vie commune sans vœux, 
volontairement proches du clergé séculier, eurent une influence consi­
dérable dans le relèvement de l'idéal sacerdotal (oratoriens, sulpiciens), 
contribuant à intérioriser la notion de vœu, devenue trop formaliste 
aux yeux de certains. De même, Jean-Baptiste de La Salle, face au déclin 
des anciennes écoles paroissiales issues du Moyen Age, fonda, pour 
l'instrurtion des pauvres, un institut qu'il voulait non clérical. 

L'essor de la vie consacrée féminine 

L'évolution de la vie consaaée féminine, pourtant, ne marchait 
pas du même pas ; elle aussi avait ses origines au désert dans les 
monastères pacômiens, mais pour les moniales la clôture vint s'ajou­
ter aux vœux solennels. La cellule avait toujours été le lieu privilégié 
d'initiation à la vie monastique : « Va, dit Abba Moïse, reste dans ta 
cellule, et ta cellule t'apprendra toutes choses. » 

Il semble qu'au Ve siècle les monastères masculins d'Orient admet­
taient sans distinction des hommes et des femmes. « Avec la grâce de 
Dieu, la vertu pouvait être sauve ; les mauvaises langues faisaient que 
la réputation de ces monastères doubles ne l'était pas »7. Ce qui fit qu'au 
siècle suivant l'empereur Justinien imposa une certaine séparation, 
mettant au maximum trois moines au service des moniales et interdi­
sant à celles-ci de pénétrer dans un monastère d'hommes. La première 

6. Robert Lemoine, Histoire du droit et des institutions de l'Eglise en Occident, t XV, vol II, p 1 
7. Michel Dortel-Claudot, « La clôture des moniales des origines au Code de droit canonique », 
dans La clôture des moniales, trente ans d'expectative, Vie consacrée, 1997, pp 67-68 

161 



Enquête sur la vie religieuse 

législation sur la clôture eut donc ses origines dans le souci de séparer 
les moniales des moines plus que dans celui de les couper du monde. 
(Plusieurs fondations récentes reviennent au principe de la mixité avec 
des communautés d'hommes et de femmes vivant sur le même site.) 

Le déaet de 1298 du pape Boniface VIII fut le premier document 
de l'autorité suprême de l'Eglise concernant la clôture des moniales. 
Mais ce déaet Periculoso ne faisait que rendre obligatoire la pratique 
d'une clôture papale que les darisses avaient inaugurée un demi-siède 
auparavant. Avec Boniface VIII, elle devint la règle unique pour toutes : 
« Nous ordonnons par cette constitution, dont la validité est perpé­
tuelle et ne pourra jamais être mise en question, que toutes les 
moniales et chacune d'elles, présentes et à venir, de quelque Ordre 
qu'elles soient, dans quelque partie du monde qu'elles puissent se 
trouver, devront dorénavant vivre dans leur monastère sous une dôtu-
re perpétuelle »8. 

Le concile de Trente, en sa dernière session (1563), obligea les 
évêques à assurer la dorure des maisons de leur diocèse. A son tour, 
Pie V renforça ces prescriptions pour les moniales avec la constitu­
tion Circa pastoralis de 1566, et invita en plus toutes les autres com­
munautés féminines à prononcer des vœux solennels et à adopter la 
clôture papale. En 1592, la Congrégation des évêques et réguliers 
autorisa les évêques à interdire la vie commune aux tertiaires qui n'ac­
ceptaient pas la clôture. Dans ce contexte, on comprend aisément la 
quasi-disparition des béguinages, ces groupements plus informels de 
femmes vivant religieusement dans des petites maisons individuelles, 
sans clôture et sans supérieure régulière. Les béguines étaient floris­
santes depuis le XIIIe siède dans tout le nord de l'Europe. 

François de Sales établit une distinction intéressante entre les 
« religions formelles » et les « simples congrégations », signe de l'évo­
lution vers un engagement religieux plus souple, qui allait enfin per­
mettre aux femmes d'accéder à la vita apostolica. L'esprit pratique du 
canoniste qu'était Vincent de Paul sut contourner la difficulté en 
renonçant tout simplement au titre de religieuses pour ses filles : les 
Filles de la Charité, destinées à un service caritatif aaif, n'ont jamais 
prononcé de vœux publics, mais sont astreintes à des promesses 
annuelles. Malgré la législation romaine, beaucoup d'évêques laissè­
rent les instituts à vœux simples continuer paisiblement leur service 
auprès de la population locale. 

8. Cité par Jean Prou dans La clôture des moniales, Cerf, 1996, p 90 



Typologie historique de la vie consacrée 

Avec la Révolution, la reconnaissance légale des religieux (conférée 
sous l'Ancien Régime par les lettres patentes du roi) disparut ; les 
vœux solennels avaient été abolis dès février 1790. Néanmoins, les 
Congrégations de femmes à supérieure générale réussirent d'une 
façon remarquable à se rendre indispensables dans une société en 
ruine. Même Napoléon reconnut l'utilité des religieuses dévouées, et 
pour l'Eglise, privée en France de ses « cadres habituels » (les prêtres), 
les sœurs assuraient un contaa avec la population. Se passa alors ce 
que Claude Langlois appelle la « féminisation » de la vie religieuse9. 
Les Congrégations s'imposèrent progressivement dans l'enseignement 
et dans le serteur hospitalier, et peu à peu elles arrivèrent à briser le 
lien séculaire établi entre clôture et vie religieuse féminine. Cepen­
dant, le statut de religieuse ne fut accordé par Rome à celles qui pro­
noncent des vœux simples qu'à la fin du XIXe, donc avec plus de trois 
sièdes de retard sur les hommes. 

Les turbulences du XXe siècle 

Les Congrégations parvinrent à leur apogée vers 1880, mais perdi­
rent vite leur élan avec la législation de 1903 qui obligea de nom­
breuses communautés à l'exil hors de France. Cette nouvelle 
dispersion, à peine un siècle après le redémarrage post-révolutionnai­
re, fut néfaste et laissa la vie religieuse dans un état affaibli, face à la 
crise de société qui allait survenir dès la deuxième moitié du XXe siècle. 

Il y eut cependant quelques innovations, même avant Vatican II. 
Les Instituts séculiers furent confirmés en 1947 par la constitution 
apostolique Provida Mater Ecclesia de Pie XII. Ils représentent « une 
vocation paradoxale »,0, où une tension existentielle entre conséaa-
tion et sécularité est voulue et acceptée. Sans signe distinctif et sans vie 
communautaire, leurs membres vivent un enfouissement dans la pâte 
sociale ; ce sont des laïcs, mais, prononçant des vœux reconnus 
comme quasi publics, ils font partie de la grande famille de la vie 
consacrée. Ne représentant jamais une vocation de masse, les Instituts 
semblent même aller à contre-courant des tendances actuelles. 

A partir de 1965, les statistiques des entrées dans les noviciats chu­
tent, tandis que grimpent celles des départs. Selon dom Mesnard, 
« Vatican II a fait un travail de rajeunissement considérable, mais sans 

9. Op cit, p 14 
10. Voir Mane-Antoinette Perret, Une vocation paradoxale, Cerf, 2000 (Il ne faut pas oublier 
que YOpus Dei commença comme institut séculier ) 

163 



Enquête sur la vie religieuse 

pouvoir donner aussitôt des règles précises... Une sorte de vide juri­
dique s'installa dans l'esprit de beaucoup, et toute une génération de 
prêtres et de religieux reste encore marquée, à la fin du siède, par ce 
flottement d'une vingtaine d'années » ". 

Cependant, sur ce fond de crise — qu'on pourrait appeler la crise 
de l'espérance et de la confiance, se traduisant par la peur de s'engager 
à vie pour quoi que ce soit — se développent de nouvelles formes de 
vie consaaée. Une jeune génération cherche à se retrouver dans des 
mouvements communautaires où l'identité collective s'affirme forte­
ment (par exemple, les frères et sœurs de Saint-Jean). Ils trouveront 
leur compte aussi dans une floraison de « communautés plurielles » 
groupant sous une même autorité et dans un même lieu des hommes 
et des femmes aux différents états de vie. Les Béatitudes et le Verbe de 
Vie sont parmi les plus importants et les mieux connus ; tous deux 
proposent également une forme d'engagement non résident. Pour le 
moment, la reconnaissance en tant qu'instituts de vie consacrée 
semble problématique pour de telles communautés et, sans vœu 
public, on n'est pas religieux au sens canonique du terme12. D'autres, 
comme le Chemin Neuf et l'Emmanuel, proposent des communautés 
de laïcs et de prêtres. 

Certains Ordres avaient depuis toujours une forme d'engagement 
laïc comme oblat ou tertiaire. Au cours de la redécouverte des cha­
rismes fondateurs de Yaggiornamento post-conciliaire, de nombreuses 
congrégations, ainsi que les jésuites avec la Communauté Vie 
Chrétienne, ont souhaité élargir leur patrimoine spirituel à des 
groupes de laïcs assodés. 

Vatican II restaura aussi l'ancien Ordre des vierges consacrées 
vivant dans le monde ; c'est une vocation d'isolée sous l'autorité de 
l'évêque. De même, ces isolés par excellence que sont les ermites 
recouvrèrent grâce au Code de 1983 leur statut canonique, qui ne 
figurait pas dans celui de 1917. 

Ce désir de renouveau et d'expérimentation a suscité des réussites 
notables : les Fraternités monastiques de Jérusalem répondent à un 
réel besoin de beauté liturgique au cœur des villes. Il y a cependant un 
paradoxe dans leur propos : « Moines et moniales de Jérusalem sont 
dtadins, salariés, locataires, sans clôture murale » ", alors que c'est la 

11. La vie consaaée en France, Solesmes, 1998, pp 595-596 
12. Voir Comité canonique français des religieux, Vie religieuse, érémitisme, consécration des 
vierges, communautés nouvelles. Cerf, 1993, p 225 
13. G Mesnard, op ctt, p 610 



Typologie historique de la vie consacrée 

séparation du monde qui définit habituellement l'état monacal. 
Serait-ce une nouvelle manière de vivre le « désert intérieur » cher à 
Antoine, ou bien la « cellule intérieure » de Catherine de Sienne ? 

Dans la vie consacrée, la durée est un critère incontournable ; il est 
donc trop tôt pour savoir si toutes les fondations de ces dernières 
années vont perdurer et entraîner à leur suite des modifications dans 
les structures ecdésiales. 

* * * 

Ajoutons, pour conclure, que c'est surtout la diversité des courants 
de spiritualité qui a marqué l'évolution de la vie consaaée : celle-ci ne 
saurait se limiter à une typologie ou à une histoire de ses institutions. 
C'est bien dans la vie spirituelle que les fondateurs et fondatrices, que 
nous venons de rencontrer, ont puisé leur inspiration, et c'est à travers 
eux que « le monde et l'Eglise cherchent d'authentiques témoins du 
Christ »14. 

14. Vita consecrata, n° 109. 

165 



Une histoire ouverte 
Moines, religieux et consacrés 

Philippe LECRIVAIN s.j. * 

I l est assez traditionnel de présenter les différents instituts' en 
s'attachant au moment de leurs fondations et de montrer com­
ment celles-ci, voulues par Dieu, ont été des réponses appro­

priées, voire prophétiques, à des questions qui se posaient dans 
l'Eglise ou la société. Cette approche ne manque pas d'intérêt, mais 
elle risque de faire oublier, comme l'a rappelé Jean-Paul II, « que la vie 
consacrée n'a pas seulement joué dans le passé un rôle d'aide et de 
soutien pour l'Eglise, mais qu'elle est encore un don prédeux et néces­
saire pour le présent et pour l'avenir du peuple de Dieu, parce qu'elle 
appartient de manière intime à sa vie, à sa sainteté et à sa mission »2. 

* Centre Sèvres, Pans Apubhé Pour une plus grande gloire de Dieu (Gallimard, 1991) et Pans 
au temps d'Ignace de Loyola (1528-1535) (Editions Facultés jésuites de Pans, 2006) Dernier 
article paru dans Chnstus « Jean Bapuste Saint-Jure » (n* 205, janvier 2005) 

1 Par ce terme très général, nous désignons la vie monastique, la vie religieuse et la vie 
consacrée 
2 Cf Vita consecrata (n° 3) citant la consutution conciliaire Lumen gentium (n° 44) 

Chnstus n* 210 • 14 rue d Assas 75006 Parts 



Moines, religieux et consacrés 

Les instituts au sein d'une Eglise locale 

Selon Paul Ricœur, tout corps social est régi par deux fonctions pri­
mordiales dont l'une a pour visée l'intégration et l'autre l'innovation3. 
Ceci se retrouve au sein de l'Eglise locale qui est, comme on le sait, 
l'Eglise universelle en un lieu, mais aussi une communauté de com­
munautés. Au condle Vatican II, ces deux logiques de l'Esprit ont été 
qualifiées de hiérarchique et de charismatique (cf. Lumen gentium, n° 4), 
mais aujourd'hui, pour éviter toute ambiguïté, on préfère les nommer 
pastorale et associative. 

Il va de soi que toutes les communautés chrétiennes existant dans 
une Eglise locale reconnaissent le prélat du lieu comme leur évêque, 
mais que les liens qui les unissent à lui ne sont pas les mêmes. 
Relevant de la logique pastorale, sont les communautés de rassemble­
ment ; qu'on les appelle paroisses ou « communautés locales »", elles 
dépendent directement de l'évêque. Quant aux communautés asso-
datives, elles ne reçoivent pas dirertement leur mission du prélat mais 
attendent de lui qu'il les « confirme » en les assurant qu'elles sont 
bien de l'Eglise et vivent profondément de l'Evangile. Remarquons 
que cette distinction ne peut pas être entendue comme une sépara­
tion, voire une opposition, car les chrétiens sont « appelés » à former 
un seul Corps, fût-ce de manière différenciée. 

Lors des débats qui précédèrent la publication du Code (1983), 
certains canonistes — et non des moindres — proposèrent de rassem­
bler sous un même « titre » les instituts religieux, les instituts séculiers, 
les sociétés de vie apostolique et les associations de fidèles. 
L'hypothèse n'a pas été retenue, et c'est bien dommage car elle aurait 
permis de donner un plan plus clair au livre II du Code, tout entier 
consacré au « peuple de Dieu ». Cette autre classification aurait sans 
doute aussi rendu plus aisée l'intégration des communautés nouvelles 
dans une perspective d'ensemble5. 

Quoi qu'il en soit, nous avons là une première indication en ce 
qui concerne les communautés associatives6 où nous trouvons : les 

3. Cf Du texte à l'action II, Seuil, 1988, pp 379-392 L'auteur parle de fondions « idéologique » 
et « utopique », mais nous préférons employer des mots plus neutres 
4. Cf Un nouveau visage d'Eglise (dir A Rouet), Bayard, 2005 
5. Cf Michel Dortel-Claudot, « Les communautés nouvelles », dans Vie religieuse, érémitisme, 
consécration des vierges, communautés nouvelles, Cerf, 1993, pp 209-243 
6. Bien que la prauque actuelle de l'Eglise soit, lors de leur reconnaissance officielle, de don 
ner aux communautés nouvelles le statut d'associauon de fidèles, pnvée ou publique, de droit 
diocésain ou de droit pontifical, nous maintenons leur nom usuel, partant de l'idée qu'il y a 
une différence entre elles et les mouvements ecclésiaux ou groupements de vie évangéhque 



Enquête sur la vie religieuse 

instituts religieux, les instituts séculiers, les sociétés de vie apostolique, 
les communautés nouvelles et les associations de fidèles. Dans une 
autre perspective, pas très éloignée mais plus diachronique, le domini­
cain Guy Bedouelle propose une autre classification7. Il y a tout 
d'abord, dit-il, la « vie monastique » où des hommes et des femmes 
ont choisi de chercher Dieu en un seul lieu. Cette vie est, le plus sou­
vent, cénobitique, comprenant donc le partage des biens, du travail et 
de la prière ; elle peut être aussi érémitique ou encore mixte, comme 
celle des chartreux. Vient ensuite la « vie religieuse » dont le concept 
est plus large. Tous les moines sont des religieux, mais tous les reli­
gieux ne sont pas moines. Les seconds, à la différence des premiers, 
sont appelés, sinon à l'itinérance évangélique, du moins à la mobilité 
en divers lieux. Au cours de l'histoire, la « vie religieuse » s'est diversi­
fiée presque à l'infini. 

Mais, depuis Vatican II, explique le P. Bedouelle, un nouveau 
concept est apparu plus large encore : la « vie consacrée ». Tous les 
religieux sont des consacrés, mais tous les consacrés ne sont pas des 
religieux. Au départ de cette évolution sont les instituts séculiers qui 
ont souhaité rester dans le monde pour témoigner de leur foi et 
l'évangéliser de l'intérieur. C'est dans ce cadre qu'il faut sans doute 
situer les communautés nouvelles qui, sous des modalités diverses, 
regroupent des gens mariés, des hommes engagés dans le célibat ou 
des vierges consacrées. 

Au-delà, mais toujours selon la même logique, viennent les asso-
dations de fidèles dont parle le Code pour désigner cet ensemble, 
éphémère ou durable, constitué par toute sorte de communautés, de 
mouvements ou de groupements évangéliques. Dans l'Eglise locale, 
les communautés assodatives forment donc ensemble un réseau com­
plexe et varié. Mais faisons un pas de plus et tentons de cerner davan­
tage la portée théologique de cette unité plurielle. 

Une multitude de fondations 

La constitution Lumen gentium offre un premier élément de répon­
se : « Comme un arbre qui se ramifie de façons admirables et mul­
tiples dans le champ du Seigneur, à partir d'un germe semé par Dieu, 
se développèrent ainsi des formes variées de vie solitaire ou commu­
ne, des familles diverses dont le capital spirituel profite à la fois aux 

7. Cf Communio, septembre-décembre 2004 



Moines, religieux et consacrés 

membres de ces familles et au bien de tout le corps du Christ » 
(n° 43) Et Jean-Paul II, comme en écho, s'écrie dans Vita consecrata : 
« Quelle extraordinaire richesse ! » (n° 5) ( 

En effet, le jésuite Jean-Claude Guy remarquait : il ne suffit pas 
d'affirmer que les instituts sont un don fait par Dieu à son Eglise, 
encore faut-il préciser de quelle nature est ce don. Selon le texte conci­
liaire, il n'est pas question d'exemplarité. « Il ne s'agit pas de proposer 
un modèle ou une réalisation plus parfaite de l'idéal évangélique »8. 
Si la vie monastique, la vie religieuse, la vie consacrée sont données à 
l'Eglise, c'est pour constituer une instance de discernement au service 
du Peuple de Dieu. Leur raison d'être n'est pas d'être vues ou imitées, 
mais, par leurs manières de vivre, de faire voir et de raconter la fraî­
cheur toujours nouvelle de l'Evangile. 

Cette vocation, ni les moines, ni les religieux, ni les consacrés ne 
peuvent se l'approprier, elle est le fait de tous. Reçue de l'Esprit, elle ne 
peut être qu'imprévisible, désinstallée au sens fort de ce terme, tou­
jours innovatrice. La véritable fidélité n'est pas d'imiter ce qu'ont fait 
les fondateurs mais de ne pas hésiter à se rendre capable à son tour de 
créativité évangélique. Or cette créativité-là ne se programme pas, et 
consentir à ce que la vie repose sur une vocation de l'Esprit, c'est vivre 
sans cesse dans un dynamisme fondateur. Thérèse d'Avila ne cesse de 
le répéter : « J'entends dire parfois que le Seigneur a accordé de plus 
grandes grâces aux saints qui ont vécu autrefois parce qu'ils étaient les 
fondements de leur Ordre. Et cela doit être vrai. Mais il faudrait tou­
jours considérer que l'on est comme un fondement par rapport à ceux 
qui viendront par la suite » \ 

S'il est vrai que la vie monastique, la vie religieuse et la vie consa­
aée sont, au plus profond, des réponses à une unique vocation de 
l'Esprit, elles n'en sont pas moins fort diverses dans leurs expressions. 
Mais qu'on ne s'y trompe pas : cette étonnante diversité n'est pas née 
seulement du désir qu'auraient eu certains de répondre aux urgences 
d'un temps. Bien au contraire, elle a pour origine le regard qu'ils ont 
porté sur le Christ et la réponse qu'ils ont donnée à la question qu'il 
leur posait : « Qui dites-vous que je suis ? » 

On le sait, nombreux ont été ceux qui, ayant confessé le Christ, se 
sont mis en marche « guidés par l'Esprit » et ont été bientôt rejoints 
par d'autres. On perçoit ici toute la profondeur du défi que les moines, 
les religieux et les consaaés ont toujours à relever : faire de leurs his-

8 La vie religieuse mémoire évangélique de l'Eglise, Centunon, 1987, p 151 
9. Livre des fondations, ch IV 

169 



Enquête sur la vie religieuse 

toires d'hommes et de femmes des rédts de Dieu. Mais, soyons dairs, 
ces histoires que Dieu leur donne de vivre ne sont que l'expression 
« mesurée », partielle et singulière, de son amour à lui qui est « déme­
sure » et surabondance. Et c'est cela qui taraude et travaille les 
consciences. N'est-il pas diffidle d'accepter la limite si inaoyablement 
mobile entre nos « mesures » humaines et la « démesure » divine ? 

Habitués aux frontières prédses, nous voudrions fixer aussi celle-
là, une fois pour toutes ; et, si possible, par des lois ou des comparai­
sons. Jamais pourtant la « démesure » accueillie par l'un ne sera à la 
« mesure » de l'autre. Ne pouvant donc être défini, délimité, l'incom­
parable demande à être raconté en une multitude de récits, c'est-à-
dire sur une multitude de chemins évangéliques. 

Une unité plurielle aujourd'hui compromise 

Dans les textes récents du magistère, les instituts sont présentés 
selon divers discriminants : dôture ou ouverture ; religieux ou séculier ; 
communauté ou dispersion... Mais, plus profondément, cette réparti­
tion est commandée par l'imaginaire bipolaire adopté par l'Eglise 
depuis le XVIe siède : un centre rayonnant et des périphéries à évangéli-
ser. Ne lit-on pas dans Lumen gentium : « Le saint condle approuve et 
loue ces hommes et ces femmes, ces frères et ces sœurs qui, dans les 
monastères, dans les écoles et les hôpitaux, dans les missions, appor­
tent à l'Epouse du Christ la parure d'une constante et humble fidélité à 
leur conséaation, et leurs services aussi généreux que largement diver­
sifiés à tous les hommes » (n° 46) ? 

A la différence de ce qui se vit sur d'autres continents, l'Europe 
marque, sur ce point, un certain retard. Si l'on considère la France à 
titre d'exemple, force est de constater qu'il a fallu attendre le début 
des années 2000 pour que soit organisée une assemblée commune de 
tous les supérieurs majeurs, hommes ou femmes — en l'absence des 
moniales cependant. Pendant longtemps, dans la commission épisco-
pale relative aux instituts, ne furent représentées que les trois grandes 
unions de « sœurs apostoliques »10, puis se joignirent à celles-ci des 
représentants des supérieurs majeurs, hommes et femmes, et, enfin, 
fut accueilli le service des moniales. 

Pendant longtemps, habitués à se mouvoir dans un imaginaire 
bipolaire et à se comprendre comme des « élites » missionnaires — 

10. Il s'agit de l'UREP (enseignement), de la REPSA (santé) et de la FEDEAR (pastorale) Ces 
trois instances, du fait entre autres des réalités démographiques, sont en voie de transformation 



Moines, religieux et consacrés 

certes selon des modalités différentes —, les instituts ont tous travaillé 
pour une même et grande cause : l'avènement du Royaume de Dieu. Il 
ne leur déplaisait pas, toutefois, de le faire en concurrence. Désormais, 
sur leurs lieux d'implantation, proches ou lointains, bien des tensions 
se sont apaisées, mais, subrepticement, à la suite des recherches 
demandées par le Concile sur les charismes et les spiritualités propres 
à chaque institut, d'autres divages, souvent très formels, sont apparus 
qui rendent difficiles certains rapprochements ". 

Aujourd'hui, en effet, dans un univers qui apparaît de plus en plus 
comme un immense réseau complexe, les instituts cherchent à implan­
ter des communautés en des lieux de communication ou à transformer 
l'une ou l'autre de leurs œuvres en « carrefours ». Les institutions sco­
laires, par exemple, ne sont plus les bastions avancés d'une Eglise assié­
gée, ni même des ponts ouverts sur la société moderne, mais tout 
simplement des instances éducatrices à la aoisée des cultures et des 
religions. On pourrait aussi évoquer ces maisons de frères ou de sœurs 
âgés où sont accueillis d'autres personnes. Mais les moines et les 
moniales eux-mêmes découvrent de plus en plus que vivre dans le 
silence et la solitude ne signifie pas se replier totalement sur soi. 

Cette nouvelle situation — à laquelle tous les instituts sont 
confrontés — est une invitation pressante à apprendre à communi­
quer autrement « ce » et « Celui » qui les fait vivre à ceux avec qui ils 
sont en relation, personnellement et en communauté. Mais si ceci est 
louable et doit même être accentué, il faut bien discerner pour éviter 
de sombrer sur ces écueils qui limitent tout dynamisme fondateur au 
nom d'un unanimisme émotionnel ou d'une uniformité abstraite reje­
tant dans la sphère du privé tout ce qui est différent. Le risque est alors 
d'entrer dans une étrange indifférenciation où tout est dans tous et 
réciproquement... Notons que cette indifférenciation peut être la 
conséquence de situations variées. Elle peut résulter de la « mondani-
sation » des instituts — chaque membre allant son chemin, suivant 
son indination propre sans se soucier de l'instance communautaire. 
Celle-d tend alors à se diluer, à perdre son identité et à laisser la place 
aux références sociétales. Cette indifférenciation peut aussi naître de 
l'intégration quasi totale, souhaitée ou consentie, des membres des 
communautés associatives dans les strurtures pastorales de l'Eglise 
locale. Ces personnes, invitées séparément et au titre d'une compétence 

11 Nous ne faisons pas ici seulement allusion à ces marches d'alliance pouvant conduire à 
des fédérations, des fusions ou des unions, mais à des essais de mission commune, voire à 
des communautés inter-congréganistes 

171 



Enquête sur la vie religieuse 

personnelle, oublient peu à peu, elles aussi, leur identité propre. Pour 
palier ces débordements, « humains trop humains », les instituts doi­
vent se souvenir qu'ils sont donnés par Dieu en ce temps pour 
« raconter » ensemble, mais de façon différente, sa prévenance. 

* • * 

C'est une chose de s'aventurer dans cette « faiblesse de aoire » à 
laquelle introduit la rencontre des autres et du Tout-Autre ; c'en est 
une autre de camper dans son quant-à-soi12... Dans la première attitu­
de, il s'agit de marcher en sachant que « le jour naît de la nuit » ; dans 
la seconde, on se condamne à devenir un témoin que nul ne peut 
plus entendre. Quoi qu'il en soit, nul ne peut trouver son chemin 
sans le conseil d'autrui. Osons le dire : nul ne peut avancer sans 
débats et sans controverses. Le récit biblique est une proposition faite 
à notre imagination. Il n'est pas simplement, comme certains l'ont ou 
— et le aoient encore —, un appel à faire triompher la concordance 
sur la discordance. Aujourd'hui comme hier, l'imminente sainteté de 
Dieu se rend immanente à notre histoire humaine et bigarrée. La 
diversité est bonne en tant qu'elle nous permet de découvrir que nous 
ne sommes qu'un parmi d'autres. Un « un » assurément faible mais 
qui ne doit pas renoncer à être ce qu'il est pour se mesurer aux autres 
et reconnaître que dans sa petitesse — fût-elle comme « les balayures 
du monde » — il dit quelque chose de la démesure de Dieu. 

12. Cf « Repartir du Chnst, un engagement de la vie consacrée au 3' millénaire » (Instruction de 
la congrégation pour les instituts de vie consacrée et sociétés de vie apostolique), 2002, n° 30 



Texte 

La goutte de rosée 

Sainte THÉRÈSE DE LISIEUX 

Cette lettre de Thérèse a sa sœur Céline a ete écrite du Carmel de Lisieux le 25 
avril 1893 (cf lettre 141, Œuvres complètes, Cerf/Desclee de Brouwer, 1992 
pp 460 462) Thérèse a fait profession depuis presque trois ans et vient de traverser 
ce qu'on s'accorde a appeler ses « années obscures » Céline, en cette année 1893 — 
durant laquelle Thérèse accède a ce don d'expression unique qui ne la quittera plus 
jusqu'à sa mort en 1898 —, est sa correspondante privilégiée (elle-même entrera au 
Carmel en septembre 1894) 

Cette magnifique méditation d'une jeune religieuse sur la vie contemplative a 
l'adresse d'une laïque est commentée par Jean Clapier dans l'article qui suit 

Ma Céline chêne, 

Je vais te dire une pensée qui m'est venue ce matin, ou plutôt je 
vais te faire part des désirs de Jésus sur ton âme Quand je pense a toi 
auprès de l'unique ami de nos âmes, c'est toujours la simplicité qui se 
présente a moi comme le caractère distinctif de ton cœur Céline ' 
simple petite fleur Céline, n'envie pas les fleurs de jardins Jésus ne 
nous a pas dit « Je suis la fleur des jardins, la rose cultivée », mais il 
nous dit « Je suis la fleur des champs et le Lys des vallons » [Ct 2,1 ] Eh 

Chnstus n° 210 • 14 rue d Assas 75006 Pans 



Enquête sur la vie religieuse 

bien ! j'ai pensé ce matin auprès du tabernade que ma Céline, la peti­
te fleur de Jésus, devait être et rester toujours une goutte de rosée cachée 
dans la divine corolle du beau Lys des vallées. Une goutte de rosée, 
qu'y a-t-il de plus simple et de plus pur ? Ce ne sont pas les nuages qui 
l'ont formée puisque quand l'azur du Ciel est étoile la rosée descend 
sur les fleurs, elle n'est pas comparable à la pluie qu'elle surpasse en 
fraîcheur et en beauté. La rosée n'existe que la nuit ; aussitôt que le 
Soleil darde ses chauds rayons il fait distiller les charmantes perles 
qui scintillent à l'extrémité des brins d'herbes de la prairie et la rosée 
se change en une vapeur légère. Céline, c'est une petite goutte de rosée 
qui n'a pas été formée par les nuages, mais qui est descendue du beau 
Ciel sa patrie. Pendant la nuit de la vie sa mission à elle est de se 
cacher dans le cœur de la fleur des champs, nul regard humain ne doit 
l'y découvrir, le seul calice qui possède la petite gouttelette connaîtra 
sa fraîcheur. Heureuse petite goutte de rosée qui n'est connue que de 
Jésus !... ne t'arrête pas à considérer le cours des fleuves retentissants 
qui font l'admiration des créatures. N'envie pas même le dair ruisseau 
qui serpente dans la prairie. Sans doute son murmure est bien doux... 
Mais les aéatures peuvent l'entendre... et puis le calice de la fleur des 
champs ne saurait le contenir. Il ne peut être pour Jésus seul. Pour être 
à Lui il faut être petit, petit comme une goutte de rosée !... Oh ! qu'il y 
a peu d'âmes qui aspirent à rester ainsi petites !... Mais, disent-elles, le 
fleuve et le ruisseau ne sont-ils pas plus utiles que la goutte de rosée, 
que fait-elle ? elle n'est bonne à rien sinon à rafraîchir pour quelques 
instants une fleur des champs qui est aujourd'hui et qui demain aura 
disparu... Sans doute ces personnes ont raison, la goutte de rosée n'est 
bonne qu'à cela mais elles ne connaissent pas la fleur champêtre qui a 
voulu habiter sur notre terre d'exil et y rester pendant la courte nuit de 
la vie. Si elles la connaissaient elles comprendraient le reproche que 
Jésus fit autrefois à Marthe... Notre bien-aimé n'a pas besoin de nos 
belles pensées, de nos œuvres éclatantes ; s'il veut des pensées 
sublimes, n'a-t-11 pas ses anges, ses légions d'esprits célestes dont la 
sdence surpasse infiniment celle des plus grands génies de notre triste 
terre ?... Ce n'est donc pas l'esprit et les talents que Jésus est venu 
chercher ici-bas. Il ne s'est fait la fleur des champs qu'afin de nous 
montrer combien II chérit la simplicité. Le Lys de la vallée n'aspire 
qu'après une petite goutte de rosée... Et c'est pour cela qu'il en a créé 
une qui s'appelle Céline !... Pendant la nuit de la vie elle devra rester 
cachée à tout regard humain, mais quand les ombres commenceront 
à dédiner, que la fleur des champs sera devenue le Soleil de justice, 



La goutte de rosée 

alors qu'il viendra pour accomplir sa course de géant, oubliera-t-Il sa 
petite goutte de rosée ?... Oh non ! dès qu'il paraîtra dans la gloire, la 
compagne de son exil y paraîtra aussi Le divin Soleil arrêtera sur elle 
un de ses rayons d'amour, et aussitôt se montrera aux regards des 
anges et des saints éblouis la pauvre petite goutte de rosée qui scin­
tillera comme un diamant précieux qui, reflétant le Soleil de justice, 
sera devenue semblable à Lui. Mais ce n'est pas tout. L'astre divin en 
regardant sa goutte de rosée l'attirera vers Lui, elle montera comme 
une légère vapeur et ira se fixer pour l'éternité au sein du foyer brûlant 
de l'amour inaéé, et toujours elle sera unie à Lui. De même que sur la 
terre elle fut la fidèle compagne de son exil, de ses mépris, de même 
au Ciel elle régnera éternellement... 

Dans quel étonnement seront alors plongés ceux qui en ce monde 
avaient considéré comme inutile la petite goutte de rosée !... Sans 
doute ils auront une excuse, le don de Dieu ne leur avait pas été révélé, 
ils n'avaient pas approché leur cœur de celui de la fleur des champs et 
n'avaient pas entendu ces paroles entraînantes : « Donne-moi à boire » 
[Jn 4,7]. Jésus n'appelle pas toutes les âmes à être des gouttes de rosée, 
Il veut qu'il y ait des liqueurs précieuses que les créatures apprécient, 
qui les soulagent dans leurs besoins mais pour Lui II se réserve une 
goutte de rosée, voilà toute son ambition... 

Quel privilège d'être appelée à une si haute mission !... Mais pour 
y répondre comme il faut rester simple... Jésus sait bien que sur la terre 
il est difficile de se conserver pur, aussi veut-Il que ses gouttes de rosée 
s'ignorent elles-mêmes, Il se plaît à les contempler mais Lui seul les 
regarde, et pour elles, ne connaissant pas leur valeur elles s'estiment 
au-dessous des autres aéatures... Voilà ce que désire le Lys des vallons. 
La petite goutte de rosée, Céline, a compris.. Voilà la fin pour laquel­
le Jésus l'a créée mais il ne faut pas qu'elle oublie sa pauvre petite 
Sœur, il faut qu'elle lui obtienne de réaliser ce que Jésus lui fait com­
prendre, afin qu'un jour le même rayon d'amour distille les deux 
petites gouttes de rosée et qu'ensemble elles puissent, après n'avoir 
fait qu'un sur la terre, être unies pour l'éternité au sein du Soleil divin. 

Thérèse de l'Enfant Jésus de la Sle Face 
rel. carm. ind. 

175 



La vie contemplative 
selon Thérèse de Lisieux 

Jean CLAPIER * 

Un des apports les plus originaux de Thérèse de Lisieux est 
une compréhension de la vie contemplative typiquement 
chrétienne. La lettre du 25 avril 1893 ' qui précède, ordi­

nairement peu commentée, nous servira d'illustration. Nous verrons à 
quelle profondeur d'interprétation théologique de la vie religieuse 
Thérèse aboutit. 

La rosée n'existe que la nuit 

« Etre et rester toujours une goutte de rosée cachée dans la divine 
corolle du beau Lys des vallées. Une goutte de rosée, qu'y a-t-il de 
plus simple et de plus pur ? » C'est en ces termes que Thérèse s'adres­
se à Céline, au début de sa missive. Dans le langage poétique qu'elle 
affectionne, elle désire partager à sa sœur la manière dont elle com-

* Carme déchaux, Montpellier Professeur invité au Studium de Notre-Dame de Vie 
(Venasque), il a publié • Aimer jusqu'à mounr (Cerf, 2003) et Une voie de confiance et d'amour 
(Cerf/Edmons du Carmel, 2005). 

1. Toutes les citations ultérieures de Thérèse sont extraites de cette lettre 

Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assos, 75006 Pons 



La vie contemplative selon Thérèse de Lisieux 

prend une existence entièrement vouée à Dieu. La « goutte de rosée » 
condense, à ses yeux, la vie et le charisme d'une moniale carmélite. 
Une vie à laquelle, pense-t-elle, Céline est appelée : « être et rester tou­
jours une goutte de rosée cachée dans la divine corolle du beau Lys des 
vallées. » Cette phrase fournit la clé d'interprétation de toute la lettre. 

Thérèse commence par préciser l'origine « céleste » ou théologale 
d'une telle vocation : « Ce ne sont pas les nuages qui l'ont formée 
puisque quand l'azur du Ciel est étoile, la rosée descend sur les fleurs. 
(...) La rosée n'existe que la nuit. » Ces derniers mots sont lourds de 
sens. La nuit est le moment de la génération céleste de la rosée. Elle 
signe, en quelque sorte, son origine supraterrestre. La nuit évoque 
aussi la temporalité, avec ses notes d'exil et d'épreuve. La « goutte de 
rosée », symbole de l'âme contemplative, doit se tenir dans la présence 
nocturne de Dieu et la qualité de son action cachée au cœur de l'his­
toire humaine. La nuit lui confère la grâce de son charisme. En elle 
peut s'accomplir « sa mission ». En vue de cet accomplissement, « la 
goutte de rosée » doit « être cachée » dans la « fleur des champs ». 
Autrement dit, cachée dans le Christ humilié, établie dans l'Acte de sa 
mission rédemptrice qu'étend, au monde et à toute l'histoire, son 
corps ecclésial : 

« Pendant la nuit de la vie, sa mission à elle est de se cacher dans le cœur 
de la fleur des champs, nul regard humain ne doit l'y découvrir, le seul calice 
qui possède la petite gouttelette connaîtra sa fraîcheur. Heureuse petite goutte 
de rosée qui n'est connue que de Jésus !.. » 

Le défi de cette mission, tout comme son incomparable grandeur, 
est de « n'être connue que de Jésus ». Aussi ne faut-il point s'arrêter « à 
considérer le cours des fleuves retentissants qui font l'admiration des 
créatures ». Même « le calice de la fleur des champs ne saurait contenir 
le clair ruisseau ». Aussi légitime que soit l'activité du ruisseau, dont 
« le murmure est bien doux », celle-ci n'est pas entièrement comman­
dée par « Jésus seul ». Elle n'est pas concentrée d'une manière perma­
nente sur Lui seul. De sorte qu'« il ne peut être pour Jésus seul ». Car 
« pour être à Lui, il faut être petit, petit comme une goutte de rosée !... 
Oh ! qu'il y a peu d'âmes qui aspirent à rester ainsi petites !... ». 

Se cacher en Jésus caché 

Ce 25 avril 1893 marque la première insistance, dans les écrits de 
Thérèse, sur « être petit » et sur le « rester » en vue d'« être à Jésus ». La 

177 



Enquête sur la vie religieuse 

qualité d'une telle petitesse est difficile à maintenir. Elle obéit à une 
condition : durant « la nuit de cette vie », demeurer cachée dans l'hu­
milité de Jésus Christ. Ce qui revient à adopter un comportement sou­
vent obscur et insignifiant aux regards des activités temporelles. De 
plus, la maintenance en cette petitesse « christoforme » suppose le 
dépassement de l'objection récurrente des « créatures » : 

« Mais, disent-elles, le fleuve et le ruisseau ne sont-ils pas plus utiles que la 
goutte de rosée, que fait-elle ? elle n'est bonne à rien sinon à rafraîchir pour 
quelques instants une fleur des champs qui est aujourd'hui et qui demain 
aura disparu... Sans doute ces personnes ont raison, la goutte de rosée n'est 
bonne qu'à cela, mais elles ne connaissent pas la fleur champêtre qui a voulu 
habiter sur notre terre d'exil et y rester pendant la courte nuit de la vie. Si elles 
la connaissaient, elles comprendraient le reproche que Jésus fit autrefois à 
Marthe. » 

Thérèse discerne parfaitement la cause de l'incompréhension habi­
tuelle, qui fonde et alimente la critique Militariste émise à l'encontre 
de la vie contemplative. Cette incompréhension provient de l'igno­
rance de l'identité de la « fleur des champs » : la Seigneurie de Jésus. 
Cette méconnaissance indique négativement la voie de la connaissan­
ce du Christ. L'aujourd'hui de la rencontre du Fils de Dieu advient 
dans la mémoire vivante de la condition « kénotique » de sa venue 
initiale « sur notre terre d'exil ». Autrement dit, durant la nuit de la vie 
présente, la communion au Christ-Tête s'accomplit par l'adhésion 
effective à l'humilité de son Corps pérégrinant. Ne goûtent à la sages­
se du Verbe-fait-chair que celles et ceux qui, choisis par Dieu, accep­
tent de Le connaître dans l'effacement de son abaissement continué 
dans l'histoire humaine et ecclésiale. 

Thérèse ramène la mise en œuvre de la vie contemplative à une 
attitude essentielle : la « simplicité ». La simplicité est l'absence de 
tout faux-semblant. Rectitude et candeur du cœur, elle unifie et 
recueille l'âme en un seul point de contact avec Dieu. Comme le sug­
gère la racine latine du mot, l'âme est affranchie de tout repliement. 
Elle est littéralement rassemblée par un « unique pli » (sim plex), sus­
cité par l'influence de la volonté divine. Elle est attirée, aimantée, sim­
plifiée dans la tension du seul nécessaire : être à Dieu dans l'obscurité 
et la gratuité de la foi. 

« Notre bien-aimé n'a pas besoin de nos belles pensées, de nos œuvres 
éclatantes ; s'il veut des pensées sublimes, n'a-t-Il pas ses anges, ses légions 



La vie contemplative selon Thérèse de Lisieux 

d'esprits célestes dont la science surpasse infiniment celle des plus grands 
génies de notre uiste terre ?. Ce n'est donc pas l'esprit et les talents que Jésus 
est venu chercher ici-bas. Il ne s'est fait la fleur des champs qu'afin de nous 
montrer combien II chérit la simplicité. » 

Par-delà les apparats dont peut se revêtir la personne humaine, la 
simplicité résume les dispositions qui habilitent l'âme à vivre en com­
munion intime avec Dieu, en sympathie avec la manière dont II s'est 
révélé à l'homme. L'épanouissement de cette vertu requiert l'imitation 
de l'enfouissement du Fils . la kénose de Jésus, lui, « Soleil de justice ». 
En vue de notre salut, Il s'est librement effacé pour devenir « fleur des 
champs ». Or c'est en elle, « dans sa divine corolle », que la « goutte de 
rosée » devra « se cacher ». Et par suite, « pendant la nuit de la vie (...), 
rester cachée à tout regard humain ». Le propos de la « vie cachée » en 
Jésus, à demeurer caché ou à se cacher en Lui, dans son « visage », sa 
« face », dans son « cœur », « ses bras », est une des lignes de force de 
la spiritualité de Thérèse2. Résolument, il s'agit de « se cacher » en 
« Jésus caché », de s'y maintenir pour connaître son mystère d'abaisse­
ment et être assimilé à la grandeur qu'il recèle et communique : la vie 
éternelle, le « Ciel ». 

Le thème thérésien de la vie cachée connote celui de la pauvreté 
spirituelle « Se cacher » en Jésus, prendre refuge en son Mystère et 
vivre de son Esprit implique un dépouillement intérieur par un libre 
détournement de soi. Dans la logique de la Pâque de Jésus, l'âme, 
fidèle à se tenir cachée en Lui, dans l'obscur et la simplicité de la vie 
contemplative, se verra dès lors associée à son « règne » : 

« De même que sur la terre elle fut la fidèle compagne de son exil, de ses 
mépris, de même au Ciel elle régnera éternellement. / Dans quel étonne-
ment seront alors plongés ceux qui en ce monde avaient considéré comme 
inutile la petite goutte de rosée !.. » 

Avec réalisme, Thérèse ne manque pas de relever la singularité 
d'une telle vocation : 

« lésus n'appelle pas toutes les âmes à eue des gouttes de rosée, Il veut 
qu'il y ait des liqueurs précieuses que les créatures apprécient, qui les soula­
gent dans leurs besoins mais pour Lui II se réserve une goutte de rosée, voilà 
toute son ambition.. 

Quel privilège d'être appelée à une si haute mission • . Mais pour y 
répondre comme il faut rester simple. » 

2. Le verbe « cacher » revient 242 fois dans ses écrits 

179 



Enquête sur la vie religieuse 

Thérèse est consciente de la difficulté de demeurer dans la simpli­
cité qui garde l'âme dans la « pureté ». Ainsi, en vue de déjouer les 
pièges de l'amour-propre qui incurve sur soi-même, Jésus garde les 
âmes, appelées à devenir « gouttes de rosée », dans le silence et 
l'« ignorance » d'elles-mêmes, de leur valeur réelle aux yeux de Dieu : 

« Jésus sait bien que sur la terre il est difficile de se conserver pur, aussi 
veut-il que ses gouttes de rosée s'ignorent elles-mêmes, Il se plaît à les 
contempler mais Lui seul les regarde, et pour elles, ne connaissant pas leur 
valeur elles s'estiment au-dessous des auUes créatures. » 

Thérèse nous aide à reconnaître que la voie de la vie consacrée 
converge vers le Mystère pascal en tant qu'il s'accomplit. Elle tend à une 
communion vivante avec Celui qui n'avait « ni beauté, ni éclat... rebut 
de l'humanité... méprisé et déconsidéré » (/s 53,2-3). En ce sens, elle 
« reflète cette splendeur de l'amour, parce qu'elle fait profession, par 
sa fidélité au mystère du Calvaire, de croire à l'amour du Père, du Fils 
et de l'Esprit Saint ef d'en vivre. Elle contribue ainsi à garder vivante 
dans l'Eglise la conscience que la Croix est la surabondance de 
l'amour de Dieu qui se répand sur le monde »3. 

Le parcours de cette lettre offre un dense exposé du sens et de la 
valeur d'une existence consacrée à « Jésus seul ». La dimension de la 
fécondité apostolique n'y est pas formellement traitée. Ne voyons là 
aucun oubli ni la moindre lacune. Pour avoir une juste appréciation 
des écrits de Thérèse, il faut les aborder avec un esprit synoptique, 
englobant l'intégralité de son œuvre. Tel texte développe un aspect de 
sa pensée, et seule une vue d'ensemble en délivre une vision adéquate. 
S'adressant à Céline, Thérèse avait pour seule intention de rendre 
compte du motif essentiel à toute vocation contemplative en climat 
chrétien, à savoir une conformation au Christ dans « la condition de 
serviteur » [Ph 2,7). Ce faisant, elle s'est efforcée d'en décrire la beauté 
évangélique et d'en souligner la valeur spirituelle sans égale. Par 
ailleurs, s'appliquer délibérément à rester « caché » en Jésus Christ, 
communiant à l'humilité de sa vie terrestre, est de soi salutaire pour 
l'Eglise et le monde. Thérèse ne cessera de l'écrire, de l'enseigner4 : la 
clé de toute fécondité apostolique réside en un « regard d'amour » ou 
contemplatif posé sur Jésus, et Jésus crucifié. Et cela jusqu'à l'assimila­
tion à son Mystère rédempteur. 

3. Vita consecrata n° 24 
4. Jusqu'en 1893, voir les lettres 85, 93, 94, 96, 112, 127, 129, 135 



Itinéraires 
de vocation religieuse 

Marie GUILLET * 

Ces vingt-cinq dernières années, de différentes façons, 
comme supérieure générale de la Xavière, puis comme maî­
tresse des novices, j'ai été amenée à accueillir et à former 

des jeunes femmes qui demandaient à entrer dans la vie religieuse, au 
sein de notre petite congrégation à la dimension contemplative et 
missionnaire très marquée, au cœur du monde. J'ai aussi beaucoup 
accompagné — et continue de le faire — des jeunes, femmes et 
hommes, qui cherchaient leur chemin, leur place, dans l'Eglise et la 
société. Un certain nombre d'entre eux étaient en recherche de voca­
tion. Cependant, dans cet article, j'évoquerai avant tout les jeunes 
femmes ayant aspiré à entrer dans la Xavière. Une remarque prélimi­
naire s'impose : quand on parle d'itinéraire de personnes, le risque est 
grand de tirer des généralités. Or, en matière de vocation, pour la cen­
taine de jeunes que j'ai pu accompagner, aucune généralisation n'est 
possible : seules des dominantes peuvent être dégagées. 

* Xavière, La Rochelle Membre du comité de rédaction de Chnstus, elle publié dans la revue • 
« Miracle en Alabama » (n° 205, janvier 2005) 

Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assas. 7S006 Pans 



Enquête sur la vie religieuse 

Les novices des années 80 

Entre 1981 et 1993, j'ai accueilli, en nombre significatif, des jeunes 
femmes venant de familles non chrétiennes. A un moment donné de 
leur existence, une expérience spirituelle fulgurante a fait basculer leur 
vie, avec la radicalité des nouveaux convertis. Elles étaient habitées 
par une vie spirituelle authentique, réelle, mais sans arrière-fond chré­
tien, sans enracinement dans une histoire ecclésiale. Elles ont pu ren­
contrer dans leurs familles une certaine hostilité ou de l'indifférence. 
Plusieurs fois, des premiers vœux furent célébrés sans que personne 
de la famille ne soit présent. Le travail de discernement consistait à 
vérifier que leur vie spirituelle vigoureuse et les aspirations qu'elles 
portaient allaient bien avec un appel à la vie religieuse. 

Dans la même période sont entrées — proches en cela des novices 
des générations précédentes — des jeunes femmes issues de milieu 
familial chrétien. Elles avaient souvent connu un itinéraire de mili­
tantes engagées dans l'Eglise, quelques-unes avaient vécu un engage­
ment militant dans la vie professionnelle ou dans la vie associative et 
sociale. Le lien, l'attachement à leur famille — relativement nombreu­
se — était souvent très fort, prégnant. J'ai ainsi connu des expériences 
difficiles avec des parents chrétiens engagés, hostiles, voire très hos­
tiles, à l'engagement de leur fille dans la vie religieuse : ils n'accep­
taient pas la nécessaire prise de distance. 

Ces années-là ont vu aussi l'entrée de quelques étrangères, qui 
étaient venues en France pour des études ou qui avaient rencontré la 
Xavière en Afrique. Force est de constater que ces vocations n'ont pas 
tenu dans la durée. Les difficultés culturelles étaient trop fortes, et 
nous-mêmes pas assez ouvertes à l'international. Notre petit institut 
n'avait pas de communauté dans le pays dont elles étaient originaires 
et où elles auraient pu se former. Certaines congrégations ont 
d'ailleurs décidé de n'accueillir des jeunes que là elles avaient implan­
té des communautés. Ce choix peut se comprendre, mais la mobilité 
et le brassage des jeunes sont tels aujourd'hui qu'il va bien falloir 
apprendre à vivre ensemble à l'échelle mondiale. Cette situation nous 
a invitées à repenser le contenu et les moyens de la formation initiale. 
Ces jeunes femmes avaient besoin de vivre une expérience forte de 
structuration de leur vie spirituelle dans un climat de liberté. C'est à 
cette époque que la retraite des trente jours a trouvé sa place en pre­
mière année de noviciat. 



Itinéraires de vocation religieuse 

Beaucoup disent que les jeunes sont aujourd'hui psychologique­
ment fragiles. Sans doute pour une part, mais pas beaucoup plus que 
les générations précédentes. Car les fragilités ne s'expriment pas de la 
même manière selon les générations. Elles sont liées au contexte dans 
lequel chacune a vécu. Les relations communautaires ont beaucoup 
évolué ces trente dernières années. D'une très grande réserve dans les 
échanges interpersonnels, nous sommes passées à une grande liberté 
de partage, d'expression. Les relations sont donc plus riches mais aussi 
plus fragiles. Dans la jeune génération, le lien à la famille est souvent 
difficile à vivre • une autonomie, une liberté sont à trouver. La pré-
gnance de la famille accroît la difficulté à la quitter. De plus, des 
familles sont parfois divisées, marquées par un divorce. La vie "reli­
gieuse doit prendre en compte ces blessures qui sont à traverser, à 
assumer. 

De 1995 à aujourd'hui 

Depuis une dizaine d'années, un changement s'est manifesté dans 
les itinéraires des jeunes qui se présentent pour la vie religieuse. Ainsi, 
je ne vois plus se tourner vers la vie religieuse, à la Xavière ou ailleurs, 
des jeunes sans enracinement chrétien Aujourd'hui, il me semble que 
les jeunes issues de milieu non chrétien se posent des questions non 
pas d'abord d'un choix de vie mais d'un approfondissement de la foi, 
avec un désir de connaissance. L'extériorité de la foi dans notre société 
est devenue tellement importante que je ne suis pas certaine que la 
question de la vie religieuse puisse se manifester un jour dans leur 
existence. La visibilité de la vie religieuse n'est plus aussi nette, comme 
il y a seulement encore quelques années, lorsque des communautés 
religieuses étaient présentes là où vivaient les gens. Mais il ne faut pas 
se méprendre sur le terme de visibilité : c'est le Christ que nous cher­
chons à rendre visible, audible, repérable. Comment la vie religieuse 
va-t-elle faire signe d'un Autre, au nom duquel elle est là ? Ce signe 
doit pouvoir être lu. Or l'image de la vie religieuse féminine est dévas­
tée dans l'Eglise, ce qui rend encore plus difficile pour des jeunes 
femmes la possibilité de se poser ou d'accueillir la question de la 
vocation. De plus, dans la société, l'image de la vie religieuse renvoyée 
en permanence, est celle de la vie monastique. Les médias semblent 
ne s'intéresser qu'aux formes de visibilité qui correspondent aux 
images qu'ils se font de la vie religieuse — se moquant ainsi de la réa­
lité vécue par tant d'autres femmes. 

183 



Enquête sur la vie religieuse 

Cette dernière décennie sont donc plutôt entrées au noviciat des 
jeunes femmes de familles militant dans l'Eglise, avec, par exemple, 
un père diacre ou des parents engagés définitivement dans une com­
munauté nouvelle, ou encore profondément engagés dans la pastora­
le diocésaine. Dans ces familles catholiques, des enfants suivent le 
chemin de leurs parents ; d'autres le rejettent. Ces femmes de 25-35 
ans sont bien enracinées dans la foi chrétienne, avec une réelle solidi­
té. Elles ont déjà vécu des engagements significatifs dans la foi chré­
tienne. Certaines ont déjà donné deux à trois ans de leur vie au service 
d'un mouvement ecdésial, comme le Mouvement Eucharistique des 
Jeunes (MEJ) ; d'autres sont parties en Coopération ou à ATD Quart 
Monde. C'est à l'intérieur de ces démarches que s'est posée la question 
de la vie religieuse, soutenue par leur famille. La plupart d'entre elles 
ont fait l'expérience de la spiritualité ignatienne et en ont une bonne 
connaissance. Si elles désirent vivre leur mission dans le sens d'une 
annonce de la foi, ces jeunes femmes peuvent rencontrer une certaine 
difficulté à percevoir que l'engagement dans la société et dans la vie 
professionnelle puisse avoir comme tel une dimension apostolique. 

D'autres entrent dans la vie religieuse entre 35 et 45 ans, au terme 
de longues, très longues années de recherche. Elles ont un itinéraire 
riche d'expériences, mais laborieux et difficile en termes de choix de 
vie. Plusieurs raisons l'expliquent. Quelques-unes sont de famille peu 
ou pas chrétienne. Filles uniques ou de famille de deux enfants, elles 
ont des parents très hostiles à leur démarche et subissent donc une 
pression forte, tyrannique. Ces situations retardent souvent le 
moment d'un engagement. Face au chantage affectif, aux pressions de 
toutes sortes, ces femmes ont à faire des choix héroïques. Il arrive 
qu'elles soient très engagées dans des responsabilités ecclésiales, des 
études approfondies de théologie qui les ont comblées dans l'immé­
diat, tout en laissant en arrière-fond une autre question, qu'il n'y avait 
pas d'urgence à poser puisqu'elles étaient heureuses dans le présent. 
Ce détour fort par l'intelligence de la foi n'est d'ailleurs pas sans poser 
problème pour la formation ultérieure. Le noviciat permet avant tout 
la structuration de l'expérience spirituelle ; la formation théologique y 
aura sa place, mais seconde. 

De nouvelles sensibilités 

Ces dernières années, je rencontre également des jeunes femmes 
de formation chrétienne, mais évoluant dans des univers scientifiques 



Itinéraires de vocation religieuse 

ou d'entreprise. Elles entrent dans la vie religieuse sans avoir tous les 
mots pour repérer et dire ce qu'elles vivent, comme si la société d'où 
elles viennent les avait « formatées » au point de rendre inaudibles les 
mots de la foi : elles sont étrangères au langage symbolique dans 
lequel se dit l'expérience spirituelle, et doivent dès lors apprendre à 
repérer, à nommer. Une fois entrées dans la vie religieuse, elles n'ont 
plus aucun désir de reprendre leur vie professionnelle antérieure : ce 
travail ne signifie rien dans leur perception de la vie apostolique, 
qu'elles situent plutôt dans un service direct de l'Eglise. C'est que le 
choix de leurs études puis de leur métier n'a pas toujours été guidé 
par un goût et une attirance, mais selon les filières qui présentaient 
l'assurance de débouchés professionnels. C'est une question pour la 
Xavière, car la vie professionnelle est pour nous une manière impor­
tante de vivre la vie apostolique, une manière de témoigner de 
l'Evangile dans le monde. Tout un chemin est encore à faire pour resi­
tuer la présence au monde, l'engagement apostolique, la mission. 

D'autre part, j'ai vu s'interroger des jeunes femmes prises dans des 
courants de dévotion religieuse : pèlerinages à Medjugorje, tel groupe 
de prière ou communauté issus du Renouveau, prière du chapelet, 
adoration eucharistique, pratique du jeûne, etc En les écoutant, je 
perçois un abîme et comme un hiatus entre ces pratiques et leur vie 
quotidienne : ce qu'elles vivent sur le plan religieux n'imprègne pas, 
n'intervient pas dans la vie quotidienne. Les repères qui permettraient 
de vivre des choix affectifs et un engagement de leur humanité man­
quent cruellement. Cette absence fait demeurer dans une espèce d'in­
conscience. D'ailleurs, ces jeunes femmes ne sont pas entrées à la 
Xavière. 

Que cherchent-elles ? 

Que cherchent toutes ces femmes lorsqu'elles aspirent à la vie reli­
gieuse ? La dimension communautaire est l'une des premières raisons 
invoquées, ainsi que la place donnée à la prière communautaire et 
liturgique. Ce désir va de pair avec la perception d'une manière auda­
cieuse de vivre qui ne craint pas d'« aller au monde ». D'autre part, 
elles sont très attentives à la façon dont nous exprimons notre fémini­
té : il est possible de rester une femme dans la vie religieuse. Elles 
sont également très sensibles à la présence d'autres jeunes, parmi 
nous : elles ne seront pas seules, plus tard. Elles goûtent un certain 
sens de la fête, ce qui est vivant et permet une atmosphère joyeuse. 

185 



Enquête sur la vie religieuse 

Enfin, la formation proposée est perçue tout à la fois comme solide et 
ouverte : elles ne seront pas déconnectées du monde. 

Les relations entre les novices peuvent être conflictuelles, avec de 
mauvaises comparaisons, de la jalousie. S'accueillir dans la fraternité 
se révèle parfois difficile. Or je constate que les dernières générations, 
entrées après les JMJ de Paris, ont beaucoup d'exigence entre elles. 
Elles vivent une complicité étonnante, elles sont très soudées, se 
remettent en question, s'interpellent. Un vrai travail intérieur peut 
alors s'accomplir dans l'accompagnement. 

* * * 

Durant toutes ces années dans la formation, j'ai perçu à quel point 
il nous fallait prendre la mesure que, lorsque ces femmes seraient 
adultes, la société et la vie religieuse ne seraient plus les mêmes : 
qu'est-ce qui est fondamental et qu'est-ce qui ne bougera pas ? Qu'est-
ce qui est plus relatif, lié au contexte dans lequel nous vivons, et 
qu'est-ce qui va évoluer ? Ces jeunes religieuses ont à enraciner toute 
leur vie à la suite du Christ, à se rendre capables de relire et d'inter­
préter ce qu'elles vivent à cette lumière-là. D'où la nécessité de vérifier 
la capacité à un vrai travail sur soi, à accepter l'interpellation des 
autres, à repérer ses lieux de force et de fragilité, pour avancer avec 
eux. Cela nécessite de vérifier aussi que chacune a une ouverture forte 
au monde et le désir d'y vivre, d'y être confrontées. 



En notre terre, 
une parabole du Royaume 

Sylvie ROBERT * 

Un jour, dans une église, saint Antoine l'Egyptien, qui allait 
devenir « le père des moines », entendit la parole de 
l'Evangile : « Si tu veux être parfait, va, vends tout ce que tu 

as et donne-le aux pauvres, et viens, suis-moi, tu auras un trésor dans 
le ciel. » Touché, comme si la lecture avait été faite pour lui, Antoine 
met la parole en pratique. Ainsi commence, de manière repérable, la 
vie monastique, et avec elle la vie religieuse : une expérience spirituel­
le fait surgir peu à peu la forme de vie dans laquelle elle s'accomplit. 
Ainsi commence aussi toute fondation. Ainsi commence encore toute 
vie religieuse : poussé par le feu d'une rencontre qui l'appelle, quel­
qu'un vient chercher auprès d'autres une mise en forme de sa vie pour 
que l'expérience de la rencontre décisive avec le Seigneur s'incarne, se 
déploie, s'étoffe, se partage, demeure en chemin. 

* Religieuse auxiliatnce. Centre Sèvres (Paris) et équipe Manrèse (Clamait) A publié au Cerf 
Une autre connaissance de Dieu le discernement chez Ignace de Loyola (1997) Dernier article 
paru dans Chnstus « Parvenir à l'amour » (n° 199, juillet 2003) 

Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Enquête sur la vie religieuse 

Mais le passage d'Evangile qui a eu sur Antoine un tel effet, et a par 
la suite été maintes fois repris comme parole emblématique pour la 
vie religieuse, serait-il réservé aux religieux, comme s'ils étaient seuls 
en mesure de l'accomplir véritablement ? Les religieux ne peuvent 
s'arroger en propre aucune page d'Evangile qui « justifierait » claire­
ment leur existence. Et le temps n'est plus, heureusement, où l'on 
pouvait se contenter, pour parler de la vie religieuse, de l'affecter d'une 
série de « plus » qui la mettaient au-dessus de la vie chrétienne « ordi­
naire » ! Cela veut-il pourtant dire qu'il n'y ait pas une expérience spi­
rituelle propre à cette vocation ? Quels peuvent être les traits de cette 
expérience ? 

Une manière propre de choisir le Christ 

Bien sûr, l'Evangile est tout entier pour tous, et la suite du Christ 
n'établit ni rang de préséance, ni hiérarchie entre les vocations. Lorsque 
le Christ se donne, le ferait-il en graduant le don de sa vie, en n'ou­
vrant pas à quiconque veut le suivre l'intime de sa relation au Père ? De 
notre côté, en réponse à ce don total, est-il possible de ne se donner 
qu'à moitié, de loin ? L'accueil du même Evangile, avec autant de radi-
calité, a suscité deux manières principales d'orienter avec Dieu et sous 
son regard toutes ses énergies : le mariage ou une voie de célibat pour 
le Royaume, principalement dans la vie religieuse1. Dans ces deux 
« états de vie » différents, c'est bien le même don fondamental que 
Dieu fait de sa vie, c'est bien la même qualité de réponse que suscite 
son accueil. La vocation chrétienne au mariage est, tout autant que la 
vie religieuse, appel à mettre le Christ au centre de son existence. 

Mais la manière de vivre la rencontre du Seigneur et de se laisser 
transformer par elle n'est pas identique dans les deux cas. Si l'incarna­
tion respecte notre humanité et donne poids à toutes les réalités de 
notre existence, comment en effet une différence aussi importante que 
celle qui touche l'engagement de notre corps et nos attachements ne 
marquerait-elle pas l'expérience spirituelle de l'un et l'autre appel ? 

De fait, entre les deux vocations, dans une histoire humaine, le 
point de départ n'est pas le même . l'étincelle initiale qui conduit à 
accueillir la vocation du mariage est la relation entre l'homme et la 

1. Cet article portant sur la vie religieuse, je ne prendrai comme point de comparaison que le 
mariage , car l'appel propre des prêtres est avant tout de l'ordre d'un ministère, et non d'un 
choix de vie Evidemment cela ne sous-entend pas que vivre un célibat ou toute situation 
autre que l'on n'a pas choisie ne permet pas de se mettre pleinement à la suite du Chnst 



En notre terre, une parabole du Royaume 

femme qui s'aiment ; l'accueil de cet amour comme don et appel de 
Dieu est rencontre du Seigneur, et cet amour se découvre comme le 
lieu privilégié de l'expérience spirituelle de chacun ; mais le point de 
départ est la rencontre entre les deux partenaires. Dans le cas de la vie 
religieuse, seule une rencontre du Seigneur est source et lieu de nais­
sance de l'appel comme de la réponse. Et la manière de vivre des reli­
gieux comporte des formes instituées et communes : le célibat choisi 
et vécu dans la chasteté continente, une appartenance communautaire 
instituée et un engagement dans une profession par des vœux. Tel 
n'est pas le cas pour le mariage : comme institution, il situe les époux 
socialement, mais il revient à chaque couple d'inventer son propre 
« règlement intérieur » ! 

Là où les baptisés ayant vocation au mariage font le choix radical 
du Christ en recevant leur conjoint puis leurs enfants, ceux qui sont 
appelés à la vie religieuse font le choix du Christ sans conjoint ni des­
cendance. L'accompagnement d'hommes ou de femmes mariés 
donne parfois d'être témoin de très belles expériences où une ren­
contre décisive de Dieu remet de l'ordre dans une vie et, redonnant 
l'absolue priorité au Seigneur, fait recevoir comme à neuf le conjoint. 
Mettre le Christ au centre, c'est alors, porté par le mouvement qui 
oriente vers lui, accueillir davantage son conjoint Le « Toi seul » 
adressé au Christ ne peut être effectif sans un « toi seul » adressé au 
conjoint. 

Le religieux, lui, est appelé à dire au Christ un « Toi seul » sans 
aucun autre « toi seul ». Il le prononce avec d'autres qui sont des 
frères, non des conjoints. Au fil du temps, avec les expériences heu­
reuses ou douloureuses, ce « Toi seul » prend d'autant plus de poids 
que, dans l'absence d'un « toi seul » humain, nous nous découvrons 
prompts à nous saisir de relations, activités, succès tangibles... La 
conversion qui remet le Seigneur au centre relativise, et de plus en 
plus, tout ce qui n'est pas lui, jusques et y compris le moyen, le milieu 
et les modes de vie que représente la communauté à laquelle nous 
sommes définitivement liés. Pour ne pas se tromper sur son Dieu et 
son attachement à lui, l'homme ou la femme mariés reçoivent un 
époux ou une épouse, le religieux accueille et choisit de laisser se creu­
ser un espace. 

7179 



Enquête sur la vie religieuse 

Une fenêtre ouverte sur l'au-delà 

Un espace, c'est à la fois un vide et une ouverture sur de l'insaisis­
sable. Cette ambivalence est éprouvée comme telle dans nos vies reli­
gieuses, tour à tour sous ses abords désertiques ou sous ses traits 
d'espérance. Nous sommes appelés à faire profession d'espace ! 

La vie religieuse est née en prenant distance par rapport au monde, 
en se retirant au désert. Elle reste marquée par cette origine. Même 
immergée dans les réalités terrestres et investie dans le travail d'huma­
nisation, elle comporte une expérience de retrait, de rupture. Entrer au 
noviciat suppose de quitter son travail, son lieu de vie, ses relations. 
Contraintes extérieures ou d'un autre âge, regard négatif sur l'existence 
humaine, simple moyen pédagogique provisoire ? Non. Cette rupture 
est plutôt le lieu d'un lâcher prise décisif et peu à peu généralisé, la 
matrice d'une remise de tout soi-même qui aura à se monnayer, tantôt 
petitement tantôt à grand prix, au long des années, sous la figure d'un 
abandon de toute sécurité humaine légitime ; ainsi se dégage l'in­
croyable, toujours à refaire, d'un appui sur Dieu seul, sans autre assu­
rance. La force des commencements révèle une structure profonde de 
la vie religieuse. 

Dans une homélie pour des derniers vœux, Michel de Certeau 
définissait la vie religieuse par un « geste » : « partir ». Bien sûr, ce geste 
est aussi celui du mariage : « L'homme quittera son père et sa mère », 
la cellule familiale connue et le confort d'une vie solitaire. Toute voca­
tion fait vivre un départ extérieur et intérieur, avec sa part d'arrache­
ment et d'inconnu,- car l'homme ne vit qu'en cessant de se garantir. 
Mais, dans le cas du mariage, le départ a lieu en vue d'un attachement 
qui donnera naissance à une cellule familiale, certes nouvelle, mais du 
même ordre que celle que l'on quitte. Nous religieux, nous quittons 
une famille, des amis, un travail, mais aussi un mode de relation et, 
pour tout dire, un certain rapport à la vie. C'est en se donnant l'un à 
l'autre que des époux apprennent à se laisser dépouiller de toute auto-
suffisance. Pour nous, c'est autrement que dans le don mutuel de la 
chair. Notre mode de vie comporte d'emblée, à l'ombre de la croix, 
une dimension évidente de renoncement qui marque notre profes­
sion et qui, à moins de n'être que secret repli ou fuite dissimulée de 
l'existence humaine, a quelque accointance avec l'au-delà2. 

2. )e constate que dans son livre sur la vie religieuse, Si tu savais le don de Dieu (Lessius, 
2002), Enzo Blanchi met lui aussi l'accent sur cette dimension eschatologique 



En notre terre, une parabole du Royaume 

Une dynamique d'avent 

« Le temps se fait court » ; « elle passe, la figure de ce monde » 
(1 Co 7,29.31). C'est dans le contexte de ce rappel que Paul situe le 
célibat par rapport au mariage. De fait, mettre des enfants au monde, 
c'est ouvrir le présent sur l'avenir terrestre ; renoncer à une progénitu­
re, c'est laisser notre mort affronter le vide de l'absence de descendan­
ce : ce ne peut être mouvement de vie qu'en désignant une autre 
advenue. L'espace que notre manière de suivre le Christ dans la vie 
religieuse comporte et creuse peu à peu est celui d'une attente ; dou­
loureux et joyeux comme elle, il ouvre notre présent sur son au-delà. 
La profession des vœux a déjà cette portée, et certaines traditions vont 
jusqu'à parler d'une « mort au monde ». Mais c'est bien dans l'obscur 
du quotidien que se fait ce travail, lorsque lentement, petitement, 
nous apprenons à recevoir sans nous y attacher relations et activités, 
réussites et fécondité, ou à estimer « que les souffrances du temps pré­
sent ne sont pas à comparer à la gloire qui doit se révéler en nous » 
(Rm 8,18). De belles figures de nos aînés dans la vie religieuse nous 
donnent de contempler l'unification qui s'est opérée quand le renon­
cement prononcé lors des premiers engagements a pris consistance, à 
coup de dépouillements successifs, et a travaillé tout l'être pour le 
mettre en état d'attente du Seigneur quand il viendra. 

Les trois vœux classiques peuvent être compris dans cette dyna­
mique d'attente, d'avent, comme l'ouverture d'une fenêtre vers ce qui 
ne passera pas : ils interrogent sans trêve notre soif de nous assurer sur 
ce qui est à notre disposition, à notre portée, sur notre œuvre, et de 
pourvoir nous-mêmes à notre avenir ; ils entretiennent en nous le 
désir d'un monde où tout pain, y compris celui de l'affection, sera par­
tagé avec tous. L'engagement que nous prenons est pari non sur la 
grâce d'un avenir terrestre, mais sur l'horizon insoupçonné d'un au-
delà. Dans l'absence de vis-à-vis humain privilégié, c'est par le lent tra­
vail de l'attente que nous nous laissons dépouiller de toute emprise. La 
consistance que prend le Christ creuse ce vide jusque dans les formes 
où s'entretient la relation avec lui, mais ce vide est un espace pour le 
laisser lui-même venir. Et les médiations fraternelles et institution­
nelles sont là pour aider à vivre ce vide sans le combler ni l'occulter. 

Faudrait-il alors que les religieux postés à cette fenêtre sur l'au-delà 
oublient l'ici-bas ou soient contraints de n'y vivre qu'à regret ? La sta­
bilité dans la vie monastique, l'insertion de la vie religieuse dans les 
tâches apostoliques au sein du monde suggèrent pour une part autre 

191 



Enquête sur la vie religieuse 

chose. L'appel au désert est en réalité docilité à se laisser conduire par 
l'Esprit vers toute chair. 

Se laisser conduire vers toute chair par l'Esprit 

En christianisme, selon une loi fondamentale d'incarnation, toute 
expérience spirituelle véritable fait entrer plus profondément dans 
l'humanité, à commencer par la sienne. L'Esprit qui pousse au désert 
conduit vers la chair de notre chair. Accueillir l'éternité dans l'aujour-
d'hui ne détourne pas du cours humble de l'existence au jour le jour ; 
la preuve : la vie monastique organise soigneusement le temps ; quant 
aux trois vœux, ils portent sur ce que nous vivons tous les jours, sur le 
plus vif de notre existence, avec ses appétits les plus incarnés. 
L'incorporation dans une congrégation va de pair, c'est un fait d'expé­
rience, avec l'intégration, pour une part onéreuse et à ce prix unifiante, 
de sa propre histoire, de ses richesses et limites, de celles de la com­
munauté ou de l'Institut, de toutes les fragilités d'une existence 
humaine. C'est notre humanité d'aujourd'hui, en toute son épaisseur, 
qui est travaillée par l'éternité que nous attendons ; ce travail, loin de 
masquer la fragilité, y confronte ; mystérieusement, il touche et va 
jusqu'à épanouir, autrement que par le mariage, notre humanité dont 
la chair est faite pour aimer. 

La vie religieuse est chemin pour entrer dans la chair selon l'Esprit. 
La place vitale de la Parole de Dieu et le rapport que nous entretenons 
avec elle peuvent en être le signe. Nous lisons la même Parole de Dieu 
que les chrétiens mariés, mais à partir d'une autre terre. Pour nous, 
qui ne sommes pas appelés à vivre une rencontre charnelle d'où peut 
naître une autre chair, la Parole de Dieu est instance essentielle d'alté-
rité, qui touche les profondeurs de notre cœur et nous ouvre les 
portes de notre humanité. A la faveur des années, dans un silence et 
une sobriété croissants, il nous est donné de « faire corps » avec la 
Parole. La Parole de Dieu prend chair dans un compagnonnage dis­
cret ; Dieu, pour nous, finit par s'intéresser aux petits riens de l'exis­
tence : l'union à Dieu n'est réelle qu'à n'être pas sublime ! Notre 
propre parole alors se reçoit autrement. La parole de profession des 
vœux surgit dans notre chair, là où pulsions de vie et combats se 
vivent au plus cru de notre humanité, et elle l'engage tout entière ; 
mais, intégrant un renoncement, elle ne saurait venir de la chair. La 
promesse des époux s'accomplit par le sceau d'une étreinte des corps ; 
la nôtre met toute notre vie sous le signe de la parole, et nous appre-



En notre terre, une parabole du Royaume 

nons, dans l'obéissance, à faire passer tout rapport aux biens et à 
autrui par une parole échangée, remise et reçue, à la recherche d'un 
dialogue avec Dieu. 

Avec la chair et le sang de chacun 

Dans cette importance de la parole échangée dans la foi apparaît le 
sens de la fraternité religieuse. L'appel de Dieu nous met ensemble. 
Dieu ne veut pas nous « suffire », de manière exclusive ; il convoque à 
la relation ceux et celles qui ne sont pas appelés au « toi seul » mutuel 
des épousailles humaines. La vie fraternelle instaure un dialogue entre 
membres du même corps religieux, qui empêche notre relation à 
Dieu de se perdre dans le rêve ou le soliloque. Elle offre, même à ceux 
qui sont en retrait physique par rapport au monde, un échantillon 
garanti de la diversité humaine avec ses richesses et ses pauvretés ! 
Quant aux médiations institutionnelles que sont nos textes com­
muns, nos structures et nos supérieurs, ils rappellent que, comme tout 
autre groupe humain, nous ne pouvons vivre sans que l'Esprit vienne 
s'humilier dans des structures humaines. 

C'est bien au cœur de l'humanité, là où la relation fraternelle est 
présentée par l'Ecriture avec grand réalisme comme le lieu des vio­
lences primordiales, que l'Esprit nous appelle. Nous ne choisissons pas 
les frères et les sœurs auxquels nous nous lions. Entre nous se rejouent 
les mêmes merveilles et les mêmes misères relationnelles que dans 
tout groupe humain. Mais le lien nous vient d'un ailleurs, de l'union 
de chacun au Seigneur et d'un horizon infini vers lequel nous sommes 
tendus, car ce qui seul ne passera pas, c'est l'amour (cf. 1 Co 13). 

Autrement que par une affinité élective, nos vœux font du lien : ils 
ouvrent à tout partage et à une remise de nos indépendances. 
L'appartenance nous fait passer par la joie de recevoir une place à la 
table commune du pain, de la parole ou des responsabilités, par celle 
du partage, du soutien et de l'union parfois sensibles et consolants ; 
mais elle nous fait connaître aussi la désappropriation de relations 
heureuses au fil des changements de lieux et de tâches, la fidélité dans 
la grisaille ou même dans la douleur des incompréhensions secrètes 
ou manifestes, le vertige de l'abîme lorsque la foi qui nous relie est 
plus nue, toute proche du tombeau vide. Nous sommes liés par ce 
« Toi seul » que ces événements nous font redire au Christ à profon­
deur nouvelle et qui nous reconduit sans cesse vers la communauté 
humaine en quête d'une harmonie venue d'un Autre. La foi nous fait 

193 



Enquête sur la vie religieuse 

expérimenter que la communion existe et se forge dans l'épreuve 
comme dans la joie partagées. Nous qui sommes réunis non par la 
chair et le sang, mais bien avec la chair et le sang de chacun, nous 
choisissons de travailler, quoi qu'il arrive, à nous aborder mutuelle­
ment avec les yeux de la foi. 

Ce regard venu de la foi s'élargit par principe à toute chair. Que 
nous soyons derrière les murs d'un monastère ou en pleine activité 
humaine, une telle fraternité, venue de l'au-delà, qui nous échappe en 
même temps qu'elle nous relie, ne peut que nous envoyer, pèlerins, à 
l'infini. Comme tout amour, le don mutuel des époux ouvre à un 
déploiement d'amour plus large que leur couple, mais cet amour 
prend une autre forme que leur relation conjugale ; pour nous, la rela­
tion fraternelle entre nous est exercice d'une fraternité qui peut se 
vivre avec quiconque, en un amour qui revêt la même forme. L'appel 
que nous avons reçu d'un au-delà de ce qui est terrestre et qui nous 
envoie vers la terre humaine nous révèle en notre propre champ, 
inaliénables, un trésor caché et une perle secrète. Là est désormais la 
source pour nous de toute rencontre : ce qui nous est ainsi arrivé nous 
met en demeure d'aborder tout être en quêtant en lui la perle et le tré­
sor, en croyant en lui à cette trace de l'éternité, en la laissant lui faire 
signe. Mais évidemment, c'est aussi le lieu et l'enjeu de notre combat. 
Il ne nous faudrait pas oublier que le désert est le lieu d'un entraîne­
ment au combat spirituel... 

* * * 

Notre appel ne serait-il pas alors d'offrir seulement notre terre 
pour que le Seigneur en fasse, modestement, y compris à notre insu et 
au profit de la relation qu'il entretient avec chacune de ses créatures, 
une parabole de son Royaume ? Ce serait notre manière propre d'ac­
cueillir l'œuvre du Christ et de nous laisser modeler par elle, unir à 
lui, bien plus profondément qu'en réduisant son Evangile à quelques 
comportements qu'il nous faudrait imiter et dont nous, religieux, 
serions les champions ! Nous sommes seulement envoyés dans le 
monde par une Parole venue d'ailleurs, invités à vivre dans la chair ce 
qui ne vient pas d'elle 

Les deux vocations au mariage et à la vie religieuse peuvent alors 
être vues comme deux mouvements complémentaires ; la vocation au 
mariage appelle à accueillir la voix du même Ailleurs, mais à partir 
d'une relation née de la chair et dans la chair : le sacrement imprime 



En notre terre, une parabole du Royaume 

un sceau d'éternité sur l'amour charnel ; la fidélité au long des jours 
s'entretiendra-t-elle sans passer d'un appui sur l'attrait affectif à un 
accueil mutuel dans la foi ? La naissance d'un enfant n'est-elle pas 
expérience que la fécondité de l'amour vient en même temps de la 
chair et d'ailleurs ? Le deuil ne contraindra-t-il pas à expérimenter par 
l'absence l'espace éternel ? 

Entre les deux vocations, les éléments fondamentaux sont les 
mêmes, les points de départ et les mouvements diffèrent. La rencontre 
du Fils incarné ou de Jésus ressuscité connaît et requiert ces deux 
mouvements : dans l'incarnation, Dieu prend vraiment chair, mais 
c'est à partir d'un au-delà de la chair ; le ressuscité, c'est bien ce Jésus 
de Nazareth que les disciples ont connu dans sa chair, mais la gloire 
qui lui vient d'ailleurs fait qu'ils ne le reconnaissent pas. Mariage et 
vie religieuse donnent ensemble une image de la tension interne au 
christianisme entre un ici-bas et un au-delà, radicalement différents et 
tout aussi inséparables. L'œuvre de Dieu ne s'enferme jamais en une 
unique forme. « Si quelqu'un vous dit : "Voici, le Christ est ici ! ", ou 
bien : "Il est là", n'en croyez rien » (Mt 24,23). 

195 
r 



« N'avoir rien de plus cher 
que le Christ » 
Dialogue entre une femme mariée 
et un moine 

Hélène BRICOUT et Patrick PRETOT * 

« N'avoir rien de plus cher que le Christ » : la vie monastique de tradition béné­
dictine voit souvent dans cette formule une expression synthétique du rapport person­
nel et intime avec le Christ vers lequel tend le moine Que serait la vie monastique si 
elle n'était polarisée par le désir de communion avec le Christ î Ne serait-elle pas 
alors une forme hautement respectable de sagesse, au risque de conduire à un déta­
chement du monde cachant une forme supérieure d'égo'isme ? Dans une discussion 
amicale, le moine avait évoqué comme naturellement cette formule pour exprimer 
une manière de se situer dans un contexte où les relations sociales ne sont pas tou­
jours simples et où le témoignage de la liberté monastique est à la fois fragile et 
attendu. Ce fut le point de départ d'un échange dont l'essentiel est ici repris. 

* Madame Hélène Bncout et le frère Patrick Prétot, bénédicun, sont tous deux enseignants à 
l'Institut Supérieur de Liturgie de l'Institut Catholique de Pans 

Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Pans 



Dialogue entre une femme mariée et un moine 

Cher frère, 

L'objet de ce courrier est une réflexion à propos d'une citation que 
tu as faite de la Règle de saint Benoît : « N'avoir rien de plus cher que le 
Christ. » Cette citation vient rappeler que la secjuela Christt inspire une 
attitude d'abandon et de confiance au Christ, qui fait passer au 
second plan les considérations des « choses passagères » pour demeu­
rer fidèle à la source de la vocation. Du moins, c'est ainsi que j'ai com­
pris les choses. Et cette attitude est pour moi un motif de méditation, 
car il y a là, sans doute, la source d'une force réelle pour vivre un cer­
tain dépassement de soi. 

Toutefois, prise en elle-même, cette citation me pose question et 
vient réveiller une ancienne difficulté que je pensais résolue : lorsque 
je préparais mon mariage, j'ai eu la curiosité de me renseigner assez 
précisément sur la doctrine chrétienne de ce sacrement. J'ai emprunté 
à la bibliothèque un livre qui passait en revue les sources bibliques, 
patristiques ou théologiques1. Mais il se terminait... sur un chapitre 
portant sur la supériorité du célibat et de la virginité sur le mariage. A 
l'issue de cette lecture, crise et doute : ou bien le livre dit vrai, et il faut 
en toute logique, pour suivre le Christ, que je renonce au projet de 
mariage ; ou bien il faut revoir le discours sur le mariage chrétien. 

J'ai opté pour la seconde solution, et cet épisode est resté l'un des 
motifs de mon orientation vers la théologie. Plus tard, j'eus l'occasion 
de découvrir une perspective autrement plus riche dans les Eglises 
orientales, et l'expérience concrète de la vie conjugale depuis quinze 
ans, ainsi que l'observation des couples qui nous entourent — dont 
certains échouent —, m'ont conduite à penser autrement. 

Il y a en effet, inscrite dans la tradition théologique occidentale, la 
conviction de la supériorité de l'état de célibat sur celui du mariage. Je 
l'ai rencontrée à toutes les époques chez les plus grands (les excep­
tions sont rares), même chez les auteurs qui auraient pu avoir un 
autre avis, ayant eux-mêmes connu quelque chose de l'état conjugal 
(Abélard ou Raymond Lulle, par exemple). La réelle ouverture de saint 
François de Sales n'a pas assez duré pour modifier les mentalités, 
comblée qu'elle fut par l'essor du jansénisme. Les auteurs s'appuient 

1. Pierre Adnès, Le mariage, Desdée, 1963 

197 



Enquête sur la vie religieuse 

surtout sur 1 Co 7,32-34, où Paul semble opposer l'amour du 
conjoint à l'amour de Dieu : « plaire au Seigneur » ou « plaire à sa 
femme ou à son mari ». 

Je suis sortie de la difficulté en jugeant impossible la concurrence 
entre les deux. Opinion confirmée par Elie Méfia, théologien ortho­
doxe, dans ce passage que j'ai trouvé lumineux : « Célibat et mariage 
répondent à deux vocations qui, toutes deux, viennent de Dieu. Or 
Dieu appelle toujours à une plénitude, jamais à un minimum de vie, 
ni même à une vie diminuée »2. 

Depuis, deux éléments ont renforcé cette conviction. D'une part, 
dans la liturgie, plusieurs oraisons mettent sur la piste de la consécra­
tion baptismale comme source de toute vocation. Par exemple, au 
samedi de la deuxième semaine, dans la Liturgie des Heures : « Que nos 
lèvres, notre âme et toute notre vie proclament ta louange, Seigneur ; et 
puisque tout notre être est un don de ta grâce, fais que notre existence te 
soit consacrée. » La Liturgie des Heures étant pour tous les baptisés, il 
apparaît que cette consécration au service de Dieu ne concerne pas seu­
lement les prêtres ou religieux. Il en va de même dans la collecte de la 
messe du troisième mardi de carême : « Ne nous prive pas de ta grâce, 
Dieu fidèle ; qu'elle nous consacre à ton service et nous assiste toujours. » 

D'autre part, la vie conjugale et familiale m'a appris que le don de 
soi, à l'exemple du Christ, n'est pas naturel : c'est un apprentissage exi­
geant, qui s'exerce dans le long terme (les enfants ne sont pas portés 
spontanément à partager : ils ont à le découvrir), mais qui porte, à mes 
yeux, le sens et l'objectif de la vie conjugale. Il s'agit d'apprendre à se 
donner totalement à son conjoint, à ses enfants et, au-delà, à ceux qu'il 
nous est donné de rencontrer dans la vie quotidienne. Il y a là une 
vocation à un amour absolu, « en plénitude », que nous n'atteignons 
jamais mais qui reste l'horizon de toute vie humaine et chrétienne. 

Par ailleurs, je pense que « plaire au Seigneur » n'entre pas en 
concurrence avec le fait de « plaire à son époux(se) », dans la mesure 
où, « puisque l'amour vient de Dieu » (1 )n 4,7), l'amour pour l'un ne 
peut s'opposer à l'amour pour l'autre. Je suis même intimement per­
suadée que j'aime d'autant mieux mon mari que j'avance dans 
l'amour de Dieu, et vice-versa. 

J'en reviens à ta citation : « N'avoir rien de plus cher que le Christ. » 
En fait, je n'arrive pas à la comprendre. Le chapitre précédent compor­
te : « Ne rien préférer à l'amour du Christ. » L'une comme l'autre me 

2. « Le lien matrimonial », in Hommes et Eglise, Strasbourg, 1970 



Dialogue entre une femme mariée et un moine 

paraît s'opposer au double commandement du Christ (« Tu aimeras 
Dieu de tout ton cœur... et voici le second qui lui est semblable : tu 
aimeras ton prochain comme toi-même », Mt 22,34-40) et à ce que je 
vis dans le mariage. Personnellement, je suis incapable de dire si je 
préfère le Christ ou mon mari. Cette question n'a pas de sens. Bref, je 
butte sur ces phrases. Du coup, j'aimerais savoir, à l'occasion, com­
ment tu les comprends, à la lumière de la vie monastique et de ta 
vocation propre. Est-ce que ces citations sont faites uniquement pour 
des moines ? 

Hélène 

Chère Hélène, 

Merci pour cette lettre qui m'aide à mieux préciser ma pensée. Cela 
m'a donné l'occasion de relire la Règle sous cet angle. Saint Benoît 
attache une grande importance à ce motif, puisqu'il y revient au 
moins trois fois et notamment à la fin de la Règle sous une forme 
dont le libellé ressemble à une doxologie : « Qu'ils ne préfèrent abso­
lument rien au Christ, lequel daigne nous conduire tous ensemble à 
la vie éternelle » (72,11). 

Dans ma pensée, le rappel de cette formule voulait souligner une 
visée, et même un idéal de vie : selon la Règle, suivre le Christ implique 
de faire passer au second plan d'autres considérations, éventuellement 
légitimes, et qui ne sont pas à mépriser puisqu'elles peuvent aussi 
devenir un lieu où Dieu rejoint l'homme. Mais il y a une sorte de prin­
cipe inscrivant un certain ordre entre des réalités dont la vie quotidien­
ne nous montre sans cesse qu'elles peuvent se présenter — au moins 
en apparence — comme contradictoires. Mais j'entends bien que la 
formule peut prêter à des incompréhensions si l'on considère que la 
vie religieuse serait la manière de vivre la préférence pour le Christ. 

Evidemment, comme toi, je résiste au discours de la supériorité du 
célibat sur le mariage. Je crois qu'il vient surtout d'un épisode histo­
rique assez obscur : l'opposition, au début du Ve siècle, entre saint 
Jérôme et Jovinien3 . Dans u n contexte qui n'est évidemment plus le 

3. Cf Enzo Blanchi, « Manage et virginité », Dictionnaire de la vie spirituelle, Cerf, 1983, 
pp 111-112 Cependant, à la même époque, Jean Chrysostome tient fortement que tous, 
mariés ou célibataires, partagent une même vocation à la perfection 

199 



Enquête sur la vie religieuse 

nôtre, Jérôme pour valoriser le célibat, forge une opposition entre le 
mariage comme réalité de ce monde, alors que le célibat serait une 
marque de la condition paradisiaque. L'autorité de son auteur donne­
ra à cette doctrine une force quasi contraignante par la suite, mais 
nous mesurons combien elle est difficilement recevable pour le 
monde contemporain. Ce dossier est donc éclairant au moins parce 
que beaucoup aujourd'hui se sentiraient sans doute plus proches des 
formules de Jovinien que de celles de Jérôme... 

Pour ma part, lorsque je considère les expressions : « N'avoir rien de 
plus cher que le Christ » ou : « Ne rien préférer à l'amour du Christ », je 
suis porté à les mettre en relation avec des textes de l'Evangile comme 
Me 10,28-31 et surtout Le 14,25-27 : « De grandes foules faisaient route 
avec Jésus. Il se retourna, et leur dit : "Si quelqu'un vient à moi, et s'il ne 
hait pas son père, sa mère, sa femme, ses enfants, ses frères, et ses sœurs, 
et même sa propre vie, il ne peut être mon disciple. Et quiconque ne 
porte pas sa croix, et ne me suit pas, ne peut être mon disciple." » 

Mais pour comprendre ces textes, on ne doit jamais oublier que 
lorsqu'on considère la relation à Dieu, le langage humain devient 
analogique, c'est-à-dire qu'il exprime quelque chose de vrai mais qu'il 
le fait avec un décalage, car Dieu échappe aux catégories de ce monde. 
Ainsi, par exemple, lorsqu'on parle de la « présence » de Dieu, il est 
essentiel de garder à l'esprit que cette « présence » dépasse de toute 
part l'expérience d'une présence humaine. 

Dès lors, l'amour du Christ ne fait pas nombre avec nos amours 
humaines. Plus encore, et c'est comme cela que je comprends le sacre­
ment de mariage, la modalité pour une femme mariée de « ne rien 
préférer à l'amour du Christ », c'est précisément d'aimer son mari. 
Car dans ce monde-ci, nous ne pouvons aimer le Christ qu'à travers 
ses médiations. C'est bien ce que rappelle si fortement la Première 
Epître de Jean : « Si quelqu'un dit : "J'aime Dieu" et qu'il déteste son 
frère, c'est un menteur : celui qui n'aime pas son frère qu'il voit ne 
saurait aimer le Dieu qu'il ne voit pas » (4,20). 

Nous avons tendance à comprendre ce passage dans un registre 
éthique impliquant un schéma séquentiel : l'amour de Dieu com­
manderait la nécessité d'aimer le prochain. Il me semble préférable 
d'entendre ce texte dans le registre ontologique. La manière d'aimer 
Dieu — et peut-être même faut-il préciser la « seule » manière d'aimer 
Dieu en ce monde —, c'est d'aimer les femmes et les hommes qui 
sont les médiations par lesquelles il nous fait le don de sa présence. Et 
dans un couple, le conjoint est précisément cette médiation de la pré-



Dialogue entre une femme mariée et un moine 

sence du Christ : le sacrement de mariage est une vocation au sens 
d'un appel à ce que l'amour entre les époux devienne signe de la rela­
tion entre Dieu et l'humanité. Sur ce point, on se gardera de poser 
trop rapidement l'union conjugale comme représentation concrète de 
l'union du Christ et de l'Eglise. Le sacrement ne transforme pas auto­
matiquement l'amour humain en amour divin. Le respect du caractè­
re analogique est essentiel dans ce cas : l'amour humain est appelé à 
une ressemblance de plus en plus grande avec l'amour divin, il n'est 
pas absorbé d'emblée dans la sphère divine en perdant sa consistance 
propre ; il est le résultat d'une coopération constante entre les époux 
et l'Esprit qui leur est donné. Dans la forme initiale de l'analogie (cf. 
Osée, Jérémie, Isaie, etc.), c'est le couple humain qui constitue la base 
de la comparaison : l'amour de Dieu est comme l'amour entre un 
homme et une femme, et non l'inverse. L'apôtre Paul opère un retour­
nement en Ep 5, ce qui change le sens de l'analogie : l'amour manifes­
té par le Christ acceptant la croix devient exemple à suivre pour vivre 
l'amour humain. 

Il ne peut donc en aucun cas y avoir de concurrence entre l'amour 
du Christ et l'amour d'un mari. Il en est de même pour les enfants : 
non seulement ils sont un don de Dieu au couple, mais ils sont ce par 
quoi les époux, comme couple, découvrent et expérimentent l'amour 
de Dieu. S'il en est bien ainsi, alors il m'apparaît clair que la phrase : 
« N'avoir rien de plus cher que le Christ » n'est pas réservée au moine. 
Mais les époux et les parents la vivent à travers des médiations diffé­
rentes de celle du moine. 

Frère Patrick 

Cher frère, 

La réflexion continue... L'idée de la supériorité du célibat sur l'état 
conjugal semble être antérieure au christianisme. Elle fait partie d'une 
problématique plus large, celle de la supériorité du masculin sur le 
féminin — pensée qui habite les courants préchrétiens comme le pla­
tonisme, l'aristotélisme ou le stoïcisme. Ces courants tendent à poser 
une séparation entre le féminin et le divin (ou le spirituel), et attri­
buent une supériorité indiscutable à la masculinité sur la féminité. Le 
mariage, parce qu'il exige et opère un rapprochement entre les deux, 

207 



Enquête sur la vie religieuse 

est inférieur à l'état de célibat, qui permet au contraire un dégage­
ment par rapport au féminin, et donc au charnel4. Ces présupposés 
étaient tellement ancrés que le christianisme n'a rien pu faire contre, 
et cela d'autant moins que certains Pères de l'Eglise en étaient profon­
dément imprégnés et en partageaient les « évidences ». 

Je préfère prendre comme point de départ que la vocation monas­
tique (et religieuse) comme le mariage sont des spécifications de la 
vocation baptismale, chacune selon son mode propre. Et il se trouve 
que les deux sont complémentaires. Le véritable enjeu de la vie conju­
gale, à mes yeux, est la construction continue de la « communauté de 
vie et d'amour », comme le dit la cinquième bénédiction nuptiale : 
« Qu'ils cherchent à s'aimer chaque jour davantage et suivent 
l'exemple du Christ, lui qui a aimé jusqu'à mourir sur une croix »5. 

Il s'agit donc d'aimer son conjoint comme le Christ a aimé ses 
frères et sœurs en humanité, gratuitement, inconditionnellement, 
sans calcul, ce qui est une des choses les plus difficiles à faire. Car il 
est très difficile d'apprendre à ne pas calculer : on a tellement vite fait 
de placer les relations humaines sur le mode du donnant-donnant ! 
Du style : « Je me suis levée ces deux dernières nuits pour tel enfant 
qui faisait des cauchemars ; la nuit prochaine, c'est à ton tour » ; « J'ai 
fait tout le repassage, tu peux bien pendre le linge », etc. Dans un pre­
mier temps, cela peut répondre à une exigence de justice, parce qu'il 
est vrai que le schéma de la femme qui s'occupe des enfants et de la 
maison, tandis que le mari lit son journal a parfois la vie dure... Mais 
ce stade doit être dépassé pour que l'amour conjugal accède à un 
autre niveau. Seuls des relations équilibrées, un amour profond et un 
dialogue permanent peuvent construire une véritable complicité dans 
laquelle la foi commune est primordiale ; elle peut faire dépasser, non 
sans efforts, un fonctionnement profondément individualiste. Il n'est 
pas sûr d'ailleurs que l'on sorte jamais de ce combat. Alors, comme tu 
le dis, l'autre devient une médiation privilégiée de la présence du 
Christ. Et la communauté conjugale devient le lieu d'une authentique 
communion anticipant d'une certaine façon l'eschatologie, où 
l'amour entre les personnes se définit par la communion. 

Les enfants se situent tout autrement, car bien que nous en soyons 
responsables pour un temps, nous savons que notre mission est de les 
amener à être des hommes et des femmes autonomes, libres et res­
ponsables. Mais par l'énergie, le temps et le don de soi qu'ils exigent, 

4. Cf Sylviane Agacinski, Métaphysique des sexes, Seuil, 2005 
5. Rituel romain de la célébration du mariage, 2005, n 288, p 130 



Dialogue entre une femme mariée et un moine 

ils permettent de développer l'amour gratuit et en partie désintéressé : 
ce sont avant tout des frères et sœurs qui nous sont confiés, qui ne 
nous appartiennent pas et dont nous n'avons rien à exiger en retour. 
Heureusement, parce qu'il y a relation, il y a une certaine réciprocité 
qui donne à la mission éducative, en général, motivation et même 
bonheur. Et cette mission est aussi une médiation de l'amour de Dieu 
pour chacun : « que leur amour, semblable à ton amour, Seigneur, 
devienne une source de vie »'. 

Au-delà de la sphère familiale, les relations de quartier, de travail 
ou de réseaux sont autant de médiations de la présence du Christ 
pour le couple et la famille. Parmi elles, une modalité particulière me 
tient à cœur : l'amitié. Vécue en référence consciente au Christ, c'est 
une des plus belles choses qui nous soit donnée de vivre, car elle 
atteint à une véritable fraternité dans le Christ. Il y a là pour moi un 
témoignage de vie chrétienne fondamental : une fraternité qui est 
signe d'un remodelage des relations humaines, où ce n'est plus la 
parenté biologique qui prime — même si celle-ci peut rester impor­
tante, bien évidemment — mais une parenté fondée dans le Christ. Ce 
témoignage revient en propre aux baptisés, car j'ai acquis la convic­
tion que seul l'amour (et non l'institution comme telle) peut porter le 
témoignage évangélique et montrer le chemin du Christ à tous. Peut-
être y a-t-il quelque chose d'équivalent dans la vie monastique ? 

Hélène 

Chère Hélène, 

Nous sommes d'accord sur un point essentiel : mettre mariage et 
célibat en concurrence revient à s'éloigner d'une pensée de la relation 
au Christ dans le cadre d'une économie des médiations. Mais la pre­
mière question reste entière : les recherches psychologiques, mais 
aussi la reconnaissance du sérieux de l'échange des époux, ont sans 
doute contribué à rendre plus difficile le recours à un langage qui 
semble risqué, voire impropre. 

Toutefois, à la réflexion, il me semble que la figure de la relation 
sponsale est intéressante, car elle aide non seulement à penser la vie 

6. lbid,p 131 

203 



Enquête sur la vie religieuse 

religieuse sans supériorité à l'égard du mariage, mais elle permet de 
penser la vie religieuse comme une manière particulière de vivre la 
relation au Christ7. 

Pour le moine, quelle est la médiation qui soit équivalente à celle 
du conjoint dans le mariage ? On est tenté bien sûr de penser à la 
communauté... C'est en servant et en aimant la communauté que le 
moine exprime et vit son amour du Christ. Mais si c'est en partie vrai, 
il faut souligner que le lien avec une communauté n'a pas la même 
exclusivité que le lien conjugal... On peut penser aussi à l'Eglise. Mais 
ceci vaut pour le ministère ordonné — notamment épiscopal comme 
le signifie le symbole de l'anneau pastoral —, et non pour le religieux 
comme tel. En définitive, je me demande si saint Benoît ne donne pas 
la réponse en demandant au moine d'« honorer tous les hommes » 
(Règle 4,8). La médiation spécifique, c'est tout homme, et d'abord le 
pauvre, en qui le moine essaie de voir un frère — ce qu'éclaire la 
célèbre formule d'Evagre le Pontique : « Séparé de tous, uni à tous. » 
On retrouve par là également les grandes intuitions des fondateurs 
d'ordre : Benoît, mais aussi François d'Assise, Ignace de Loyola ou, 
plus près de nous, Charles de Foucauld, le « frère universel ». Bien des 
textes de Thérèse de Lisieux pourraient également être invoqués dans 
le même sens. Car pour pouvoir se donner à tous, il faut être libre de 
toute attache spécifique. La manière propre pour le moine de « n'avoir 
rien de plus cher que le Christ », c'est donc d'honorer tous les 
hommes. Et ce projet est bien sûr aussi difficile que le mariage... Une 
tâche jamais achevée, un chemin sur lequel on peut dire : « Chaque 
jour, je commence. » 

Frère Patrick 

7. Deux textes romains sur la vie contemplative ont adopté le terme sponsa dans leur titres 
Pie XII, Constitution apostolique Sponsa Chnsti, du 21 novembre 1950 , Congrégation pour 
les instituts de vie consacrée et les sociétés de vie apostolique, Instruction Vérin Sponsa sur la vie 
contemplative et la clôture des moniales, du 13 mai 1999 (cf site http.//www.vatican.va) 
Toutefois, il est intéressant de noter que dans les premiers mots des deux textes, c'est l'Eglise 
qui est désignée comme « Epouse du Chnst », même si l'on vise la vie religieuse féminine 

http://http.//www.vatican.va


« Pour l'amour exclusif 
de Jésus-Christ » 
Vocation de Madeleine Delbrêl 

Bernard PITAUD * 

Le 15 octobre 1933, jour de la fête de sainte Thérèse d'Avila, 
Madeleine Delbrêl arrivait avec deux compagnes à Ivry-sur-
Seine. Elle devait y rester jusqu'à sa mort, en 1964. Le groupe 

que ces jeunes filles avaient fondé s'appelait « la Charité de Jésus ». 
Elles étaient guidées spirituellement par un prêtre de Paris, Jacques 
Lorenzo, vicaire à la paroisse Saint-Dominique, où elles étaient enga­
gées dans le scoutisme. D'autres vinrent les rejoindre, ce qui leur per­
mit de s'implanter en plusieurs régions de France et même plus tard 
en Afrique, mais elles ne dépassèrent jamais la vingtaine. Malgré cette 
dimension modeste, le rayonnement spirituel de Madeleine Delbrêl, 
responsable du groupe, et la trace que les membres de l'équipe d'Ivry 
ont laissée dans cette ville marquée par le communisme ont donné à 

* Supérieur provincial de Saint-Sulpice, Pans Co-éditeur des Œuvres complètes de Madeleine 
Delbrêl chez Nouvelle Cité (3 volumes parus, 2004-2005), il a publié aux mêmes édmons 
Prier 15 jours avec Madeleine Delbrêl (1998) et Madeleine Delbrêl connue et inconnue (avec 
G François et A Spycket, 2004) Dernier article paru dans Chnstus « La sagesse, don du 
Saint-Esprit » (n° 203, juillet 2004). 

Chnstus n° 210 • 14. rue d'Assas, 75006 Pons 



Enquête sur la vie religieuse 

leur expérience une ampleur considérable ; en témoignent aujour­
d'hui l'intérêt grandissant pour les écrits de Madeleine, non seulement 
en France, mais aussi à l'étranger, ainsi que les nombreuses études sur 
la pensée spirituelle de cette mystique missionnaire et sur les liens de 
cette entreprise avec le mouvement missionnaire qui animait la 
France à cette époque. 

C'est précisément dans ce cadre que se situent ces quelques pages. 
Elles voudraient attirer l'attention sur ce que ces jeunes femmes, 
laïques, ont voulu réaliser en vivant l'Evangile au milieu des incro­
yants et des pauvres. Quelle était l'intuition fondamentale qui inspi­
rait leur décision, et que signifiait-elle pour un laïcat qui prenait de 
plus en plus conscience de ses responsabilités dans l'Eglise ? 

Laïques ou religieuses ? 

Dans les mois qui précédèrent le départ à Ivry, la question se posa 
naturellement pour le petit groupe de définir son statut. Resteraient-
elles laïques, fonderaient-elles une nouvelle congrégation religieuse ? 
A Rome, on soutenait le projet : le cardinal Lépicier, préfet de la 
Congrégation des religieux qui en avait été informé, le regardait favo­
rablement. Le P. Lorenzo, dont les membres du groupe se moquaient 
en le déclarant fondateur d'ordre, prit conseil auprès du P. Boisard, 
vice-supérieur de la Compagnie des prêtres de Saint-Sulpice qu'il 
connaissait bien ; celui-ci encouragea l'entreprise mais dans un cadre 
de vie laïque ; le cardinal Verdier, archevêque de Paris, mit un terme à 
toutes les hésitations : « Surtout pas de congrégation religieuse ; aide 
au clergé, service de charité », déclara-t-il à la fin de l'année 1931. 

L'affaire était entendue. Jamais cette orientation ne fut remise en 
question, au moins pour ce qui concerne la première partie de la phra­
se. Elle prit la forme de petites équipes entre trois et cinq membres, 
dispersées en France et en Afrique au gré des appels, le centre du grou­
pe demeurant toujours l'équipe de la rue Raspail à Ivry où Madeleine 
Delbrêl résidait elle-même. C'est cette configuration qui s'imposa peu 
à peu, même si, dans les débuts, on envisagea une autre modalité 
d'appartenance : des jeunes femmes vivant seules dans le même esprit 
que les équipes et se réunissant régulièrement pour réfléchir et prier. 
Mais cette seconde forme n'eut guère de réalisation concrète, sauf pour 
tel ou tel cas précis. Lorsque, beaucoup plus tard, à partir des années 
1955, le groupe, confronté à certaines difficultés et à l'incertitude de 
son avenir, envisagea de s'agréger à l'Institut Caritas Christi, on peut 



Vocation de Madeleine Delbrêl 

penser que la pratique de la vie communautaire par Madeleine et ses 
compagnes rendit, entre autres choses, le rapprochement difficile 

Au cœur d'un monde marxiste 

Plus largement, derrière cet élément de la vie communautaire, 
apparaissait ce que Madeleine appelait « la vocation » de la Charité de 
Jésus. Quelle était donc cette vocation ? Pour répondre à cette ques­
tion, les documents ne manquent pas. Madeleine, en effet, a dû, à 
plusieurs reprises, s'expliquer sur les objectifs et le mode de vie de 
« la Charité », d'une manière générale ou sur un point précis, soit 
pour des jeunes femmes qui s'interrogeaient sur leur vocation, soit 
pour des prêtres ou tel ou tel évêque C'est essentiellement à ces lettres 
que nous ferons référence. Souvent proches les unes des autres quant 
à leur contenu, elles permettent aussi de percevoir les différences, les 
évolutions qui s'échelonnèrent sur trente-et-un ans de vie apostolique 
à Ivry et ailleurs. 

Il y a un point sur lequel convergent tous les documents que nous 
possédons : Madeleine et ses compagnes ne sont pas venues à Ivry 
d'abord pour y faire quelque chose au sens d'une œuvre à accomplir. 
Elles sont venues par amour exclusif de Jésus-Christ pour vivre cet 
amour au milieu des incroyants et des pauvres, les privilégiés de Jésus-
Christ puisqu'ils ont le plus besoin de Dieu. Dans une lettre à l'abbé 
Godin en 1943, donc dix ans après leur installation à Ivry, Madeleine 
déclare : 

« Le service qui doit prendre toute notre vie, c'est l'amour du Christ, la 
reproduction de lui en nous, "l'invasion de nous par lui", son amour donné à 
tous les êtres que nous rencontrons quels que soient ces êtres, sans que la 
modalité de ce service soit fixée une fois pour toutes dans une profession ou 
dans un type d'apostolat Cela est essentiel à la Charité »'. 

Le service que cherchent à rendre ces jeunes femmes consiste donc 
d'abord en un travail sur elles-mêmes, un travail d'accueil du Christ 
par amour pour Lui, pour devenir Lui, Le reproduire en elles, et ainsi 
Le donner de tout leur être à tous ceux qu'elles rencontrent. Leur 
démarche est, dans le même mouvement, contemplative (il s'agit d'ac­
cueillir le Christ) et apostolique. Mais, on le voit, l'apostolat va de soi, 
au sens où il consiste à communiquer le Christ, reçu par chacune et 

1. Correspondance 1942-1952 {Œuvres Complètes, t 2, p 59) 

207 
I 



Enquête sur la vie religieuse 

que chacune est devenue. Dans une de ces formules très concises dont 
elle a le secret, Madeleine dit : « Nous ne cherchons pas l'apostolat, 
c'est l'apostolat qui nous cherche » ; il faut comprendre : nous n'avons 
pas à nous forcer à être apôtres ; nous sommes apôtres si l'amour du 
Christ est en nous, s'il nous brûle ; si nous sommes vraiment impré­
gnés de l'amour du Christ nous le communiquerons, car c'est le propre 
de l'amour de se répandre, comme le feu qui envahit les chaumes. 
Ainsi, c'est plutôt l'apostolat qui nous cherche, au sens où l'amour du 
Christ nous cherche et veut nous envahir, pour que nous le donnions, 
dans une charité active. En 1950, elle écrira à l'abbé Lorenzo : 

« Il me semble que notre vocation est de nous livrer entièrement au Christ 
pour que sa charité nous possède, nous transperce, pénètre par nous dans 
l'Eglise à la façon d'une piqûre qui, en demandant seulement à quelques cel­
lules de se laisser détruire, infuse dans tout le corps l'élément qui lui manque »2. 

On comprend qu'elle ait toujours relativisé les différentes formes 
d'apostolat, les méthodes, les organisations. Non pas qu'elle les tien­
drait pour inutiles. Mais elle a toujours donné à la vocation de la 
Charité une dimension plus fondamentale. C'est comme si on enten­
dait de nouveau retentir, non plus pour une personne, mais pour un 
groupe, la parole de la petite Thérèse : « Au cœur de l'Eglise, ma mère, 
je serai l'amour. » 

Madeleine Delbrêl n'a pas d'autre ambition que de vivre la vie 
chrétienne et de témoigner de l'amour de Dieu au cœur de la com­
mune d'Ivry marquée par l'athéisme communiste. Ses références sont 
la foi de l'Eglise, les sacrements de l'Eglise et l'Evangile reçu de l'Eglise. 
Ses moyens sont : la présence aux hommes et aux femmes d'Ivry par 
la profession et les associations ; l'accueil toujours bienveillant ; le 
dialogue sans concession mais qui sait se développer dans l'amitié ; la 
disponibilité sans réserve pour tout service à détecter et à rendre ; la 
porte toujours ouverte à toute détresse ; la vie communautaire exi­
geante et joyeuse ; la prière comme enracinement dans les profon­
deurs de l'amour. Spiritualité évangélique, à laquelle tout chrétien, 
quel que soit son état de vie, est appelé sous des formes diverses ; spi­
ritualité qui convient bien à des laïcs puisqu'elle s'inscrit dans la vie 
ordinaire, la vie des gens de la rue, ceux qui ont, comme le dit 
Madeleine, un métier ordinaire, une maison ordinaire, des joies et des 
peines ordinaires. ^ 

2. Idem, p 188 



Vocation de Madeleine Delbrêl 

Une vocation qui est celle de tous 

Comme tous les grands spirituels en période de renouveau de 
l'Eglise, Madeleine souligne que l'appel à la sainteté ne s'adresse pas 
seulement à quelques privilégiés, de préférence religieux ou prêtres, 
des gens hors du commun. En restant dans le laïcat, elle et ses com­
pagnes montraient qu'une vie évangélique répondant à l'appel des 
Béatitudes peut être vécue par tous ; elles étaient la preuve vivante 
qu'on peut prier dans le bruit des villes, vivre une foi vigoureuse et 
joyeuse dans un environnement athée, dialoguer dans la charité sans 
être nécessairement d'accord avec l'autre sur le sens de l'existence. 
Elles prouvaient que la séparation à laquelle invite l'Evangile peut se 
traduire autrement que par la clôture religieuse. Elles montraient 
qu'on peut aimer le monde sans se comporter comme lui. 

Il y a un point sur lequeLelles évoluèrent de manière considérable. 
Le cardinal Verdier leur avait assigné comme tâche : « Aide au clergé, 
service de charité. » Situées d'abord sur le plateau d'Ivry dans un petit 
centre social dépendant de la paroisse, elles comprirent très vite que 
leur témoignage ne pourrait pas s'exprimer pleinement si elles res­
taient dans le cadre des œuvres paroissiales. Non pas qu'elles aient 
éprouvé un quelconque mépris pour ces œuvres que les chrétiens 
d'Ivry avaient su développer avec sagesse et dévouement. Mais elles 
avaient l'intuition qu'elles témoigneraient plus librement et plus tota­
lement de l'Evangile par une présence au milieu des habitants d'Ivry, à 
partir de leur maison de la rue Raspail, de leur compagnonnage quo­
tidien avec tant de personnes que la vie leur donnait de côtoyer. 

C'est de cette prise de conscience que naquit cette expression 
qu'on rencontre parfois dans les écrits de Madeleine : « paroissiennes 
et non paroissiales ». Ce qui veut dire : nous sommes des « parois­
siennes », au sens où la paroisse est le lieu où nous vivons l'Eucharis­
tie, où nous rencontrons les autres chrétiens, où nous retrouvons la 
source ecclésiale indispensable à notre foi ; mais nous ne sommes pas 
paroissiales, au sens où nous nous définirions par le service de la 
paroisse et de ses œuvres. Madeleine estimait en effet que la paroisse 
d'alors ne stimulait pas assez les chrétiens à témoigner de l'Evangile là 
même où leur vie humaine était engagée, c'est-à-dire dans leur quar­
tier, dans leur métier. Lorsque, dès 1935, deux ans après leur arrivée, 
elles quittèrent le plateau pour venir habiter au cœur d'Ivry, elles opé­
raient un déplacement symbolique de cette perception et du désir qui 
la suscitait. 



Enquête sur la vie religieuse 

Madeleine a revendiqué haut et fort le statut de laïques des 
membres du groupe ; dans une lettre du 11 avril 1964, à quelques 
mois de sa mort, elle déclare encore à une correspondante qui l'inter­
roge : « Ce que voudrait "la Charité", c'est reconstruire en plein XXe 

siècle une communauté chrétienne analogue aux chrétientés primi­
tives, aussi simple, aussi ardente, au milieu du monde » ; et elle décrit 
ainsi les caractéristiques de la vie qu'elles entendent mener : « Une vie 
d'appartenance entière, exclusive et définitive à Jésus-Christ notre 
Dieu et notre Seigneur. Une appartenance aussi absolue que dans la 
vie religieuse, mais vécue dans un autre état de vie », et ensuite : « Une 
vie dont la seule raison d'être et la règle suprême soit la charité, ses 
deux commandements inséparables, ses préceptes, ses conseils. » 

Son désir est donc de vivre la foi chrétienne dans sa pureté pre­
mière, telle qu'elle apparaît dans le livre des Actes des Apôtres, mais de 
la vivre comme laïque, alors que « depuis des siècles, la vie évangé-
lique parfaite a été codifiée dans la vie religieuse »3. Désir ambitieux et 
humble à la fois : ambitieux, car il vise haut ; humble, car il ne se tra­
duit pas dans des réalisations exceptionnelles mais au contraire dans 
le quotidien de la vie. Mais on ne peut vivre la foi chrétienne dans sa 
pureté qu'en se livrant sans réserve à l'amour du Christ pour vivre cet 
amour au service de ses frères. Et pour Madeleine, vivre l'amour, 
c'était en même temps prendre en charge toute détresse selon tous les 
moyens possibles — du comité de chômeurs à l'aide directe — et 
témoigner de l'Evangile par la parole, puisqu'elle considérait que la 
plus grande pauvreté était l'ignorance de Dieu. Les deux étaient indis­
sociables : l'annonce explicite de l'Evangile n'est que belles phrases 
sans les gestes de la charité, et la charité doit un jour ou l'autre pou­
voir témoigner de son origine. 

Il est clair que, pour vivre cet objectif, il n'aurait pas été opportun 
de fonder une congrégation nouvelle qui aurait risqué de se fondre 
dans le paysage des multiples congrégations, il fallait trouver dans le 
laïcat un mode de vie original qui permettrait à ces femmes de se rap­
procher le plus possible de cette radicalité évangélique qu'elles sou­
haitaient inscrire dans leur vie et qu'elles voulaient rendre accessible 
aux autres. 

3. Document de 1942, envoyé à la Mission de France comme réponse à des quesuons posées 
sur le laïcat dans l'Eglise 



Vocation de Madeleine Delbrêl 

Pourtant, Madeleine s'est parfois interrogée. Dans une note adres­
sée à Mgr Veuillot, elle déclarait, avec une vive conscience du décalage 
existant entre ce que les membres du groupe désiraient vivre et ce 
qu'elles vivaient en fait : 

« J'aurais voulu uniquement appartenir entièrement et seulement à Jésus-
Christ, notre Seigneur et notre Dieu , essayer de vivre son Evangile ; eue dis­
ponible sans restriction à sa volonté ; au plus intime de l'Eglise et pour le 
salut du monde ; (...) j'aurais voulu un amour non morcelé que le premier 
commandement entraîne jusqu'au verre d'eau, en étant passé par les exi­
gences de la miséricorde et le grand appel apostolique, impossible à mettre en 
morceaux, s'il est l'amour du Christ. » 

Et elle termine ainsi sa note : « J'arrive mal à voir ce qui nous fait 
laïques ; mais si le cœur y est, et le fond de nos actes, religieuses... 
nous n'en avons pas la pelure humaine. » Paroles étonnantes : 
Madeleine, se situant humblement devant l'absolu de l'amour qu'elle 
aurait voulu vivre et qu'elle n'a vécu que petitement, ne parvient plus 
à se définir. N'est-ce pas parce que cet absolu de l'amour qui était son 
but est au-delà de toutes les vocations particulières ? Il est la vocation 
même de l'Eglise à laquelle participent tous les membres de l'Eglise, 
quel que soit leur état de vie. 



La beauté en partage 

Marc LEBOUCHER * 

Lorsqu'à quelques encablures d'Orléans s'étire la Loire sablon­
neuse, la basilique de Saint-Benoît dresse sa flèche un peu 
massive. A sa manière, la flèche romane témoigne d'emblée 

de la beauté de la vie religieuse comme affirmation radicale, appel 
qui s'impose à travers le temps et l'espace, défiant le fleuve et la plai­
ne. « La beauté, Dieu l'a partagée... », psalmodie un poète berbère. A 
sa manière, la vie religieuse en a sa part qui donne chair à l'intuition 
chrétienne. 

Plus encore que de pierres, cette forme de beauté me parle d'abord 
de visages. Dans mon parcours de laïc engagé, des aumôneries de 
lycée au Service national des Vocations, dans mon travail d'éditeur 
religieux depuis près de vingt ans, nombre de figures de religieux et de 
religieuses m'ont marqué. A leur manière, tous ces visages, ces sou­
rires, ces regards sont autant de contrepoints aux caricatures qu'on 
donne généralement de cet état de vie. Visage de cette franciscaine 

* Directeur des édiuons Desclée de Brouwer, Paris Outre des entretiens avec Joseph Moingt, 
René Rémond et Jean-Marie Rouait, il a publié chez Desclée de Brouwer Les religieuses 
(1993) et Viens et suis-moi ! (avec M Rondet, 1994), et chez Bayard . Y a-t-il une vie après 
après la mort '(1997) 

212 Chnstus n° 210 • 14. rue d'Assas. 75006 Pons 



La beauté en partage 

missionnaire de Marie en grand costume blanc qui, dans une France 
qui se remet vaille que vaille de la guerre d'Algérie, emmène une 
poignée de marmots parisiens, dont je suis, prier à la chapelle et les 
invite à se prosterner comme les fidèles d'Allah... Sourires de ces reli­
gieuses âgées rencontrées au cours d'un livre enquête et qui ont tra­
versé le siècle, des grands couvents aux cités HLM, du cadre rigide des 
années 50 aux turbulences de l'après-Concile, des rives de la chrétien­
té au monde sécularisé d'aujourd'hui... Regards aussi de ces moines 
bénédictins qui en quelques mots invitent à la paix et au silence, tout 
en s'affrontant à la rugosité des psaumes. « Trace d'un visage », aurait 
dit le P. Bruno Chenu, traces de visages qui témoignent de la gratuité 
dans un monde où celle-ci n'a pas toute sa place. 

Mais quand on parle de beauté, comment se débarrasser d'une 
vision par trop romantique ou idéalisée ? Même si nous n'en 

sommes plus à réécrire la Vie de Rancé, les images utopiques ou enjoli­
vées ont la vie dure. Alors, certains s'étonnent de constater que vie reli­
gieuse ne signifie pas pour autant perfection. Qui observe en effet de 
près le monde religieux, même avec un a priori bienveillant, découvre 
qu'il est traversé lui aussi par des conflits parfois très durs. Conflits 
ouverts ou plus larvés, luttes de pouvoir ou d'idéologie, accrocs à la vie 
fraternelle... Simple preuve de l'humaine nature, pourrait-on rétor­
quer. Certes. Reste que les tiraillements du monde religieux illustrent 
cette particularité que je dirais volontiers « catholique » de masquer les 
oppositions internes ou de les cacher sous des considérations affec­
tives. Et puis, ce cadre de vie ne pousse-t-il pas parfois à ignorer les réa­
lités du monde, à travers une sorte de naïveté fausse ou inconsciente ? 
On se surprend parfois à regretter un Pascal ou un Mauriac, prompts à 
rappeler aux chrétiens la verdeur du sens évangélique. 

Alors, pour trouver la beauté, il faut peut-être décaper, faire comme 
cette femme de ménage dont nous parle Bernanos dans son Journal 
d'un curé de campagne et qui n'en finit pas d'astiquer. Il faut peut-être 
aussi accepter que l'expérience de la vie religieuse soit tout autant dans 
le renoncement à un projet apostolique que dans le projet lui-même. 
Je relis le bel ouvrage d'Eloi Leclerc Sagesse d'un pauvre. Dans cette 
méditation, nous sommes loin de l'image écologiste ou pacifiste de 
François d'Assise que l'on a tant voulu accréditer jusqu'aujourd'hui : 
c'est davantage le François abattu, dérouté devant l'évolution dérou­
tante de son ordre, déprimé des siècles avant que nos modernes psys 
ou nos gourous du développement personnel ne viennent à la 

213 
\ 



Enquête sur la vie religieuse 

rescousse. C'est que François ne se remet pas de la nostalgie des com­
mencements : 

« Tout était alors beau et lumineux, tel un printemps ombrien. Les frères 
formaient une véritable communauté d'amis. Entre eux, les rapports étaient 
faciles, simples, transparents. Et c'était vraiment la transparence d'une source. 
Chacun était soumis à tous et n'avait qu'un seul désir : suivre la vie et la pau­
vreté du très haut Seigneur Jésus-Christ. Et le Seigneur lui-même avait béni 
cette petite fraternité Elle s'était multipliée rapidement. Et à travers toute la 
Chrétienté avaient fleuri de petites communautés de frères. Mais à présent, 
tout cela était menacé de ruines. C'en était fini de cette unanimité dans la 
simplicité. Parmi les frères, on discutait âprement et on s'emre-déchirait »'. 

Peut-on oublier qu'il faut dépasser la nostalgie, affronter ces temps 
de renoncement, pour éprouver une beauté plus humble et plus pro­
fonde ? 

Si le vivre ensemble parle de la beauté, il ne s'agit pas sans doute 
exclusivement là encore d'un idéal utopique. Au moment où 

nos sociétés parlent de communautarisme, où certains s'effraient de 
repliements étroits et où d'autres se réjouissent de pouvoir se regrou­
per par affinités intellectuelles, religieuses ou sexuelles, qu'en est-il 
des communautés religieuses ? En quoi sont-elles signes d'une réalité 
différente ? Comment peuvent-elles ne pas être à elles-mêmes leur 
propre fin ? Car pour être signe de beauté, il faut savoir s'ouvrir, com­
muniquer ou servir. Relisons en ce sens ce qu'écrit un Dietrich 
Bonhoeffer dans De la vie communautaire2. Pour le théologien alle­
mand, la communauté n'est pas une réalité psychique, émotive, fruit 
de nos projections et de nos simples désirs, c'est une réalité de foi 
donnée par Dieu. Elle ne peut se réduire à la simple émotion ou à la 
chaleur du groupe. Si elle veut manifester une présence, elle doit 
nécessairement se décentrer. 

Je vois pour ma part deux urgences à ce décentrement, deux pistes 
pour que la vie religieuse soit davantage parlante aux yeux des laïcs. Si 
l'on parle de beauté, encore faut-il qu'elle ne soit pas passivement 
admirée mais comprise, qu'elle pousse chacun d'entre nous à aller 
plus loin dans un travail de conversion. 

Dans un monde du tout économique, qui avance quoi qu'il arrive 
dans une visée de croissance et de profit au mépris des plus faibles, la 

1. Desclée de Brouwer, 1991, p 17 
2. Cerf/Labor et Fides, 1998 



La beauté en partage 

vie religieuse peut d'abord nous interroger davantage sur le choix 
d'une certaine gratuité. Elle nous questionne par sa capacité à mettre 
en place au cours des siècles, avec souplesse et inventivité, des initia­
tives de partage et de solidarité. Même si, du fait de la sécularisation, 
nombre de cadres religieux ont disparu, si les hôpitaux ou les collèges 
sont désormais tenus par des laïcs, la vie religieuse doit indiquer des 
directions nouvelles de justice et de promotion de l'homme. Les 
pauvres ont peut-être changé de visages, mais ils sont toujours parmi 
nous. Sans devenir une « super ONG », une simple association huma­
nitaire à couleur chrétienne, la vie consacrée peut les rejoindre en 
secouant en même temps l'individualisme général. 

Le second chemin est sans doute celui de l'intelligence et de la cul­
ture, à un moment où la consommation et le divertissement envahis­
sent nos vies. Non que la foi se réduise bien sûr à la culture ou aux 
formes esthétiques. Mais, par excès de modestie peut-être, nous mesu­
rons mal combien le christianisme est non seulement fondateur de 
notre culture et de notre liberté, mais qu'il peut témoigner aussi d'une 
fécondité intellectuelle toujours renouvelée. Dans cette grandeur de 
l'intelligence croyante que beaucoup soulignent, et parmi eux nombre 
de non-chrétiens, la place de la vie religieuse est éminente. Ce n'est 
pas faire de la mauvaise apologétique que de le remarquer. Que serait 
la musique sans le champ grégorien, la philosophie sans le thomisme 
ou l'architecture sans l'univers cistercien ? Or aujourd'hui où certains 
philosophes affichent un mépris souverain et inculte à l'égard du 
christianisme, la vie religieuse doit continuer d'investir dans le champ 
de la pensée, se montrer curieuse et rigoureuse à la fois, au nom d'une 
tradition qui doit pouvoir rendre raison de son espérance, forger les 
outils offerts à la conscience de l'homme. Oublie-t-on que nombre de 
nos penseurs chrétiens étaient des religieux ? La culture, en effet, n'a 
rien d'un gadget ou d'un luxe de nantis, elle est constitutive de liberté 
et de dignité. Comme éditeur, je suis particulièrement sensible à cette 
dimension. Et pas seulement par déformation professionnelle... 

On pourrait enfin, et cela a été bien fait ailleurs, parler de la vie 
donnée à Dieu à partir des images évangéliques, de la perle et du 
champ, des multiples figures du Royaume. N'est-ce pas reconnaître 
autrement que la vraie beauté de la vie religieuse réside dans sa capa­
cité à se faire parabole, dans un monde qui manque singulièrement 
d'imagination, de générosité et de respiration spirituelle ? 



D'une religieuse ordinaire 
à un foyer comme les autres 

Noëlle HAUSMAM * 

Ala fin de ce dossier où les « autres baptisés » se sont large­
ment exprimés à notre sujet, je ne veux pas laisser passer 
l'occasion de vous dire personnellement tout ce que je vous 

dois. Comment en effet parler abstraitement de la communion entre 
laïcs et religieux sans faire mémoire de tant de visages où elle se mani­
feste et, singulièrement, de votre foyer ? 

Permettez-moi de vous le dire : je vous suis immensément rede­
vable, déjà pour la prière, pour l'exemple et pour les recommence­
ments de la passion. Bien sûr, nos vies sont différentes, et vous ne 
trouvez pas, comme moi, l'occasion de ces célébrations fréquentes, ni 
toutes ces heures de lecture ou d'oraison, moins encore ces vacances 
spirituelles répétées (éreintantes, mais chut !) que nous appelons 
« retraites » et « récollections ». Mais qui peut, comme chacun de vous, 
se rendre disponible à l'autre sans reste, veiller jour et nuit au bien de 

* Religieuse du Saint Cœur de Marie et professeur à l'Institut d'Etudes Théologiques (faculté 
jésuite), Bruxelles Directrice de Vies consacrées, elle a notamment publié Vie religieuse aposto­
lique et communion de l'Eglise (Cerf, 1987), Pour la formation dans la me religieuse apostolique 
(Vie consacrée, 1993), Où va lame consacrée ? (Lessius, 2004) 

216 Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assas. 75006 Pons 



D'une religieuse ordinaire à un foyer comme les autres 

vos enfants, recommencer sans fin à donner et à pardonner ? 
Comment le pourrions-nous, de notre côté, sans regarder vers vous ? 

Quand je pense à votre histoire sainte, dont je ne connais qu'une 
part, j'évoque d'abord ce qu'a représenté pour vous, au temps béni de 
notre jeunesse commune, l'engagement dans le sacrement du mariage : 
cette confiance que vous avez voulu faire au Christ, au-delà de vos 
enthousiasmes et de vos peurs, dans l'assurance d'être donnés à lui l'un 
par l'autre. Et quand vous avez pu transmettre la vie à votre tour, n'ai-je 
rien deviné de ce qu'il vous en a coûté pour qu'advienne dans la joie 
votre premier enfant ? Que dire de ses premiers mois, où tout s'est 
approfondi de votre donation ? Chaque naissance fut ainsi l'occasion, à 
mes yeux étonnés, d'un don plus âpre parfois, nouveau toujours. Vos 
enfants écriront un jour l'histoire d'une passion qui se fit tendresse sans 
cesser d'être amour ; je dois, en témoin bienheureux, en demeurer là. 

La vie professionnelle, de plus en plus astreignante, vous a 
conduits à ouvrir des voies dans le domaine social et politique où je 
n'ai pu vous suivre que de loin. J'ai aimé votre vaillance au travail, et 
votre dévouement. J'ai vu vos efforts pour témoigner du Christ, avec 
ou sans paroles, en des lieux difficiles, qui étaient parfois des lieux 
ecdésiaux. Votre générosité dans l'accueil des pauvres m'a souvent 
confondue : vous avez ouvert votre cœur et parfois votre maison 
quand nous étions, dans nos petites communautés confortables, 
prises à nos jeux de clés — car le pouvoir des clés grandit, dans la vie 
religieuse, avec la fermeture de toutes les issues par où l'on pourrait 
être dérangé... 

Vous avez goûté aux nouveaux mouvements d'Eglise, sans toujours 
vous y retrouver. Votre dévotion craignait l'ostentatoire, et votre choix 
s'est ancré dans l'adoration silencieuse du Cœur livré. Vous avez 
affronté les médias, par la plume et parfois par l'image, sans toujours 
vous faire comprendre d'adversaires fort bien préparés. Vous vous êtes 
longuement demandé comment aider vos parents à vieillir, et notre 
pratique de séparer les plus jeunes des aînés ne vous a pas toujours 
aidés à inventer de nouveaux espaces de convivialité. 

Dans la désespérance ou l'exaltation de certains jours, je regarde 
vers vous qui demeurez si tranquilles quand passe le temps et que 
s'épuisent les ressources disponibles. Le rythme de vos dévouements, 
qui ne connaissent pas le répit de nos heures creuses, ou, au contraire, 
votre capacité de prendre distance, loin de nos prétendons à faire tou­
jours le bonheur de tous, me mettent à l'école de votre humilité. 
J'apprends que l'amour peut se dire sans paroles, dans l'engagement 

217 



Enquête sur la vie religieuse 

des corps livrés ; je comprends, à vous voir, le réalisme sacramentel de 
l'Eucharistie, Présence toujours offerte, sans retour. Je vous sais un gré 
infini de me rendre à Celui qui m'est donné. 

Mais j'ai gardé à votre sujet deux ou trois questions. La première, 
c'est de comprendre pourquoi vous êtes si timides à croire en votre 
foi. Vos enfants grandissent, vous interrogent, vous mettent devant 
des échéances (ah, ces premières communions !) qui vous condui­
sent à pratiquer et à communiquer votre foi d'un cœur différent. Mais 
pourquoi, à certains jours, cette tristesse d'être en retard sur l'Amour 
qui vous unit davantage en vous purifiant ? Est-ce vrai, comme le 
disent les réflexions savantes, que votre faiblesse devant les sages 
paroles de notre Mère l'Eglise sur l'amour et sur la vie pourrait vous 
éloigner tant soit peu de la Miséricorde faite chair ? Mais c'est juste­
ment à cause de cette pauvreté qu'il faut boire à la Source, revenir au 
Pardon de Jésus, lui répéter que vous voulez bien de sa Vie, malgré vos 
résignations — et le montrer parfois par un peu de renoncement. Qui 
d'entre nous ne connaît ces infranchissables limites où le Seigneur 
vient nous soigner, avec cet entêtement qui finira par emporter notre 
guérison — si pas en cette vie, dans l'autre ? 

Tant que je suis à vous ouvrir mon cœur, je garde une autre inter­
rogation. Pourquoi nous demandez-vous si peu ? Vous pensez tou­
jours que nous avons tout donné, comme cela, d'un seul coup, le jour 
de notre entrée ou de notre profession. Mais vous savez bien aussi 
qu'on reprend facilement ce qu'on a offert dans la joie d'un moment. 
Je devine que vous pensez parfois que nous, religieuses ou religieux, 
devrions être comme ceci, mieux faire cela, et surtout ne pas être ceci 
ou ne pas faire cela. Pourquoi nous abandonnez-vous à nos manières 
de vieilles filles (car nous vieillissons), comment supportez-vous tant 
de sottises de certains religieux (devenus vieux garçons), qu'est-ce qui 
vous retient de nous aider à mieux témoigner de notre Seigneur ? Est-
ce que le temps n'est pas venu de nous aider à la conversion ? 

En tout cas, je ne vois pas comment nous pourrions avancer les uns 
séparément des autres. Sans fonder de famille comme vous, nous 
avons toujours soutenu, en fin de compte, votre « Eglise domestique », 
depuis nos écoles, crèches, homes et hôpitaux, mais aussi depuis les 
rues et les terrains vagues où beaucoup d'entre nous ont commencé, 
voire sont envoyés encore Vous avez toujours appuyé nos familles reli­
gieuses par votre estime, votre collaboration, votre argent et le consen­
tement à nos vocations. Le ferez-vous encore ? Nos « états de vie » sont 
si semblables dans l'Alliance de Jésus avec son Eglise qu'ils sont insépa-



D'une religieuse ordinaire à un foyer comme les autres 

rables aussi — de même que nous sommes, vous et moi, unis au sacer­
doce de nos amis prêtres, sans lequel nous dépérissons. L'expérience de 
Dieu nous est commune, ce Dieu que l'Ecriture inspirée et la mémoire 
de l'Eglise nous aident à distinguer de nos vieilles illusions. 

Qu'allons-nous devenir ? Ce « nous » vous concerne également. 
Notre génération finira-t-elle euthanasiée, incinérée, clonée ? Ou 
aboutira-t-elle, d'une manière ou d'une autre, au suicide, pour éviter 
la lente déchéance d'une mort indéfiniment retardée ? Plus grave 
encore — car cela dépend absolument de nous —, allons-nous mou­
rir d'ennui, avant que de mourir repus ? Ces interrogations ne sont 
pas de façade : l'Occident s'enferme dans sa forteresse de bien-être 
(inégalement partagé) et meurt (littéralement) de trop manger, tandis 
que, plus au Sud, les peuples sont en marche vers l'étrange paradis 
que leur présentent nos moyens de communication. Que faisons-
nous, chrétiens, pour la dignité des hommes aimés de Dieu ? 

Votre famille, mon institut ont à choisir la vie, jusqu'à l'heure de 
notre mort. Vous avez mis des enfants au monde ; vous protégez 
d'avance la vie qu'ils vont à leur tour donner. Nous aiderez-vous à 
croire, jusqu'en notre dernier souffle, en la résurrection de la chair ? Et 
si l'un des vôtres se trouvait appelé à notre genre de vie, vous en 
réjouiriez-vous ? Il est vrai que nous connaissons trop de défections. 
C'est que la vie est longue, et, comme dans votre cas, l'on peut être 
tenté d'additionner ce que l'on nomme pudiquement des « fidélités 
successives ». Pour une part, nous qui sommes restés, nous serons tou­
jours un peu responsables de ces déchirures, que les motifs déclarés, 
souvent insignifiants, n'expliquent pas. Il faudrait bien aussi que nous 
demandions pardon d'afficher nos dissensions, d'exporter nos bles­
sures, de manquer de patience à supporter ces faiblesses humaines 
qui sont cependant, elles aussi, une épiphanie de notre Dieu. 

Que faire ? Avant d'être la question de Lénine, ou même d'Ignace de 
Loyola, ce fut la toute première demande des néophytes à Pierre, le 
jour de la Pentecôte. La vie chrétienne commence toujours par une 
question de quelqu'un à quelqu'un. C'était déjà la stratégie de Jésus : 
« Qui dites-vous que je suis ?» ; « Que veux-tu que je fasse pour toi ? » ; 
c'est la pratique sacramentelle de l'Eglise, au baptême et ailleurs : « Que 
demandes-tu ?» ; « Voulez-vous (vous marier, faire profession religieu­
se) ? » En réponse, dans quel acte de liberté sommes-nous prêts à nous 
engager, pour l'Eglise et le monde de ce temps ? Comment la vie reli­
gieuse pourrait-elle répondre, sans l'accord, sans l'appui, sans la com­
munion, des autres vocations ? 

219 



Enquête sur la vie religieuse 

Mon petit mot est devenu beaucoup trop long. J'en reviens au 
début, pour vous redire ma joie de vous savoir heureux et pour 
demander au Seigneur de nous unir dans sa Bénédiction. J'espère 
vous revoir bientôt, 

Noëlle 

Travail sur soi, éveil à l'autre 

Samedi 20 mai à La Baume 

Colloque animé par 
Jean-Noël AUDRAS, sj, Bruno SAINTÔT, sj (La Baume) 

et Yves ROULLIÈRE (Christus) 

A partir d'un panorama des discours et pratiques de « travail sur soi » 
dans notre société et d'une réflexion sur les aspirations auxquelles répon­
dent ces pratiques, nous chercherons à saisir ce qui se joue dans les indi­
vidualités qui s'engagent dans ces parcours. Des ateliers donneront aux 
participants d'entrer dans une pratique de travail sur soi, d'en « goûter » la 
dimension spirituelle, de l'évaluer (chant, lecture, écriture, expression artis­
tique, éveil philosophique ou point de départ scripturaire, etc.). Le discer­
nement mené sur les pratiques sera éclairé par le passage du « pour soi » 
au « pour toi » dans les Exercices spirituels de saint Ignace de Loyola. 

Renseignements et inscriptions : 
La Baume - Chemin de la Blaque - 13090 Aix en Provence 
Tél. : 04 42 16 10 41 - la.baume.proQramme@wanadoo.fr 

mailto:la.baume.proQramme@wanadoo.fr


Services 
:- "" ' s w . A » i H i ; « i i a « i l — — 

221 



Lectures spirituelles 
pour notre temps 

Les recensions de ce numéro hors 
norme abordent toutes, d'une manière 
ou d'une autre, la vie consacrée et ses 
acteurs : moines, religieux et consacrés. 
De nombreux colloques et articles sont 
le signe parmi d'autres des importantes 
mutations en cours. Outre le travail de 
longue haleine réalisé par la revue Vies 
consacrées de Sr Hausman, plusieurs 
parutions abordent les grands « chan­
tiers » en cours. Les évolutions institu­
tionnelles, analysées par le P. Dortel-
Claudot — tout à la fois témoin et 
expert —, dans les fusions et unions 
des instituts religieux ; les relattons 
entre instituts et laïcs associés ; la 
réflexion sur la manière de vivre des 
religieux menée aux Facultés jésuites 
de Paris par le P. Lécrivain et Sr Sylvie 
Robert, ou sur les fondements théolo­
giques par la revue Communio ; 
enfin, les actes du dernier Congrès 
international de la Vie consacrée, qui a 
notamment mis en avant « une vie 
religieuse samaritaine », à partir des 
icônes de la Samaritaine et du bon 
Samaritain de l'Evangile. 

• « La vie consacrée », Communio, 
Paris, n° 175-176, septembre-
décembre 2004, 180 p., 16 €. 

• Passion pour le Christ, passion 
pour l'humanité (Congrès internatio­
nal de la Vie consacrée, Rome, 23-
27 novembre 2004), Bayard, 2005, 
319 p., 23 €. 

• « Laïques et personnes consa­
crées : quel arrimage ? », Cahiers de 
spiritualité ignatienne, Québec, 
n" 113, mai-août 2005, 156 p., 20 €. 

• La manière de vivre des religieux : 
une provocation à vivre autrement (ses­
sion du 17-19 février 2004, Centre 
Sèvres-Facultés jésuites de Paris), 
Médiasèvres, « Cahiers de vie reli­
gieuse », n° 130, 2005, 162 p., 12 €. 

• Michel Dortel-Claudot, La vie 
religieuse apostolique depuis Vatican H. 
Un témoignage (Médiasèvres, 
« Cahiers de vie religieuse », n° 131, 
2005, 76 p., 8 €) ; Union, fusion, fédé­
ration et réseaux d'instituts religieux. 
Première évaluation et nouvelles perspec­
tives (idem, n° 134, 2006, 89 p., 8 €). 

222 Chnstus n° 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Pons 



Lectures spirituelles pour notre temps 

L'abandon 
à la Providence divine 
Autrefois attribué à Jean-Pierre de 
Caussade. Ed. et introd. D. Salin. 
Desclée de Brouwer, coll. « Chnstus », 
2005,202 p., 16,50 €. 

L'histoire de L'abandon à la 
Providence divine, composé dans un 
milieu religieux fortement marqué 
par cette mystique laïque qu'était 
Madame Guyon, est extraordinaire 
Le P. Dominique Salin, jésuite, his­
torien de la spiritualité et collabora­
teur assidu de Chnstus, en raconte 
avec brio, dans son introduction, 
les multiples péripéties. Comment 
cet ouvrage du début du xviir 
siècle, écrit juste après la rupture 
entte Bossuet et Fénelon qui scelle­
ra la fin du lien entre mystique et 
théologie, a-t-il pu connaître un 
succès jamais démenti depuis sa 
parution à la fin du XIXe siècle ? 

D'abord, le style de L'Abandon 
est résolument moderne et en par­
faite adéquation avec son propos : 
on y voit précisément à l'œuvre 
l 'abandon au moment présent 
constamment renouvelé, presque 
chaque paragraphe résumant à lui 
seul tout le livre. Après une premiè­
re affirmation, l'auteur a coutume 
de laisser sa phrase s'écouler en de 
longues périodes, comme s'il 
l'abandonnait à l'inspiration divine 
Par instants toutefois, l'insaisissable 
semble se laisser saisir, et la phrase 
alors s'écourte, se densifie. 

Surtout, la perception de Dieu, 
telle que la propose ce petit livre, 
est très actuelle. L'auteur valorise la 
prévenance du Père à l'égard de 
l 'homme qui n'a rien à craindre 

d'un quelconque châtiment divin . 
mieux vaut suivre l'exemple de la 
Sainte Famille dépendante du bon 
plaisir divin Sans doute, cinquante 
ans auparavant, aurait-on davanta­
ge mis en avant l'exemple du Christ. 
Déjà perceptible chez Madame 
Guyon, l'effacement du Christ 
comme médiateur, et a fortiori de 
l'Eglise, est ici extrême, comme chez 
nombre de nos contemporains. 

A partir de là, l'auteur n'emploie 
le terme d'abandon qu'avec circons­
pection, car lui aussi est devenu sus­
pect. C'est pourquoi il ne l'applique 
pour l'essentiel qu'à propos de la 
moins suspecte des créatures : 
Marie. C'est à travers les mots du 
Magnificat que Jésus parle avec le 
plus d'aisance ; c'est par les seuls 
yeux de Marie que nous voyons 
Jésus dans la crèche et sur la croix, 
etc L'expérience intime de l'Esprit 
Saint, acquise comme à l'aveugle 
par ces saints cachés que sont, à 
l'image de Marie, les âmes les plus 
simples « sanctifie et sumaturalise » 
les temps que nous vivons. Ainsi, 
ces âmes complètent l'Ecriture sain­
te à travers « un livre de vie » où 
sont inscrits les plus beaux silences 
de l'humanité, pour peu qu'ils relè­
vent de l'ordre de Dieu, d'un « déjà-
là » qui ne souffre plus de « pas-
encore ». 

On devine aisément pourquoi 
un Charles de Foucauld et toute 
une foule de chrétiens anonymes 
depuis plus d'un siècle ont marqué 
la lecture de cet ouvrage d'une pier­
re blanche. Chnstus est heureuse 
d'en offrir une nouvelle édition 
entièrement refondue. 

Yves Roulhère • 



I 
Denis LEFÈVRE 

La fraternité au quotidien 
Frères missionnaires 
et Sœurs des campagnes. 
Lim. J. David. Préf. J.-M. Pelt. 
Parole et Silence, 2005, 272 p., 23 €. 

L'essor des Frères missionnaires 
et des Sœurs des campagnes, con­
grégations fondées en 1943-47, a 
accompagné la « révolution silen­
cieuse » des années 1950-75 dans le 
monde rural français. Vivant en 
petites communautés, unissant par­
tage du travail et témoignage de foi, 
soucieux de progrès technique et de 
promotion humaine comme de la 
défense des pauvres, ils ont été, à 
leur échelle, levain dans la pâte. 
Dans le dernier quart du XX' siècle, 
l'exode rural massif, l'effondrement 
des effectifs paysans, la baisse des 
vocations en font aujourd'hui des 
communautés vieillissantes La relè­
ve vient d'ailleurs, essentiellement 
d'Afrique depuis 1969, bientôt 
peut-êue du Brésil. Riche en détails 
concrets, donnant largement la 
parole aux frères et aux sœurs, cette 
enquête est plus proche du reporta­
ge que de l'étude historique. On y 
respire un parfum d'Evangile. 

Etienne Celier • 

I 
Elisabeth GERMAIN 

Tchad 
Un appel, une aventure partagée. 
L'Harmattan, 2005, 218 p., 20 €. 

Des lettres d'auxiliaires du 
Sacerdoce, servent de trame à ce 
livre, entremêlées d'excellents com­

mentaires de sœur Elisabeth 
Germain, longtemps professeur à 
l'Institut catholique de Paris et 
récemment décédée. 

Enserré au cœur de l'Afrique, le 
Tchad était encore inconnu il y a 
cent cinquante ans. Les missions ne 
s'y sont aventurées qu'à l'appel de 
Fidei Donum. C'est en 1958 que 
répondent quatre auxiliaires. Elles 
arrivent dans un pays comprenant 
une mosaïque de peuples. Ce sont 
leurs récits généreux, pleins de char­
me et de fraîcheur, qui nous sont 
livrés ici. 

Durant toutes ces années, leur 
travail missionnaire se fait en colla­
boration avec les pères jésuites, puis 
avec les pères comboniens arrivés 
en 1978. Ce qui est frappant, dans 
des conditions plus que difficiles, 
c'est l'enthousiasme, la continuelle 
recherche missionnaire, que ce soit 
pour la catéchèse ou pour l'amélio­
ration des conditions de vie. Le pari 
est gagné : l'Eglise du Tchad a son 
visage propre : deux évêques, une 
vingtaine de prêttes. Grâce au tra­
vail fécond des religieuses, notam­
ment des auxiliaires du Sacerdoce, 
l'Eglise tchadienne est née, a gran­
di, se responsabilise, et marche 
seule le regard tourné vers les larges 
horizons où l'envoie l'Esprit Saint. 

Mane de Tilly • 

I 
Pierre TANGUY 

Lettres à une moniale 
Postf. G. Baudry. 
La part commune, 2005, 95 p., 13 €. 

On referme ce petit livre avec le 
sentiment — rare entre tous — 



Lectures spirituelles pour notre temps 

d'avoir pénétré dans un territoire 
jusqu'alors inexploré. Rien là d'ex-
Uaordinaire cependant : à travers de 
courts poèmes, Pierre Tanguy, jour­
naliste, écrit à sa tante moniale. Ou 
plutôt l'auteur procède à une relec­
ture des lettres que depuis l'enfance 
il a reçues de cette tante, découvrant 
peu à peu ces « moniales si proches, 
si lointaines ». Pour autant, comme 
l'écrit le frère Gilles Baudry, de 
Landévennec, « l'épistolier, profon­
dément reconnaissant, ne cède pas 
à la tentation du passéisme ou 
d'idéalisation d'un état de vie bien 
ancrée dans le concret du réel, bien 
que hors de portée ». 

Comme souvent dans ce genre 
d'ouvrages, tout tient non d'abord 
au style mais au ton qui s'impose 
au poète. Ici, tout est étonnamment 
juste, pudique. Ces poèmes, fine­
ment cadencés, sont comme des 
murmures, à mi*chemin entre la 
voix intérieure et la psalmodie. 
Peut-être était-ce le seul mode 
capable d'exprimer, à travers cette 
autre irréductible qu'est une tante 
moniale, la lente conversion de 
Pierre Tanguy. 

Y R. • 

Bertrand LEBOCICHÉ et Anne LÉcu 

Où es-tu quand j'ai mal ? 
Préf. M. Hillairet. 
Cerf, coll. « Epiphanie », 
2005, 134 p., 15 €. 

Dominicains et médecins tous 
les deux, l'une en maison d'arrêt, 
l'autre auprès de sidéens, actifs éga­
lement auprès des pèlerins de 
Lourdes, Anne Lécu et Bertrand 

Lebouché nous livrent une très belle 
méditation sur le cri universel • « Où 
es-tu quand j'ai mal ? » Cn adressé 
aux autres, en adressé à Dieu, dans 
la souffrance renconttée sous toutes 
ses formes . la maladie, la vieillesse, 
la solitude, la mort. 

Une écoute profonde et une 
compassion vraie permettent aux 
auteurs de donner accès, de façon 
renouvelée et avec une grande sim­
plicité, à la révolte de Job et à ce 
que sa plainte ouvre dans le corps à 
corps avec un Dieu qui se tait. La 
modestie réelle des propos, telle­
ment importante en ces lieux de 
grandes souffrances, ouvre à la paix 
qui vient de la foi au Ressuscité. 
Naît une gratitude envers ces deux 
religieux qui font si bien entendre 
les chemins d'humanité qui peu­
vent surgir du malheur vécu comme 
un exil. Une traversée est offerte, 
elle invite le lecteur à donner l'hos­
pitalité à ce cri dérangeant, et à se 
tenir lui aussi, en passeur, sur le 
seuil. C'est la vocation de tout bap­
tisé, à laquelle la vie religieuse ren­
voie ici, en paroles et en actes. 

Paul Legavre • 

I 
Noëlle HAUSMAN 

Où va la vie consacrée ? 
Essai sur son avenir en Occident 
Lessius, coll. « La part-Dieu », 
2004, 238 p., 22 €. 

« Entrons dans le chant des 
noces du Christ et de l'Eglise qui tta-
verse toute la Bible et la Liturgie. » 
Cet extrait du commentaire du car­
dinal Daneels donne le ton et le fil 
rouge de l'ensemble de l'étude de 



Noëlle Hausman. Du Cantique des 
cantiques à la finale de l'Apocalypse, 
la réflexion de l'auteur s'appuie sur 
la grande tradition spirituelle chré­
tienne, pour laquelle la « vie consa­
crée » — sous ses différentes formes 
mais dont la porte d'entrée commu­
ne est le célibat consacré pour le 
Royaume de Dieu — n'a de sens 
qu'à l'intérieur du mystère de 
l'Eglise-Epouse du Christ. Le propos 
est clair : « La vie consacrée, plus 
que jamais, a vu, dans les dernières 
décennies, son sort lié à celui de 
l'Eglise, locale et universelle, au 
point qu'on ne peut plus parler du 
devenir de l'une sans envisager la 
situation de l'autre. » 

Dès lors, nous ne sommes pas 
étonnés que l'auteur prenne large­
ment appui sur les documents (fort 
nombreux) de l'Eglise, dont la pen­
sée culmine dans l'exhortation 
apostolique Vita Consecrata, qui 
sera largement commentée. 

Avec finesse et tout en nuances, 
l'introduction nous invite à partir de 
« quelques questions qui semblent 
hanter les consacrés eux-mêmes : où 
donc sera la vie consacrée demain 7 

n'est-elle pas, au vu des statistiques, 
une cause déjà perdue dans certains 
coins du monde ? ». Et finalement : 
« L'Eglise a-t-elle d'ailleurs encore 
besoin de nous ? » L'auteur reprend 
une à une ces questions, les situant 
d'emblée dans une ecclésiologie 
renouvelée L'Eglise-Epouse du 
Christ est aussi mystère de commu­
nion : « On peut voir dans le ttoisiè-
me millénaire, plutôt que le "temps 
des laïcs" (...), une époque où 
l'Eglise, et en elle la vie consacrée, se 
manifestera comme un mystère de 
communion. » 

Suivent dix chapitres répartis en 
trois grandes parties. La densité du 
propos, qui s'exprime souvent par 
petites touches « impressionnistes », 
laisse transparaître le professeur, 
avide de transmettre le fruit d'une 
réflexion de longues années de 
recherche, en même temps que d'at­
tention aux signes des temps et aux 
interrogations de ceux et celles qui 
sont engagés concrètement dans 
cette forme de vie. Mais le profes­
seur ne peut cacher son engagement 
personnel, ce qui nous vaut de 
belles pages qui sonnent comme le 
fruit d'une expérience spirituelle 
profonde et peuvent nourrir notre 
méditation, contemplation et prière. 

Une présentation du Jugement 
de Luther sur les vœux monastiques 
(1521) est particulièrement bienve­
nue pour ouvrir, précisément, à une 
« ecclésiologie de communion de 
tous les états de vie ». C'est à la 
lumière de cette ecclésiologie que 
l'auteur cherche à spécifier ce que 
signifie l'engagement au célibat 
consacré, aussi bien en lui-même 
(comme expression de la sacramen-
talité de l'Eglise du côté de sa 
réponse à Dieu et de son retour vers 
Dieu que suscite l'Esprit) qu'au 
regard des autres « états de vie ». 
L'auteur n'hésite pas à prendre parti 
dans le débat qui touche à la spéci­
ficité de la consécration religieuse 
dans ses formes reconnues publi­
quement par l'Eglise, au regard de 
la consécration baptismale. 

Des questions se posent alors 
quant au contenu de ce que trans­
met une congrégation religieuse 
apostolique aux laïcs associés, 
quant aux communautés nouvelles 
mixtes, quant à la différence entre 



Lectures spirituelles pour notre temps 

célibat religieux et célibat sacerdo­
tal, quant à l'enracinement des reli­
gieux dans l'Eglise locale, etc. 

Après un chapitre en direction 
de la vie religieuse apostolique, spé­
cialement féminine, sur les « nou­
veaux aréopages de la mission », le 
dernier chapitre, sur la « vocation » 
et la « sainteté » revient sur les fon­
dements de la vie consacrée, dont la 
structure même, de son principe à 
son achèvement, est la louange de 
Dieu 

Au terme de cette lecture, c'est à 
l'espérance que nous sommes invi­
tés : « L'avenir de la vie consacrée 
n'importe guère ; qu'elle demeure 
sous ses formes présentes ou qu'elle 
s'en adjoigne d'autres (...) ne me 
semble pas essentiel. Ce qui compte, 
à mon sens, c'est que la vie consa­
crée d'aujourd'hui soit telle que 
Dieu l'attend, ou encore, dans le cas 
de la vie religieuse, que le dernier de 
ses membres soit encore en plénitu­
de remis entièrement à Dieu. » 

Marie-Amélie le Bourgeois • 

Michelina TEMACE 

L'homme transfiguré 
par l'Esprit 
Lumière de l'Orient sur la vie 
consacrée. Préf. T. Spidlik. 
Lessius, coll. « La part-Dieu », 
2005, 192 p., 22 €. 

En Occident, la vie consacrée est 
l'objet d'interrogations auxquelles la 
collection « La part-Dieu » s'efforce 
de répondre depuis quelques 
années Un ouvrage sur la tradition 
des moines d'Orient s'imposait, et le 
défi a été relevé par un membre du 
Centra Aletti de Rome, institut 

consacré au dialogue entre les « deux 
poumons » de l'Eglise. Défi, car en 
la mauère poncifs et attendus sont 
considérables. 

Pourtant, lorsqu'on lit le petit 
ouvrage de Michelina Tenace, la 
tentation est fréquente de vérifier le 
sous-titre porté sur la couverture, 
tant il ne semble guère être ques­
tion de la vie consacrée. Bien sûr, 
puisqu'il s'agit d'Orient, les lumiè­
res d'Antoine, et du Mont Athos 
sont convoquées, leurs fruits si 
« catholiques » que sont la Philocahe 
ou la défense des images sont 
dûment énumérés. Mais le doute ne 
cesse de nous saisir • est-ce un livre 
sur la vie monastique ou plus sim­
plement, et avec une rare générosi­
té, un livre sur la vie chrétienne ? 

Une telle question justifie l'exis­
tence de cet essai saisissant, débar­
rassé de toute « graisse spirituelle ». 
l'auteur — on le devine — a appris 
à voyager léger, sachant d'un coup 
d'aile amener son lecteur à l'incan­
descence chrétienne. Les chapitres 
consacrés à la transfiguration de 
l'homme par l'Esprit et à la tension 
vive entre l'incarnation et la divini­
sation sont d'une intensité rare, 
explicitant l'appel — adressé à tout 
chrétien selon Athanase — à deve­
nir « fils de la Résurrection ». 

En fait, pour montrer l'essence 
du monachisme, Michelina Tenace 
est remontée à sa racine . incarner 
l'homme. Cet ouvrage, dont l'articu­
lation rigoureuse est dévoilée dès les 
premières pages, forme un traité 
d'anthropologie christique, de la 
promesse de l'homme révélée en 
Christ, car toute la vie du moine — 
ce laïc qui est monos, unifié ou en 
voie d'unification — n'a de sens que 

r 
227 



dans le rappel de cette anthropolo­
gie. L'Eglise et la tradition, dans ce 
qui peut apparaître comme le plus 
étranger au monde, se révèlent une 
sève plus vivante que la vie, et les 
sujets apparemment les mieux 
connus (tels Antoine, le désert, l'ascè­
se) nous surprennent ici à nouveau. 

Michelina Tenace voit les lignes 
de force de la tradition monacale 
orientale dessiner à notre horizon 
un monachisme intériorisé, une fra­
ternité monastique invisible. A la 
question du sens de la vie consa­
crée, la réponse est ici évidente . la 
promesse d'une « vie véritable ». 

Franck Damour • 

Bernard MENDIBCXJRE 

Lire la Bible 
avec Ignace de Loyola 
Av.-pr. O. Artus. Préf. P. Gibert. 
Editions de l'Atelier, 
coll. « La Bible tout simplement », 
2005, 252 p., 23 €. 

Il y a bien des manières de lire 
la Bible, de contempler le Chnst et 
de comprendre à sa lumière le sens 
de l'existence. La manière d'Ignace, 
ou, si l'on veut, sa spiritualité, c'est 
de se voir soi-même inclus dans le 
Mystère du Christ. Les mystères de 
l'Evangile, aussi bien que les récits 
de l'Ancien Testament, ne sont 
jamais pour lui des événements 
extérieurs qui se seraient déroulés 
en dehors de lui Ce sont des avè­
nements à accueillir dans l'aujour-
d'hui de Dieu, des expressions dans 
l'histoire — l'histoire vraie, comme 
il aime dire — de l'unique Mystère 
du Christ qui, à travers sa vie, sa 

mort et sa résurrection, nous porte 
tous en lui et vient à notre ren­
contre. 

C'est à cette lecture que nous 
invite Bernard Mendiboure. Rompu 
à la lecture ignatienne et à la trans­
mission des Exercices spirituels, il 
met en perspective les grands textes 
de l'Ecriture et de l'Evangile 
qu'Ignace propose à la méditation 
du retraitant. Le commentaire qu'il 
en donne n'est pas seulement d'une 
grande richesse II est aussi proposé 
selon une logique spirituelle que 
l'on pourrait dire expérimentale : 
celle de l'appropriation du texte 
biblique par son lecteur, par celui 
qui, saisi par la Parole de Dieu, 
cherche à lui répondre en trouvant 
sa place et sa mission dans le des­
sein divin L'auteur nous montre 
ainsi comment Ignace était pétri de 
l'esprit biblique dans la conception 
des Exercices. Comme le souligne 
Pierre Gibert dans sa préface, il 
nous fait revenir, en deçà de toutes 
les interprétations allégorisantes, « à 
la lettre du texte biblique, à Yhisto-
na, et donc à son sens littéral qui 
est tout uniment sens spirituel, 
christique et mystique ». 

Un ouvrage qui n'intéressera 
pas seulement les théologiens du 
récit, mais tous ceux qui, ayant fait 
ou donné les Exercices, voudront 
revisiter le chemin et découvrir son 
inépuisable fécondité Les Exercices 
ne sont-ils pas, en fin de compte, 
une manière de s'approprier la 
Parole de Dieu, de la mettre en 
perspective et de trouver ainsi la 
voie par laquelle le Christ appelle 
chacun à aimer et servir davantage ? 

Claude Flipo • 



Lectures spirituelles pour notre temps 

François MARTY 

Sentir et goûter 
Les sens dans les Exercices 
spirituels de saint Ignace. 
Cerf, coll. « Cogitatio fidei », 
2005, 318 p., 30 €. 

Ce livre prend le risque d'explo­
rer ce que peut apporter la pratique 
des Exercices spirituels d'Ignace de 
Loyola à notre culture qui attache 
une importance grandissante au 
« sentir » et à la dimension corpo­
relle de l'existence humaine. C'est 
dire son importance mais aussi sa 
difficulté. De nombreuses pistes 
sont entrouvertes. 

L'exercice des cinq sens du corps 
est le point de départ et le pivot de 
la réflexion du père jésuite François 
Marty, philosophe longtemps pro­
fesseur au Centre Sèvres ; cet exerci­
ce achève le parcours de chaque 
journée à partir de la seconde étape 
de l'itinéraire appelée « seconde 
semaine ». La prise au sérieux de cet 
engagement du corps dans ce qu'il 
a de plus apparemment extérieur 
ouvre des perspectives qui éclairent 
différentes directions de l'évolution 
de notre culture . l'engagement de 
l'homme dans le cosmos (l'écolo­
gie), dans la vie artistique, dans une 
liturgie engagée dans une rencontre 
des langues et des cultures vivifiant 
leurs différences 

L'auteur attire efficacement l'at­
tention sur cet engagement et ce 
respect des sens. « Sentir et goûter » 
mobilisera toutes les ressources de 
l'existence humaine, en établissant 
l'importance non pas tant de ce qui 
est visible, audible, palpable, que de 
ce qui se donne à voir, entendre et 

finalement sentir dans toute l'épais­
seur de l'humanité. 

L'ouvrage est audacieux, sugges­
tif, dans son exploration de che­
mins ardus. Il commence en réalité 
avec la deuxième semaine après une 
longue traversée de la première 
semaine. Le fait est que cette pre­
mière étape est le point de départ, 
mais aussi le socle sur lequel se 
construit le chemin de la totalité de 
l'expérience jusqu'à son terme. La 
réflexion prend en quelque sorte la 
fin comme point de départ : l'appli­
cation des sens est le dernier exerci­
ce de chaque jour et n'intervient 
qu'à partir de la seconde semaine. 

Le danger serait de valoriser 
l'exercice des sens en méconnais­
sant ce qu'il suppose de passage par 
un engagement de l'activité menta­
le. La conversion de la première 
semaine, fruit de la méditation, 
autorise un juste jeu du sens et des 
sens. L'application des sens suppose 
d'avoir fait l'expérience proposée 
par la méditation sur l'enfer qui ter­
mine la première semaine Cet exer­
cice demande de s'imaginer sentir 
et d'en faire l'application à propos 
de chacun des sens. « S'imaginer 
sentir », n'est-ce pas verser du côté 
du délire ? L'application des sens 
suppose la conversion de leur usage 
faussé par la manière dont, subrep­
ticement, le plaisir/déplaisir se sub­
stitue à la réalité et tend à barrer 
l'accès au réel de la rencontre. 

La source de la perversion est 
dans le vouloir propre de l'homme 
imposant à la réalité d'être confor­
me à ce que son activité mentale 
(son intelligence) imagine. 

Adrien Demoustier • 



SESSIONS DE FORMATION SPIRITUELLE 
(Demandez le programme par téléphone Le n° est indiqué une fois par maison ) 

18-22 avr. Ecoute de l'autre et connaissance de soi 
B. DESROSIERS — Manrèse, Clamait — 01 45 29 98 60 

9-12 mai De la jalousie à la louange 
M. ROGER — Le Châtelard, Lyon — 04 72 16 22 33 

13-14 mai L'initiateur de l'Ecole française : Pierre de Bérulle 
K. BEAUMONT — La Roche du Theil, Redon — 02 99 71 11 46 

20 mai Travail sur soi, éveil à l'autre 
(Voir p. 220 du présent numéro) 

20-21 mai Séparation, divorce, vivre la traversée 
F. RODARY, G. SALANOU, J.-L. MERMET 

Biviers, Grenoble — 04 76 90 35 97 

24-28 mai Bible et Exercices 
S. ROBERT et une équipe (en collaboration avec le Centre Sèvres) 
Manrèse, Clamait 

25-28 mai Accompagner dans la vie quotidienne 
M.-T. DEPRECQ — Centre Sophie Barat, Joigny — 03 86 92 16 40 

27 mai Psychanalyse et religions 
M. ROMANENS (en partenariat avec l'ISTR, Toulouse) 
Notre-Dame deTemniac, Sarlat — 05 53 59 44 96 

3 juin Charles de Foucauld 
C. CAVALLINI — Le Châtelard, Lyon 

10-18 juin L'eucharistie au rythme de la messe en si mineur de I.-S. Bach 
H. DÉCIS-LAKTIGAU — Biviers, Grenoble 

12-16 juin La retraite professionnelle, un moment privilégié 
C. COURTOIS, O. GARRIGUE — La Roche du Theil, Redon 

26-28 juin Vie religieuse et réalités diocésaines 
G COTTIN et une équipe (au Centre Saint-Amand, Albi) 
Coteaux Pais — 05 62 71 65 39 



Etudes 
ignatiennes 

- • ' • ' . . ' . ' i.k=j*iiimmilmmmimmimmmimmÊÊÊmmmm 

Sur rœuvre 
d'Adrien Demoustier s.j. 

231 



Lecture et pratique 
des Exercices spirituels 

Bernard MENDIBOCJRE s.j. * 

Voici désormais accessibles en un seul volume les trois 
cahiers sur « la proposition des Exercices », cours donné ces 
dernières années au Centre Sèvres par le père jésuite Adrien 

Demoustier : Les Exercices spirituels de saint Ignace. Lecture et pratique 
d'un texte (Editions Facultés jésuites de Paris, 500 p., 39 euros). 

Comme l'indique le sous-titre de l'ouvrage, il s'agit d'une lecture 
des Exercices spirituels tenant compte d'une pratique pour les donner. 
Le P. Fessard a été le théoricien génial, en son ordre indépassable, de 
la « dialectique des Exercices » '. Mais il aimait à dire que, de toute sa 
vie, il n'avait donné qu'une retraite selon les Exercices, à la suite de 
laquelle son retraitant s'était fait dominicain. Adrien Demoustier 
bénéficie quant à lui de sa longue expérience de l'accompagnement 
personnel et du « métier » qu'il implique : en témoignent les nom­
breux articles qu'il a écrits pour Christus2, et sa fidèle collaboration 

* Pans A publié à L'Atelier Lire la Bible avec Ignace de Loyola (2005) Dernier article publié 
dans Christus « La tentation sous couleur de bien » (n° 194, avril 2002) 
1. Cf La dialectique des Exercices spirituels de saint Ignace de Loyola, 2 vol, Aubier, 1956-1963 
2. Adrien Demousuer évoque son propre parcours intellectuel et spirituel dans « Le rôle du 
texte des Exercices spirituels » (Christus, n° 204, octobre 2004, pp 478-484) 

Christus n° 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Lecture et pratique des Exercices spirituels 

aux Notes et Pratiques ignatiennes dont il fut l'un des fondateurs avec 
Jean-Claude Dhôtel dans les années 70-803. 

Autour de l'internoviciat ignatien de Lyon et en compagnie de Jean 
Dravet, il a aussi inventé plusieurs « applications » des Exercices, 
comme ces retraites d'« approfondissement de la foi » pour des jeunes 
de dix-huit à vingt-cinq ans, ou cet exercice de groupe désormais deve­
nu classique qu'est le « dialogue contemplatif ». Cette expérience de 
terrain et, sur le plan de la réflexion, sa grande familiarité avec les 
documents de la tradition spirituelle, associée à une fine connaissance 
des approches contemporaines des sciences humaines (en particulier 
de l'histoire et de la psychologie), prédisposaient le P. Demoustier à 
rendre compte de façon originale et renouvelée de la pertinence tou­
jours actuelle de la démarche ignatienne des Exercices spirituels. 

On ne saurait rendre compte de la richesse de l'étude d'Adrien 
Demoustier en quelques mots. Retenons seulement quatre points qui 
nous paraissent les plus significatifs de sa pensée. 

De la transmission à la réception des Exercices 

Le premier point a trait à la relation entre celui qui « fait les 
Exercices » et son « Créateur et Seigneur » : bien qu'intime et en un 
sens incommunicable, cette relation s'inscrit dans le cadre d'une rela­
tion d'aide entre accompagnateur et accompagné, une relation qu'il 
importe donc d'éclairer le mieux possible avec les ressources des 
sciences humaines et sans avoir peur de recourir à quelques pratiques 
modernes comme celle de la « supervision ». Cependant, par rapport 
à d'autres types d'aide, la relation d'accompagnement en cours 
d'Exercices a ceci de particulier que le milieu où elle évolue est essen­
tiellement « théologal » et que « le sujet de la transmission » est la 
communication entre celui qui fait les Exercices et son « Créateur et 
Seigneur ». 

Or le Seigneur est un sujet et non un objet, un Premier et non un 
« tiers » : Il fonde la relation entre celui qui donne et celui qui reçoit 
les Exercices. C'est pourquoi Ignace n'adresse pas son livre directe­
ment à l'accompagné — comme c'était encore le cas pour 
ÏExercitatorio de Garda de Cisneros dont il s'est pourtant inspiré —, 
mais à l'accompagnateur. Pour autant, la mission de celui-ci n'est pas 
avant tout de transmettre le contenu du livre : elle est de favoriser la 

3. L'essentiel des travaux de ce groupe (1984-1993) a été réuni dans un hors série de Christus 
« Pratiques ignatiennes » (n* 170HS, mai 1996, 320 p ) 

233 



Etudes ignatiennes 

relation de son « accompagné » avec son Créateur et Seigneur, « afin 
qu'il cherche et trouve la volonté divine dans la disposition de sa vie ». 

Ce n'est donc pas à son « savoir » des Exercices que l'accompagna­
teur doit se référer, mais à l'expérience spirituelle qu'il a lui-même 
reçue du « Créateur qui s'est communiqué à lui immédiatement » au 
temps où il faisait les Exercices. Cette « réception » l'autorise à « don­
ner les Exercices », c'est-à-dire à parler à son tour, quitte à se servir du 
livret d'Ignace comme d'un « code de la route ». Mais il n'invente pas 
la route. C'est dire que dans l'acte de transmettre les Exercices, « l'oral 
précède l'écrit », et l'expérience de la Parole, la lettre. Quand bien 
même l'accompagnateur userait du contenu du livre, ce n'est pas son 
contenu qu'il transmet, c'est plutôt une manière de procéder pour que 
l'accompagné fasse à son tour sa propre expérience. 

Cette transmission se vit non pas dans une relation duelle 
(comme pourrait l'être la relation entre deux personnes dont l'une 
posséderait la science et l'autre pas), mais « triangulaire » : celui qui a 
fait les Exercices les a reçus du « Maître intérieur » ou du « Maître 
d'école », comme le dit Ignace décrivant sa propre expérience de 
Manrèse. Il se risque alors à les « donner » à celui qu'il accompagne 
sous la forme d'une « brève et sommaire explication de l'histoire pro­
posée à la méditation ou à la contemplation ». Car il y a une histoire à 
raconter, non la sienne, mais celle que révèle l'Evangile. De façon 
sobre — ce qui ne veut pas dire « distante » — pour que celui qui fait 
les Exercices en tire profit « selon le point où il en est ». 

En fin de compte, c'est son « Créateur et Seigneur » qui parle à celui 
qui « fait les Exercices ». Ce dernier peut alors prendre à son tour la 
parole, informant fidèlement celui qui donne les Exercices des « agita­
tions et pensées » qui lui viennent des « divers esprits » à l'écoute de la 
Parole. La Parole de Dieu est « vivante en effet et efficace comme une 
épée à deux tranchants », séparant dans le cœur de l'homme la vérité 
du mensonge, et le recréant pour qu'il puisse « choisir la vie ». C'est la 
Parole de Dieu qui opère dans les Exercices, et sa réception n'est pas le 
fruit d'un savoir transmis par l'accompagnateur. Certes, l'intelligence a 
sa part dans le travail de réception des Exercices, mais comme en 
second. C'est la mémoire qui tient le premier rôle. 

« Mental et corporel » 

« Par ce mot d'exercices spirituels, on entend toute manière d'exa­
miner sa conscience, de méditer, de contempler, de prier vocalement et 



Lecture et pratique des Exercices spirituels 

mentalement, et d'autres opérations spirituelles comme il sera dit plus 
loin » (Ex. sp. n° 1). La distinction et la mise en relation (non l'oppo­
sition) établies d'entrée de jeu par Ignace entre prière vocale et prière 
mentale donnent à Adrien Demoustier l'occasion de se saisir de ces 
deux catégories qui joueront par la suite un rôle fondamental dans son 
interprétation de la « manière de fonctionner » des Exercices spirituels. 
Elle seront alors transformées dans le couple « mental et corporel ». 

Le fait est que la Renaissance, avec l'arrivée de l'imprimerie, est 
aussi l'époque de la diffusion du livre : la lecture autorise la prière 
silencieuse ou « mentale », à la différence du Moyen Age, où prévaut 
la prière vocale monastique et populaire. L'accession d'un plus grand 
nombre à la lecture introduit à un progrès personnel et social, et ce 
n'est pas un hasard si les Exercices dans leur intégralité sont proposés 
à des gens ayant une certaine culture, c'est-à-dire pouvant lire, étudier 
et progresser. Mais ce n'est pas de l'élitisme : une prière « mentale » 
qui ne s'incarnerait pas en un langage corporel et social ne serait pas 
une vraie prière, tant il est vrai que l'homme ne se réduit pas à un pur 
« mental ». Il est un être de chair, unité de mental et de corporel, de 
corps et d'âme. Si dans un premier temps la prière est un exercice 
mental (lecture, méditation, contemplation), il est de sa nature de 
s'achever en une « parole vocale », un « colloque » où l'orant ne se 
contente plus de « réfléchir en lui-même », aussi important que soit le 
préalable de la réflexion, mais où il parle à son Interlocuteur « comme 
un ami parle à son ami ». Le terme et le fruit de la prière ignatienne, 
qu'on la qualifie de mentale, vocale, communautaire ou individuelle, 
est donc le « colloque » (« parler avec »). 

Si donc le couple mental/vocal se rapporte initialement à la 
manière de prier, Adrien Demoustier le transfère donc ensuite au 
binôme mental/corporel en général : est-il identifiable au binôme spi­
rituel/corporel qu'on trouve aussi dans la comparaison ignatienne : 
« Les Exercices spirituels sont comme les exercices corporels » ? Non : il 
ne s'agit ici que d'une comparaison. Le « spirituel » n'est réductible ni 
au « mental », ni au « corporel ». Son statut est singulier, il ne fait 
nombre avec rien, car il englobe et unit tout : la prière mentale et la 
prière vocale, le mental et le corporel, le corps et l'âme, le somatique 
et le psychologique. Sa source est l'Esprit Saint Lui-même. 

S'il est donc légitime de distinguer une dimension « mentale » et 
une dimension « corporelle » dans l'activité de celui qui « fait les 
Exercices », il faut affirmer avec force que seul leur exercice conjoint est à 
même de disposer le retraitant à recevoir le fruit des Exercices spirituels. 



Etudes ignatiennes 

L'homme est une histoire de « chair », indissociablement « psychique » 
(mémoire, intelligence, volonté, dirait saint Ignace) et « corporel » 
(dans sa manière par exemple de se tenir dans la prière, de faire péni­
tence, etc.). 

La spécificité ignatienne des Exercices spirituels 

Comme on l'a depuis longtemps souligné, l'« élection », le choix 
de Dieu, se trouve au centre du dispositif ignatien des Exercices. « La 
finalisation des Exercices par l'élection est un des deux traits absolu­
ment originaux d'Ignace par rapport à la tradition antérieure (l'autre 
étant que les Exercices sont un livre destiné au maître). » 

Après avoir décrit le fond en quoi consiste la démarche générale 
des Exercices spirituels (par exemple toute manière de prier vocale­
ment et mentalement), Ignace précise dès la Ie™ annotation en quoi 
consiste la finalité propre de sa démarche : « Chercher et trouver la 
volonté de Dieu dans la disposition de sa vie. » Le but des Exercices 
est « de se disposer pour un choix décisif (ou élection) engageant l'in­
dividu dans la société et lui permettant de trouver son salut », résume 
Adrien Demoustier. 

On a souvent dit que la mystique ignatienne était une mystique 
d'action et que l'expérience mystique ne s'y exprimait pas dans le lan­
gage nuptial. Ce n'est pas contestable, à condition de prendre 
conscience que l'action dont il est question n'est pas l'action pour 
elle-même, ou activisme, mais une manière concrète de s'unir à Dieu 
et à son travail pour le salut du monde. Il est vrai que pour Ignace, 
dans les Exercices, cette union s'effectue par le moyen terme de la 
mise à « disposition de sa vie », c'est-à-dire le choix (ou élection) 
d'une manière concrète et personnelle de participer activement à 
l'œuvre de Dieu dans le monde, et de contribuer ainsi à sa plus gran­
de gloire. Avec l'auteur, il est éclairant de distinguer centre et terme des 
Exercices. Une partie plus ascétique (lère/2e semaine) conduit à l'élec­
tion (le centre) ; une deuxième partie plus « mystique » (3e/4e semai­
ne) nous conduit au terme : l'union à Dieu en aimant et servant en 
tout. Ainsi devient-on « contemplatif dans l'action » à la manière dont 
l'explicite l'auteur : selon la tradition, l'action est l'« ascèse » qui 
conduit au repos et à la joie de la contemplation. 



Lecture et pratique des Exercices spirituels 

La contemplation des Mystères de la vie du Christ 

Dans la contemplation de la vie du Christ, à partir de la deuxième 
semaine, l'activité mentale (c'est-à-dire l'exercice de la mémoire, de 
l'intelligence et de la volonté) se fait moins forte. Elle s'oriente vers 
une attitude plus passive, plus « corporelle » Elle se convertit : si le 
retraitant est invité à « réfléchir en lui-même » ce n'est plus sous la 
forme d'une réflexion mentale, mais en tirant profit d'une « applica­
tion des sens » (voir, entendre, sentir, goûter, toucher) à un Mystère 
donné de la vie du « Verbe fait chair » : « réfléchir et tirer profit ». C'est 
de la contemplation des Mystères de la vie du Christ que naît concrè­
tement le discernement des esprits, et l'élection qui s'ensuit. L'élection 
n'est pas le résultat d'un exercice de la « raison pure », si tant est qu'el­
le existe en l'homme, ni de l'examen des avantages ou inconvénients 
qui résulteraient des deux côtés d'une alternative, même si un tel exa­
men peut aider à confirmer ou mûrir un choix. C'est son désir de 
suivre et d'imiter le Christ contemplé selon tel ou tel point de son 
Mystère qui va donner au retraitant la grâce de « choisir » de vivre 
selon son Esprit en se décidant sans aucun attachement désordonné. 

Les contemplations évangéliques répétées permettent une conver­
sion des effets trop volontaristes que peut entraîner l'usage de l'activi­
té mentale au cours des méditations de première semaine. Regarder le 
Christ, épouser ses sentiments permet de guérir des images, positives 
ou négatives, que nous nous faisons de nous-mêmes. La contempla­
tion ouvre à une élection « libre » (qui vient de Dieu), s'ajustant à la 
personnalité et à l'histoire de chacun : ni trop (excès de justice), ni 
trop peu (excès d'humilité) : « Le Christ en humble place, beau et gra­
cieux » (144). 

* * * 

L'ouvrage d'Adrien Demoustier, croyons-nous, fera date. Il est de 
ceux qui doivent se lire la plume (ou le clavier) à portée de main, et 
plus encore le livret auquel il se réfère sans cesse, les Exercices spirituels. 
Moyennant quoi, la peine qu'il exige parfois de son lecteur ne sera pas 
perdue. 

237 



Salut à l'historien ! 

Pierre-Antoine FABRE * 

Depuis ses premiers travaux sur la Province jésuite de Lyon 
aux XVIe et XVII* siècles, et dans l'ensemble du parcours qui 
l'a conduit de l'histoire des collèges vers la théorie et la 

pratique des techniques spirituelles promues par la Compagnie de 
Jésus à l'époque moderne et aujourd'hui, Adrien Demoustier est pro­
fondément resté un historien. Un historien, c'est-à-dire, bien sûr, celui 
qui trace la voie d'une insertion des Exercices spirituels, comme aaeur 
et comme édaireur, au titre donc d'une sorte de discerneur de société, 
dans le monde moderne, un monde que la pratique différenciée des 
Exercices (une semaine seulement ou davantage, etc.) unifie et reclasse 
en même temps. Mais Demoustier est historien d'abord et surtout 
parce qu'il est contemporain : confronté aux Exercices, dans une inter­
rogation obstinée de leur signification (comment les comprendre, 
mais aussi comment les interpréter, cette interprétation étant déjà elle-
même une forme d'exercice), il renonce à vouloir retrouver un texte 
originel, à remonter du multiple vers l'un perdu. Il fait avec ce qui, 
aujourd'hui, pour nous, constitue ce texte : ses versions espagnoles et 

• Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS), Paris A notamment publié Ignace 
de Loyola, le lieu de l'image (Vrin/EHESS, 1992). 

Christus n° 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Salut à l'historien ! 

latines successives, mais pour nous simultanées, contemporaines les 
unes des autres dans le regard que nous portons sur elles. Plus pro­
fondément, il renonce aussi à poser la première source orale (les 
« exercices », comme on l'écrit dans les premières lettres jésuites) 
d'une écriture (les Exercices) ou, au contraire, la source textuelle d'une 
interlocution orale ; il réfléchit l'une avec l'autre, en historien, ces 
deux instances continuellement adossées l'une à l'autre et imbriquées 
l'une dans l'autre. 

Mais Adrien Demoustier, pour la première fois je crois dans la 
longue et riche tradition des commentaires des Exercices, accède par la 
voie de cette rigueur historienne à la possibilité de penser l'écart per­
manent de la pratique des « exercices » par rapport au 
témoignage/projet du texte ignatien, et de penser cet écart comme un 
trait central. C'est par lui qu'est atteinte une compréhension profonde 
de la « composition de lieu », à laquelle il consacre de fortes pages, 
cette « composition » qui, au-delà de la lettre des Exercices, est « le lieu 
où le retraitant se trouve lui-même engagé », comme l'a écrit Maurice 
Giuliani, qui aurait certainement été le meilleur lecteur du grand livre 
de son compagnon. 

Le même mouvement, là encore dans un émouvant relais de 
Giuliani, dont ce fut l'une des dernières méditations, conduit Adrien 
Demoustier à de très amples développements sur les « Mystères de la 
vie du Christ », ce supplément incandescent des Exercices, dans lequel 
non seulement celui qui fait les « exercices » est appelé à prendre la 
parole dans le prolongement et dans le souffle du récit évangélique, 
mais dans lequel aussi le texte ignatien réinvente celui de l'Ecriture, 
dans une transmission affranchie (ou encore libre) de toute exactitude 
littérale, qui transmet une parole léguée au « retraitant ». 

Une interrogation obstinée des Exercices, ai-je dit plus haut : oui, 
celle qui découvre, révèle, fortifie la résistance d'un texte, dans le 
double sens où d'une part ce texte oppose une résistance, ne se laisse 
pas facilement saisir, comme Demoustier l'a montré en soulignant sa 
trame trouée, son incomplétude essentielle, le feuilletage de ses ver­
sions aussi, et où d'autre part ce petit livret résiste au débordement 
des pratiques ou des gloses auxquelles il a donné lieu. Il faut y revenir 
pour en repartir, toujours à nouveau, toujours autrement, vers ce que 
justement les Exercices eux-mêmes aident à concevoir comme un hori­
zon irréductiblement ouvert, celui du rapport, dans l'exercice de vivre, 
de la mémoire, de l'intelligence et de la volonté. 

239 



La revue Christus 
est heureuse de s'associer 

au 150e anniversaire de la revue Etudes 

éditée par des jésuites 

La grande inquiétude 
JEAN-CLAUDE GUILLEBAUD 

L'homme d'un moment 
CLAUDE FUPO 

Repenser l'inculturation en Afrique 
LUDOVIC LADO 

Eucharistie, Assemblée, Dimanche 
PATRICK PRÉTOT 

Questions d'actualité sur saint Paul 
JEAN-NOÉL ALETTI 

Théâtre, Cinéma, Médias, Expositions 

Musique, Notes de lecture, Revue des livres 

M E N S U E L (144 PAGES) : 1 0 € 
A B O N N E M E N T (11 N » PAR AN) : 92 € 

RÉDACTEUR EN CHEF 
PIERRE DE CHARENTENAY S.J. 

EN VENTE DANS TOUTES LES LIBRAIRIES 

www.revne-etudes.fr 

http://www.revne-etudes.fr


Chroniques 
. „ . , - y j j •• ; V T ; , - i ; ^ n i — — — 

241 



Nouveaux visages 
de la mission 

Moines, religieux et consacrés sont, dans l'Eglise de ce temps, confrontés à de 
nouveaux défis, dans leur désir de vivre l'Annonce et de rendre témoignage au Christ 
ressuscité. Dans cette chronique à plusieurs voix, certains d'entre eux racontent ce 
qui change, dans la visée de la mission comme dans la manière de l'entreprendre, en 
lien étroit avec les membres d'autres instituts ou avec des laïcs vivant d'une même 
spiritualité. 

Les sœurs des cités 

AHérouville Saint Clair, dans la banlieue de Caen, nous for­
mons une petite communauté religieuse installée dans 
deux appartements. Nous sommes simplement là, présence 

fraternelle au cœur d'une cité dont le taux de HLM est important. 
Notre présence est d'abord présence de prière, avec une particulari­

té : elle est visible. Le matin, le midi, le soir, nous vivons la prière com­
munautaire dans l'église de la ville, comme un espace ouvert à tous. 
Dès le début, des gens nous ont rejointes, aussi bien pour les offices 
que pour les temps d'oraison silencieuse. Signe que le besoin d'une 
vie de prière, d'un endroit où se poser, d'un espace de silence et de 
recueillement est autant nécessaire dans nos vertes campagnes que 
dans l'anonymat des villes. Signe aussi d'un besoin d'être ensemble 

Christus n' 210 • 14, rue d'Assas, 75006 Paris 



Nouveaux visages de la mission 

pour se tourner vers un Autre. Combien de ceux qui viennent nous ont 
dit leur joie de pouvoir disposer au cœur de la ville d'un tel espace ! 
Nous ne sommes pas engagées dans une initiation ou une formation à 
la prière : simplement, nous assurons une présence au long des jours. 

Ceux qui viennent, régulièrement ou non, sont divers : pères et 
mères de famille au travail, personnes seules dont la solitude est sou­
vent lourde à porter, personnes souffrant de maladies psychiques et 
dont la vie sociale est difficile... Ensemble, nous prions, nous portons 
devant le Seigneur nos vies, la vie de la ville et du monde, la vie de ceux 
que nous rencontrons. Ensemble, nous nous abreuvons à la source des 
Psaumes dont l'humanité exposée peut parler à la nôtre aujourd'hui. 

C'est un espace gratuit qui appartient à la vie de l'Eglise. 

Au cœur de la ville, notre présence se veut aussi fraternelle. 
Comme communauté religieuse, nous tentons d'ouvrir des 

chemins de fraternité : nous sommes sœurs. Dans la vie urbaine 
contemporaine, ce que nous tentons de vivre est une attente pour 
beaucoup. Notre communauté se veut ainsi espace ouvert au partage, 
à l'amitié, à la fraternité. A Hérouville, comme dans tant d'autres ban­
lieues ou villes, la solitude est grande, les itinéraires souvent chao­
tiques, les vies parfois douloureuses à porter. Le besoin d'amitié 
simple, de chemin fraternel, de lieu où parler et partager est fort. Et les 
propositions plus formelles en ce sens peuvent faire peur ou mettre 
mal à l'aise. 

Nous avons donc assez souvent du monde à notre table, ou bien 
nous sommes invitées, toutes ensemble, comme communauté. Et il 
n'est pas rare qu'au cours du repas on en vienne à parler de poids, de 
douleurs, de questions, mais aussi de joies discrètes qui traversent la 
vie de tel ou telle. Je me souviens ainsi de notre première rencontre 
avec Martine'. C'était un soir, elle n'allait pas très bien, et à la fin de 
l'office nous l'avons invitée à venir manger chez nous. La soirée s'est 
prolongée tard, Martine nous faisant le récit d'une vie chaotique et de 
ses angoisses aujourd'hui, de sa solitude... Moment unique où nous 
n'avions rien de précis à offrir, mais surtout beaucoup à recevoir. 
Martine est devenue une amie : elle n'hésite pas à s'inviter quand ça 
ne va pas trop bien, mais aussi quand elle a quelque chose à raconter 
sans personne à qui le dire. Notre communauté est pour elle un repè­
re, un lieu d'amitié : c'est là qu'elle vient exprimer ses questions et ses 

1. Par discrétion, je ne mentionne pas le vrai prénom des personnes 

243 



Chroniques 

angoisses. Je me souviens aussi de Francine traversant une crise qui 
remettait sa foi en cause. Elle n'avait plus goût aux relations ecclé-
siales et fuyait un peu ses relations sociales habituelles. Mais elle avait 
besoin de parler, d'être entendue. C'est chez nous qu'elle est venue 
frapper. Et combien d'autres encore, dans l'anonymat et la solitude 
des villes ! 

Il y a aujourd'hui, pour nombre de nos contemporains, un 
besoin de fraternité, d'amitié simple et gratuite, un besoin de 

dire autrement sa quête de vie et d'Esprit, un besoin de cheminer avec 
d'autres. Notre mission, au cœur de la ville, n'est alors rien d'autre 
que d'être ce que nous sommes, simplement, mais de manière ouver­
te, d'offrir notre vie fraternelle, que ce soit dans la prière ou dans la vie 
courante, comme un espace où chercher ensemble le Dieu qui se dit 
entre nous, qui nous fait enfants et frères, sœurs. 

Adeline MARC 
Carmel Saint-Joseph 

Animer un Centre spirituel 

Al'école de saint Jean Eudes et des grandes figures des 
instituts présents dans le Centre spirituel, nous croyons 
que Dieu s'intéresse plus à notre personne qu'à notre 

fonction ; nous sommes appelés à porter ce même regard sur les 
autres et à considérer notre vie dans le Centre spirituel comme une 
école de sainteté. » 

Ces mots concluent la charte de l'équipe d'animation du Centre 
spirituel de La Roche du Theil (près de Redon en Ile-et-Vilaine), selon 
la dernière mouture rédigée il y a quelques mois. Le texte a déjà évo­
lué à plusieurs reprises, en raison des nouveaux membres, des matu­
rations et approfondissements, et sans aucun doute, pour nous, en 
raison de l'Esprit de Dieu, poussant toujours plus vers une vie évangé-
lique. L'équipe d'animation est composée de trois laïcs salariés du 
Centre, dont un couple, quatre religieuses en communauté inter­
congrégations ' et trois eudistes. Cette équipe est comme le dispositif 

1. Notre Dame de Charité, Bon Pasteur, Bon Sauveur, Saints Cœur de Jésus et Mane 



Nouveaux visages de la mission 

central de l'utopie qui anime le Centre spirituel : hommes et femmes, 
prêtres et religieuses, cinq instituts, consacrés et laïcs... Le point com­
mun entre tous est la quête spirituelle dans le service des retraitants et 
groupes qui viennent au Centre, et plus précisément cette quête prend 
le chemin particulier de la spiritualité de saint Jean Eudes. En effet, les 
instituts féminins ont en commun un lien à la fois historique et spiri­
tuel avec lui ; les laïcs sont quant à eux engagés dans une démarche 
d'association à la congrégation des eudistes. 

Ce trait commun lié à la quête de Dieu selon un chemin spirituel 
défini est ce qui affleure en permanence ; autrement dit, ce qui nous 
tient ensemble dans le partage de la même mission, c'est explicite­
ment et visiblement l'appartenance à la même tradition. Lorsque les 
bénévoles se réunissent, c'est aussi pour se nourrir de ce courant spiri­
tuel, et ainsi entrer dans le même mouvement qui anime le Centre. 
Cette résurgence permanente de la source spirituelle dans les activités 
ordinaires du Centre, ou dans les temps plus spécifiques d'animation 
et de célébration, oblige à travailler sur plusieurs plans : l'actualité de 
la pédagogie proposée aux retraitants, la recherche de la mise en œuvre 
du chemin dans tous les domaines d'action d'un Centre spirituel, la 
participation à une réflexion plus large qui affirme l'actualité des iti­
néraires hérités de saint Jean Eudes. C'est œuvre commune, où chacun 
apporte sa contribution, aussi bien celle liée aux expériences des per­
sonnes et des instituts que celle liée plus spécifiquement à l'état de 
vie. C'est une recherche de complémentarité à tous les niveaux, en 
jouant avec tous les aspects de la diversité. Dans la mise en place du 
programme de retraites, la même attention nous habite : des reli­
gieuses et des laïcs associés sont sollicités pour apporter leurs contri­
butions, pour partager leurs manières particulières d'habiter une 
même tradition. 

En harmonie avec cet aspect de réflexion, il y a ce qui est vécu en 
commun comme apprentissage d'une spiritualité, dans la relecture de 
vie et dans les temps de prière et de célébration. Le Centre spirituel est 
une entreprise en construction, jamais achevée, sans cesse dans l'at­
tente de la grâce qui est comme un trésor caché ou la pierre philoso-
phale qui possède le pouvoir d'une invention de la vie commune. 

Car cette forme nouvelle de vie commune fait son apprentissage et 
connaît aussi des moments de crise... Là encore, nous prenons le parti 
de les vivre selon la source, non pour étouffer les crises à coup d'argu­
ments violemment dérobés au cheminement spirituel, mais pour se 
soumettre ensemble à ce qui nous tient et nous abreuve. La vie dans le 

245 



Chroniques 

Centre spirituel possède cette vertu heureuse et terrible de mettre en 
lumière les faiblesses et les limites des uns et des autres. Au cœur de 
l'héritage eudiste, il y a l'expérience de la miséricorde, du Cœur donné 
et célébré... C'est aussi ce que nous essayons de vivre, et nous savons 
que c'est le lieu le plus important de notre expérience humaine et spi­
rituelle. Quel bel apprentissage de la liberté ! 

Jean-Michel AMOURIAUX 

Eudiste 

Aumônier de centre anti-cancéreux 

Un vieil aumônier avait pris sa retraite deux ans auparavant. 
Un laïc dévoué apportait la communion à quelques 
malades qu'il visitait. Parfois, sur l'insistance des familles, 

il était fait appel au prêtre d'une paroisse voisine pour une onction 
« extrême ». Le prieur de mon couvent me fait part d'une demande 
adressée par la pastorale de la santé du diocèse. La grande disponibili­
té laissée par ma communauté m'a permis une présence quotidienne 
(parfois aussi la nuit), tissant des liens patients tant avec les malades 
et ceux qui les accompagnent qu'avec les soignants. Souvent, j'ai visité 
les malades sans avoir au premier abord d'approche confessionnelle, 
afin d'être témoin d'humanité. Cela a changé progressivement l'image 
traditionnelle de l'aumônier dans un lieu où il est trop facilement 
assimilé au ministre de la mort ou associé aux pompes funèbres. 

Etre aumônier des vivants et tenter de partager angoisses, 
détresses, et aussi joies et espoirs ; s'efforcer d'entendre le poids 

des vies pour y chercher un sens, participer à la réconciliation d'exis­
tences parfois disloquées et les porter ensemble dans la prière ou me 
retrouver seul dans le silence de l'oratoire. 

Entendre cette dame presque centenaire, en soins intensifs, dire 
qu'elle souhaitait une coupe de Champagne, transmettre aux soi­
gnants cette demande inhabituelle et les convaincre, organiser une 
réunion des enfants aux arrière-petits-enfants, faire sauter le bouchon 
d'une bouteille, puis réciter calmement ensemble un « Je vous salue, 
Marie »... Et, quelques instants plus tard, la voir mourir avec le sourire. 



Nouveaux visages de la mission 

Partager en silence la révolte de parents dont l'unique fils de sept 
ans s'en va. N'avoir rien d'autre à offrir qu'une présence priante, bles­
sée, muette et respectueuse. 

Accompagner dans la prière et l'indignation maîtrisée un malade 
transféré dans un autre hôpital où sa demande d'euthanasie a été 
acceptée. Continuer à croire en la Résurrection. 

Entendre un jeune père de famille qui, conscient d'être au bout de 
sa route, souhaite que soit célébré dans sa chambre d'hôpital le bap­
tême de sa fille de quelques mois ; tenter de garder la sérénité et le 
sourire, malgré l'imminence de la mort. Revenir le surlendemain me 
recueillir devant la dépouille de cet homme jeune et dire à sa petite 
fille, même si elle est trop bébé pour comprendre, qu'elle peut être 
fière de son père qui a tenu à lui faire le cadeau du Christ avant de 
mourir. 

Etre interrogé sur ma foi par des personnes désorientées : « Et 
vous, comment vous faites ? » 

En chimiothérapie où les patients défilent, rire ou pleurer avec eux 
des premiers cheveux qui tombent et apprendre à regarder demain 
avec un cœur ouvert malgré une tête chauve. 

Présider des obsèques civiles alors que mon identité religieuse est 
parfaitement connue. 

J /ai rencontré de très nombreuses personnes jeunes et âgées, en 
début de maladie ou à des stades avancés, chrétiennes, prati­

quant d'autres religions ou athées. Après les premiers contacts souvent 
à simple niveau humain, j'ai été étonné de constater que mon statut 
d'aumônier favorisait une parole d'une liberté ailleurs empêchée. Des 
culpabilités traînées des années durant se libèrent soudain à la percep­
tion d'un Dieu de miséricorde, alors que le souvenir des catéchismes 
de l'enfance l'avait limité à un juge brandissant des menaces d'enfer. 
Des soignants m'ont demandé ce que j'avais fait à un patient et ils 
constataient : « Il est mieux », alors que son état physique se dégradait. 

Apprendre l'impuissance, renoncer à toute manifestation tangible 
d'utilité et accepter d'être là dépouillé de tout projet sur l'histoire de 
l'autre pour que le Christ se révèle en dehors de mes mots ou de mes 
silences. 

Découvrir que le rassemblement dans une chambre au nom du 
Christ le rend exceptionnellement présent et discret. L'aumônier 
reçoit aussi de ceux qu'il visite. S'accepter prochain du malade qui se 
révèle parfois le Samaritain de ma quête de Dieu. 

247 



Chroniques 

Le fait d'être religieux donnait-il un caractère particulier à ma 
mission d'aumônier ? Pendant ces années, je me suis senti tota­

lement libre et fidèle à la tradition dominicaine. J'ai trouvé là du sens, 
peut-être à cause du charisme de compassion et de la spiritualité de 
l'Incarnation qui ont nourri saint Dominique dans le regard sur son 
époque et dans son engagement soucieux de présence aux frontières 
où l'Eglise n'est pas ou n'est plus. J'ai essayé de témoigner, avec mes 
limites, de la présence du Christ au milieu de son peuple souffrant. 

La chance, aux côtés des bénévoles, d'une disponibilité totale sans 
être pris par d'autres tâches, la chance aussi d'être soutenu par une com­
munauté de frères, de pouvoir parler ou « me défouler » avec eux, d'être 
porté par leur prière et d'y retrouver des forces ; toutes ces chances m'ont 
donné de vivre au Centre Oscar Lambret, à Lille, six années parmi les 
plus heureuses de mon apostolat dominicain. 

Emmanuel DOLLÉ 

Dominicain 

Un monastère en Guinée 

L
e monastère Sainte Croix est situé en pleine brousse, à cinq 
kilomètres de Friguiabé, en Guinée. A la petite communauté 
de cinq sœurs françaises venues de Maumont, en Charente, 

se sont ajoutées, pour un temps plus ou moins long, des sœurs afri­
caines des monastères de l'Afrique de l'Ouest (actuellement deux 
sœurs de Koubri au Burkina Faso). Ensemble, en filles de saint Benoît, 
nous traçons le sillon de la vie monastique, inconnue jusqu'alors en 
Guinée. Nous commençons notre dixième année de présence ici, en 
réponse à l'appel de Mgr Sarah, archevêque de Conakry, qui désirait 
ardemment pour son pays et son Eglise un lieu de prière, une source 
vive comme le torrent de Kérit, où chacun peut venir boire et refaire 
ses forces, approfondir sa foi. 

Après les premières années très riches en contact avec l'extérieur, 
au cours de tournées monastiques notamment, à la rencontre des 
communautés chrétiennes des trois diocèses de Guinée, nous vivons 
une étape nouvelle, plus stabilisée, fondée sur les valeurs de notre vie : 

• Ora. Les jeunes qui passent entrent facilement dans notre liturgie 
toute simple, malgré l'absence de chants ou de psaumes rythmés 



Nouveaux visages de la mission 

(pour l'instant !). En plein milieu musulman, notre présence est bien 
accueillie : il y a un grand respect pour les « femmes de prière » que 
l'on voit en nous. 

• Labora. Dans un contexte économique de plus en plus difficile, 
au cœur d'un peuple pauvre et qui souffre, il n'est pas simple de réus­
sir un projet de travail. Ainsi, nous sommes obligées de fermer le pou­
lailler qui nous faisait vivre, avec une dizaine de familles, et de 
chercher une autre orientation : développer le maraîchage, l'artisa­
nat ? De plus, la difficulté de trouver des personnes de confiance rend 
plus délicate la gestion de l'économie globale du monastère. 

Les hôtes ne manquent jamais au monastère, qui devient peu à 
peu un lieu de référence pour la vie de l'Eglise locale : retraites, ses­
sions, liens avec le petit séminaire et le juvénat de Kindia, les chrétiens 
de Friguiabé... La simplicité de vie de ceux qui nous entourent, avec 
des moyens pauvres, fait résonner en nous la Parole de Dieu, dans ses 
deux Testaments, de façon concrète, vivante. La situation de précarité 
où nous sommes, la rudesse du climat, le choc des cultures nous invi­
tent à être modestes, à découvrir ce paradoxe de l'Evangile d'une force 
cachée dans la faiblesse, à vivre une vie fraternelle vraie dans l'écoute 
réciproque et la joie de louer Dieu, notre Père à tous. L'entrée d'une 
jeune Guinéenne dans notre communauté et la présence à proximité 
de nos frères moines, venus de Keur Moussa au Sénégal depuis deux 
ans, nous remplissent d'espérance. 

Françoise COUSIN 
Bénédictine 

Les missions d'évangélisation 

La Côte d'Azur en plein été, une plage bondée. Sr D., jeune et 
jolie, la parcourt de long en large, en habit de la Commu­
nauté des Béatitudes, accompagnée d'une jeune célibataire, 

pour distribuer des invitations à la veillée de prière de ce soir autour 
du Saint-Suaire dans une paroisse proche. L'accueil est très variable de 
la part des estivants, cependant tous enfants chéris du Bon Dieu. Tout 
à coup, une vacancière bronzée, à moitié nue, se lève de son transat et 
tance la sœur d'un : « Vous n'avez pas honte d'être sur une plage dans 
une tenue pareille ? » 

249 



Chroniques 

Une station de sport d'hiver prisée en Suisse. Sr O., la soixantaine 
bien affirmée, en habit aussi, est assise à la table de plusieurs jeunes 
dans cette « disco » où elle vient régulièrement, les samedis soirs après 
les vêpres de la Résurrection — accompagnée de jeunes frères —, 
annoncer l'amour du Christ. Un jeune arrive, la voit et lui lance : « Eh, 
la bonne sœur, qu'est-ce que tu f... là ? » 

L'une comme l'autre ne faisaient que suivre les Actes : « La multitu­
de des croyants n'avait qu'un cœur et qu'une seule âme. (...) Avec 
beaucoup de puissance, les apôtres rendaient témoignage à la résur­
rection du Seigneur Jésus, et ils jouissaient tous d'une grande faveur » 
(4,32). Notre Livre de Vie dit dans le même sens : « Chacun se sentira 
invité à témoigner de l'amour du Christ en tout lieu et en tout temps, 
à être porteur de la bienheureuse espérance du Royaume en toute cir­
constance ;(...) la communauté organisera des missions d'évangélisa-
tion ponctuelle ayant pour but d'annoncer la Bonne Nouvelle dans 
des milieux divers. » 

Appelés comme tout baptisé à partager notre joie d'être sauvés, 
nous avons, dès les débuts de la communauté, été attirés par les « bella 
brigata » de sainte Catherine de Sienne qui les voulait composées 
« aussi bien d'adolescents que de religieux, de gens mariés que de 
prêtres » — ce qu'on appellerait aujourd'hui « la communion des états 
de vie ». Le pape Jean-Paul II, dans Vita Consecrata, parlera de cette 
« originalité des communautés nouvelles (...) dans le fait qu'il s'agit de 
groupes d'hommes et de femmes, de clercs et de laïcs, de personnes 
mariées et de célibataires, qui suivent un mode de vie particulier ». 

Au long de l'année et des appels, nous partons ainsi, tous états de 
vie confondus, représentatifs de tout le « peuple de Dieu », pour « por­
ter l'Amour », comme disait Marthe Robin à un communautaire. Nous 
savons que bien des formes concrètes d'évangélisation ou de mission 
ne peuvent être assumées par des individus seuls, et le principe cher à 
l'Action catholique selon lequel « le semblable influence plus facile­
ment le semblable » se vérifie aussi dans une communauté comme la 
nôtre : parce que tous les états de vie sont présents, tous les « sem­
blables » sont potentiellement interpellés par un témoignage qui leur 
correspond. 

Notre rayon d'action étant « les extrémités de la terre » [Ac 1,8), 
plusieurs d'entre nous sont allés (et certains, restés !) en Nouvelle-
Calédonie, Amazonie et Gaspésie, au Kazakhstan, en Chine... Sur 
place aussi : une de nos maisons accueille pour des retraites spiri­
tuelles et la communion des états de vie apparaît là comme une 



Nouveaux visages de la mission 

richesse pour l'animation et l'accompagnement spirituels. Bien de nos 
prêtres — mais on pourrait dire de même chose pour les religieux, 
célibataires ou couples — savent et peuvent témoigner à quel point 
l'enracinement communautaire de leur mission pastorale est un 
remède précieux contre les virus paralysant de l'individualisme et de 
l'isolement. 

Saint Jean Chrysostome, au IVe siècle, disait à propos de la com­
munauté chrétienne primitive : « Combien il serait plus facile d'avoir 
le courage aujourd'hui d'une expérience de vie commune, puisque les 
fidèles sont dispersés dans le monde entier ! Croyez-vous qu'il reste­
rait un seul païen ? Je pense qu'il n'en resterait aucun, que nous 
serions capables de les attirer tous, de les gagner tous. » La force de 
témoignage et de rayonnement missionnaire de la koinonia des états 
de vie est grande. 

Madame Cathy BRENTI 

Communauté des Béatitudes 

Laïcs associés : 
quand du neuf naît du vieux 

Certains vieux arbres se mettent à bourgeonner de manière 
inattendue Telle est la situation des frères des Ecoles 
Chrétiennes en ce début de XXIe siècle. Le bourgeon qui naît 

et se fortifie porte un nom : association. Une association qui ne concer­
ne pas seulement les frères, mais des laïcs qui se veulent partie pre­
nante et même moteurs. De quoi s'agit-il ? Quel chemin nouveau est 
en train de se tracer ?. 

La notion d'association est au fondement de l'aventure lasallienne. 
Son initiateur, Jean-Baptiste de La Salle, comprend que l'école « pour 
les fils des artisans et des pauvres » n'est possible qu'assurée par une 
communauté d'hommes solidaires, capables d'inscrire leur action dans 
la durée. C'est pourquoi, en 1691, à un moment où son œuvre est 
compromise, il s'engage irrévocablement avec deux frères à travers un 
« vœu d'association et d'union ». Il ne s'agit donc pas alors de s'inscrire 
dans la forme classique de la vie religieuse par les trois vœux . pauvre­
té, chasteté, obéissance. En 1694, cette fois avec douze frères, il réitère 
son vœu. Désormais, les frères des Ecoles Chrétiennes se définissent 

251 



Chroniques 

comme ceux « qui se sont associés pour tenir ensemble et par associa­
tion les écoles gratuites ». Même s'ils entreront au fil du temps dans un 
cadre classique de vie religieuse, les frères gardent, sinon le voeu, du 
moins la conviction que l'association est une ligne de force de leur vie 
et de leur action. Ils n'imaginent pas encore que ce type d'association 
puisse en concerner d'autres que des frères. 

Peu à peu, cependant, des laïcs travaillent à leurs côtés. D'abord 
considérés comme une force d'appoint, ils prennent de plus en plus 
de responsabilités jusqu'à occuper la quasi-totalité des postes de 
direction. C'est aujourd'hui une association essentiellement animée 
par des laïcs qui assure pour les frères le fonctionnement de la tutelle 
sur les 150 établissements du réseau lasallien français. 

La question des origines resurgit alors sous un jour nouveau : suf­
fit-il d'être de bons professionnels pour que l'école chrétienne réalise 
sa mission d'éducation et d'évangélisation selon l'esprit du fondateur ? 
Ne faut-il pas des hommes et des femmes enracinés dans une spiritua­
lité adaptée à leur mission et soucieux d'œuvrer solidairement, surtout 
face à des jeunes déboussolés ? D'où l'interpellation lancée aux frères 
par les laïcs : « Partagez-nous vos richesses, non seulement pédago­
giques et éducatives, mais spirituelles. Votre charisme n'est pas une 
propriété privée. Nous y participons de fait. Nous voulons œuvrer avec 
vous, non comme des collaborateurs, mais comme des partenaires, et 
même des associés. » 

Les premiers étonnés furent les frères. Force est de constater qu'au­
jourd'hui cette demande s'incarne dans des types d'association extrê­
mement variés selon les secteurs de l'Institut : volontariat national et 
international, mouvements lasalliens (Signum fidei en Amérique lati­
ne, en Asie, au Proche-Orient) ; Fraternité lasallienne et Groupe d'as­
sociés en France ; communautés composées de frères et de laïcs en 
Espagne et aux Etats-Unis ; engagements permanents au service du 
réseau lasallien... Elle provient principalement d'éducateurs, mais pas 
uniquement : des anciens élèves, des parents, des amis, y trouvent un 
chemin de vie fondée sur la foi, la fraternité et le service. 

Jacques D'HUITEAU 

Frère des Ecoles Chrétiennes 



Nouveaux visages de la mission 

L'itinérance apostolique 

arais et Mignon, Beauvoir-Frontenay, Prahecq-Fors... En 
juillet dernier, avec d'autres membres de l'équipe LTER 
(ITinERance apostolique), j'ai été envoyée pour trois 

semaines dans ces secteurs situés au sud du diocèse de Poitiers. 
Jacques et Boris (franciscains) ont vécu cette itinérance sur les routes, 
au gré des rencontres, mendiant de quoi manger et un endroit pour 
dormir ; Frédéric et Xavier (jésuites), Loïc (dominicain), Elzbieta 
(franciscaine missionnaire de Marie) et moi-même étions pareille­
ment en itinérance sur les routes, mais en privilégiant davantage le 
compagnonnage avec les communautés chrétiennes. Si nous avons 
fait l'expérience de nos différences dans la manière de prier, de rendre 
compte de la foi, de nous situer dans ce monde, nous avons aussi pu 
reconnaître combien un même désir de vivre l'Evangile nous anime et 
constitue l'équipe. 

Les personnes nous demandent souvent : « Qu'est-ce que vous 
venez faire ? » Et la réponse : « Simplement vous rencontrer » fait sou­
rire, mais aussi intrigue ; des sourcils ou des épaules se lèvent légère­
ment. L'événement de la rencontre comme lieu de révélation, non 
programmable, sur les « routes de Galilée » est pourtant bien au cœur 
de l'Evangile. Cette conviction anime chacun des membres de l'équi­
pe apostolique, et le don de la joie vient régulièrement confirmer sa 
justesse. Joie qui surgit lorsque la rencontre advient au plus profond 
de notre humanité, à l'occasion de ce qui tisse notre vie quotidienne, 
dans cet essentiel rejoignant ce qui nous fait vivre et mourir. Il nous 
est alors donné de faire l'expérience de l'Evangile. 

C'est cette femme qui nous partage une situation familiale morti­
fère. Probablement parce que nous ne faisons que passer et qu'elle ne 
nous reverra plus, elle finit par dire comme libérée par le poids de sa 
parole : « C'est la première fois que j'en parle à quelqu'un. » Ou enco­
re Michel qui ayant « repéré des curés » sur la route, nous prend en 
stop, même s'il « ne croit plus en toutes ces choses-là ». Il est heureux 
de nous raconter ses retrouvailles avec sa mère après des années de 
séparation, « elle qui est croyante ». Sans oublier l'enfant assis à côté 
de moi un dimanche et qui communia « en secret » pour la première 
fois et dont les grands-parents m'invitèrent à leur table. Ainsi, c'est à 
travers ces rencontres toutes simples et imprévues, sur la route, ou 
dans les maisons, lors de repas ou de propositions, qu'émerge cette 

253 

M 



Chroniques 

« heureuse nouvelle ». Cela suppose une certaine pauvreté effective 
vécue dans les petites choses. Pour tous, il s'agit de consentir à être 
vulnérables et à entrer dans une attitude de discernement. 

ITER, c'est une allure, celle de la marche et du stop sous le soleil 
d'été d'un début d'après-midi. 

ITER, c'est aussi la joie d'être témoin de la naissance d'une autre 
manière de rassembler la communauté chrétienne, de vivre l'Eglise, de 
faire nôtre la « nouvelle évangélisation ». Le prêtre lui-même peut 
entendre un appel à devenir itinérant. C'est un lieu heureux de colla­
boration entre hommes et femmes. Plusieurs personnes nous disent 
combien notre style de vie est un beau témoignage de respect, d'at­
tention réciproque, d'accueil mutuel. Quand l'équipe ITER reste pré­
sente sur un même secteur pastoral, elle ne propose pas de vivre des 
temps extraordinaires, elle ne vient pas créer d'événements ponctuels, 
mais elle veut soutenir celles et ceux qui localement sont déjà investis 
au service de l'Eglise. Par exemple, nous rencontrons systématique­
ment les prêtres du secteur, les membres des différentes équipes pas­
torales, les catéchistes, les responsables du catéchuménat, de la 
liturgie, etc. Loin des centres de formation de leur diocèse, ces per­
sonnes ou ces équipes veulent être aidées. Ecoutant leur demande, 
nous faisons alors des propositions de parcours biblique, d'intelligen­
ce de la foi, de halte de prière, de relecture en équipe pastorale, d'ac­
compagnement spirituel. En compagnie de ces chrétiens, nous avons 
aussi l'occasion d'aller à la rencontre des acteurs sociaux et des autres 
membres de la population locale, notamment les personnes âgées ou 
isolées. 

L'itinérance apostolique nous fait ainsi vivre comme religieuses et 
religieux, avec des laïcs, dans la fidélité créatrice à nos propres tradi­
tions spirituelles. Vécue ponctuellement parmi d'autres engagements 
apostoliques, l'itinérance demeure en moi comme un ferment de 
transformation, une invitation renouvelée à bien vouloir en toutes 
choses me laisser affecter, déplacer, rencontrer. 

Vanessa MICOULAUD 

Religieuse du Cénacle 



Henri Bremond 

HISTOIRE LITTÉRAIRE 
DU 

SENTIMENT RELIGIEUX 
EN FRANCE 

DEPUIS LA FIN DES GUERRES DE RELIGION 

JUSQU'À NOS JOURS 

Nouvelle édition sous la direction de François Trémolières, 
augmentée de textes inédits et de XIntroduction à la philo­
sophie de la prière. Etudes par Alain Cantillon, Pierre-
Antoine Fabre, Patrick Goujon, Sophie Houdard, Jacques 
Le Brun, François Marxer, Dominique Salin, François 
Trémolières. Précédé de « Henri Bremond : un historien 
de la faim de Dieu » par Emile Goichot. 

Index, table analytique, bibliographie bremondienne, 
traduction des citations. 

5 volumes reliés sous emboîtage 
4 700 pages ; format 17/25 — ISBN 2-84137-188-3 

Ouvrage publié avec le concours du CENTRE NATIONAL DU LIVRE 

PARUTION : 29 MARS 2006 

PRIX DE LANCEMENT 
du 29 mars au 31 octobre 2006 : 200 € 

250 € après cette date 

ÉDITIONS JÉRÔME MILLON 
3 place Vaucanson - 38000 Grenoble 

www millon corn 

DIFFUSION HARMONIA MUNDI 



Année jubilaire 
ignatienne 

NOUVELLE ÉDITION 

par Dominique Salin 
208 p. /environ 17 € 

Saint François Xavier 
528 p. / 45 € 

L'Abandon à la 
Providence divine 

Autrefois attribué à 
Jean-Pierre de Caussaae 

DESCLEE DE BROUWER 
BELLARMIN 

« P f r 

A paraître en mai 2006 

Réédition du Mémorial de Pierre Favre 

Desclé 

3 "260 050"772570 

m ouwer 
www.desdeedebrouwer.com 

http://www.desdeedebrouwer.com

